
platonismus, Spiritismus usw. bezeichnet. Was 

ist der Kern? Der Esoterikbegriff steht in einem 

Spannungsfeld eines inhaltlich-materialen 

Definitionsversuchs (A. Faivre), einer diskurs-

theoretischen Eingrenzung (K. v. Stuckrad) u. 

einer pragmatischen wissenschaftspolitischen 

Titulierung (113–135). H. Zander schlägt als 

zentrales inhaltliches Kennzeichen von Eso-

terik den „Monismus in neuplatonischer Tra-

dition“ (119ff.) vor u. stützt dieses Modell mit 

Nachweisen zum Motiv der „Selbsterlösung“ 

(125f.). Erhellend sind die Untersuchungen von 

K. von Stuckrad u. D. Sawicki zur Gestalt der 

Esoterik i.d. Gegenwart. Beide Autoren machen 

Wissenschaft, Technik sowie die Populärkultur 

(Science Fiction) als den neuen Raum der Eso-

terik aus. Sawicki erarbeitet mit seinem Begriff 

„Dirty Thinking“ die Spezifika zeitgenössischer 

Esoterik u. sieht deren Erfolg darin begründet: 

„Esoterik ist das Wissensfeld, in dem es möglich 

ist, auf die existenziellen Fragen des neuzeit-

lichen Menschen Antworten zu geben, die im 

Modus der Rationalität formuliert sind, gegen-

über der akademischen Wissenschaft aber den 

Zusatzwert eines epistemologischen Überschus-

ses ins Unendliche bieten.“ (144) Plausibel 

erscheint Ss. Unterscheidung von einer „hei-

ßen“ d.h. technikaffinen u. einer „kalten“ d.h. 

technophoben, antimodernen Esoterik der Ge-

genwart (152f.).  Die vier Blöcke im Hauptteil 

behandeln Gebiete, in denen eine bes. Wirkung 

der Interdependenz von Aufklärung u. Esoterik 

i.d. Moderne zu verzeichnen ist: Die Beiträge 

im Block „Erkenntnis“ zeigen das Interesse 

bzw. den selbstverständlichen Umgang von 

‚rationalen‘ Autoren wie Locke, Leibniz, Kant, 

Hegel u. Buber mit esoterischen Denkfiguren 

(„höheres Wissen“) wie Seelenwanderung, 

Träumen u. Mystik. S. Gleibman erweist die Di-

alogphilosophie Bubers als Synthese von Auf-

klärung (Konzept der Autonomie; 280f.) u. dem 

esoterischen Chassidismus (Präsenz, Begeg-

nung; 285f.). Im Block „Wissenschaft“ finden 

sich Beiträge, welche die Einflüsse  esoterischer 

Wissenskonzeption auf wissenschaftssystema-

tische Vorstellungen im 18. Jh. dokumentieren, 

wie z.B. das Streben nach einer holistischen 

Lektüre

102

M. Neugebauer-Wölk / R. Geffarth u.a. (Hrsg.)
Aufklärung und Esoterik
Wege in die Moderne
 
Hallesche Beiträge zur Europäischen Aufklärung Bd. 
50. Berlin – Boston: De Gruyter 2013. 829 S., ISBN 978-
3-11-029778, geb., € 129,95.

Wir leben in einer „Gegenwart, deren Affinität 

zur Esoterik unübersehbar ist, die sich aber in 

ihrer Selbstwahrnehmung auf die Denkweisen 

und die Werte der Aufklärung im Sinne eines 

‚Zeitalters der Vernunft‘ beruft“ (33). Diese 

Feststellung bringt die enorm komplexe Inter-

dependenz von Rationalität u. ‚anderen‘ Denk- 

u. Wissensformen seit dem 17. Jh. bis heute auf 

den Punkt. Über 30 Studien dokumentieren 

diese wechselseitige Beeinflussung von Auf-

klärung u. Esoterik, wobei der Fokus auf deren 

Wirkung auf das 20. Jh. u. die Gegenwart liegt. 

Der Sammelband stellt den dritten u. abschlie-

ßenden Ergebnisband der DFG-Forschergruppe 

„Die Aufklärung im Bezugsfeld neuzeitlicher 

Esoterik“ dar, die sich Ende der 1990er an der 

Universität Halle-Wittenberg etabliert hat. Ein 

breiter Abschnitt zur Begriffsgeschichte von 

„Esoterik“ sowie „Aufklärung“ führt i.d. aktu-

ellen Konzepte der Esoterikforschung ein (37–

153). Es waren zunächst protestantische Theo-

logen, die phil.-theol. hybridisierende Autoren 

kritisch sichteten u. sie dadurch von der Ortho-

doxie ausgrenzend als „Esoteriker“ eingrenzten. 

Beispiele dafür sind E. D. Colberg (Platonisch-

Hermetisches Christentum, 1690/91; 122f.) u. J. 

Brucker (Kurtze Fragen aus der philosophischen 

Historie, 1733), bei dem sich der früheste Beleg 

für das Adjektiv „esoterisch“ im dt. Sprachraum 

findet (64). Als „esoterisch“, „Esoterismus“ 

od. „Esoterik“ werden versch. Strömungen 

wie Hermetik, philosophia perennis, Alchemie, 

Kabbala, Rosenkreuzer, Pythagoreismus, Neu-

Lektüre



Gesamtperspektive in einer „Universalwissen-

schaft“ (K. Vondung). K. Baier zeigt in seinem 

Beitrag über den Mesmerismus (407-439), wie 

Denkfiguren der „hermetisch-neuplatonischen 

Naturphilosophie, magia naturalis u. Iatroas-

trologie“ durch den Einfluss von Aufklärung u. 

neuzeitlicher Naturwissenschaft verschiedene 

Transformationsstufen durchlaufen haben, so 

zum Verständnisschlüssel für östl. Meditations-

lehre wurden u. die weltweite spirituelle Praxis 

in den Gestalten von Yoga, autogenem Trai-

ning, Zen u. „EnergieArbeit“ (sic; 439) bis heute 

beeinflussen. Der dritte Block ist der „Ästhetik“ 

gewidmet (Goethes Faust I, Musiktheorie von 

Skrjabin, Theaterreform, Synästhesie um 1900), 

der vierte der „Gesellschaft“ (Hexenglaube, 

Rosenzkreuzer, Matriarchat). Fazit: Rationales 

Denken u. z.T. uralte esoterische Denkfiguren 

sind dichter u. komplexer verwoben als bisher 

angenommen. In Variationen dokumentieren 

sie ein Bedürfnis nach ‚Ganzheitlichkeit‘ u. al-

ternativer Religiosität, das unseren Begriff von 

Rationalität in Frage stellt; zugleich fordern die 

Resultate diese Rationalität als unverzichtbaren 

Bezugspunkt im Dschungel der ‚Welterklärun

gen‘ ein. Die akribischen Studien des mächti

gen Bds. bieten Orientierung auf höchstem 

wissenschaftlichem Niveau, sie stellen eine 

Fundgrube an Details u. Bezügen dar u. setzen 

so einen Meilenstein i.d. Esoterikforschung.

Hans Brandl SJ

Chiara Conterno
Die andere Tradition
Psalm-Gedichte im 20. Jahrhundert

Göttingen: Vienna University Press im Verlag Vanden-

hoeck & Ruprecht 2014, 355 S., ISBN 978-3-847-10351-

6, € 49,99.

„Ich habe die Nacht einsam hingebracht (...) 

und habe schließlich (...) die Psalmen gelesen, 

eines der wenigen Bücher, in dem man sich 

restlos unterbringt, mag man noch so zer-

streut und ungeordnet und angefochten sein“, 

schreibt Rilke 1915. Die neuere Psalmenfor-

schung hat denn auch herausgestellt, dass die 

im bibl. Psalter gesammelten u. überlieferten 

Psalmen „Lied, Dichtung und Gebet zugleich“ 

(17) sind. Ausgespannt zwischen den Polen 

von Lob u. Klage beruht die eigenartige Inten-

sität der Psalmen wesentlich darauf, dass die 

„Höhen und Abgründe menschlichen Lebens“ 

(26) nicht ins Leere sinniert, sondern einem 

hörend-teilnehmenden transzendenten Gegen-

über gesagt werden. Wie Schriftsteller(innen) 

des 20. Jhs. an diesen Sprachschatz anknüp-

fen, sich inhaltlich u./od. in Formgebung, 

Sprachgebärden u. Sprechhaltungen auf die 

bibl. Psalmen beziehen, steht im Zentrum der 

perspektivenreichen Darstellung von C. Ge-

genüber der bei Klopstock, Goethe, Hölderlin 

bis hin zu Rilke im Rückgriff auf die heidnische 

Antike in Gestalt freirhythmischer Hymnen 

kultivierten göttl. „Begeisterung“ macht sie da-

mit eine „andere“ lyrische Tradition stark, die 

angesichts der tiefgreifenden Erschütterungen 

des 20. Jhs. so etwas wie ein Expressions- od. 

Ausdrucksreservoir menschl. Krisensprache 

bot. Auch wenn die Bandbreite psalmischer 

Rede i.d. deutschsprachigen Lyrik des 20. Jhs. 

von der Gottsuche bis zur Kritik an überkom-

menen Gottesbildern reicht, vom Hilferuf zur 

Verstörung, vom Andenken bis zur Befragung, 

ja, zur rebellierend-protestierenden Gottesan-

klage, treten religiöse Bezüge u.Implikationen 

tendenziell eher i.d. Hintergrund. Angesichts 

der sich verschärfenden Theodizeeproblematik 

u. einer neuen Sensibilität für die Tradition neg. 

Theologie sind die bibl. Klagepsalmen kaum 

zufällig das dominante Muster von Psalm-

dichtungen in der dt.-spr. Literatur des 20. Jhs. 

Nicht von ungefähr stellen die Klage- u. Bitt-

psalmen, die das Leben in seiner Bedürftigkeit 

u. Not mit allen Defiziterfahrungen vor Gott 

zur Sprache bringen, schon in der hebr. Bibel 

die weitaus größte Gruppe der 150 Psalmen dar. 

Angesichts der kaum überschaubaren Vielzahl 

literarisch eigenständiger, moderner Psalm-

Gedichte konzentriert sich C. auf die Präsen-

tation paradigmatisch ausgewählter Beispiele, 

anhand derer sich hochinteressante Entwick-

lungslinien vom 20. bis ins beginnende 21. Jh. 

herausarbeiten lassen, wobei sie stets auch die 

Buchbesprechungen

103



den „Psalmen“ des dt.-iran. Schriftstellers SAID 

aus dem Jahr 2007. Diese „renitenten Gebete“ 

stellen spirituell herausfordernde, ja, Gott ein-

fordernde Überblendungen von Bibelpoesie u. 

mod. Psalmdichtung aus muslimischem Geist, 

bes. islamischer Mystik dar, wobei die Anzahl 

der Texte den 99 schönsten Namen Gottes ent-

spricht, die beliebter Gegenstand der Meditati-

on frommer Muslime sind.

Christoph Gellner

Johannes Steinmeier
Das Wirken des Heiligen Geistes und das 
Charisma der Heilung
Der theologische Ansatz von N. Baumert SJ - mit 
Anwendung von E. Tardif und N. Rippertschwand
 
Münchener Theol. Studien 73, Eos Verlag, St. Ottilien 
2014, 221 S., ISBN 978-3-8306-7675-1, € 39,95.

S. legt seiner Dissertation den theol. Ansatz 

von Norbert Baumert zugrunde. Der Neutesta

mentler u. ausgewiesene Paulusexperte ent-

wickelte einen exegetischen Zugang zu bibl. 

Charismenvorstellungen (Kap. 2) u. speziell 

zum paulinischen Charismenkonzept (Kap. 

3). Bs. Interesse an der Thematik ist verständ-

lich, war er doch Vorsitzender des theol. 

Ausschusses der Charismatischen Erneuerung. 

Beachtenswert ist seine Beobachtung, dass das 

Wort „Charisma“ einen erheblichen Bedeu-

tungswandel durchgemacht hat. Bei Paulus 

wird damit ein aktuell einmalig gegebenes, 

ereignishaftes Geschenk u. nicht eine andau-

ernde Begabung bezeichnet. Erst tausend Jahre 

später ist der semantische Sprung von Gabe zur 

Begabung vollzogen. B. macht deutlich, dass 

das heutige Verständnis auch von pfingstlich-

charismatischen Vorstellungen des 20. Jhs. 

geprägt ist: „Hier hat die Vorbereitung auf den 

Geistempfang und damit auf den Empfang von 

außerordentlichen Charismen die Priorität; 

der Geschenkcharakter der Charismen tritt 

dahinter deutlich zurück.“ (39) Zudem fehlt 

bei Paulus eine spezifische pneumatologische 

Konnotation, den der Begriff heute aufweist. 

Denn als Geber aller Geschenke nennt Paulus 

bibl. Ursprungstexte berücksichtigt, sofern sie 

als Hintergrund der Gedichte von Bedeutung 

sind. Aus dem expressionistischen Jahrzehnt 

zwischen 1910–1920 werden herausragende 

Psalmdichtungen von E. Lasker-Schüler, G. 

Trakl, A. Margul-Sperber sowie B. Brecht vor-

gestellt. Letzter griff auf die freirhythmischen 

Psalmen zurück, um durch deren bewusste 

Profanierung u. Desillusionierung den geistig-

kulturellen Kontinuitätsbruch zum biblisch-

christl. Gottesglauben deutlich zu machen, der 

sich für ihn mit dem 1. WK erledigt hatte. Das 

zweite Überblickskapitel thematisiert Psalm-

Gedichte jüd. Schriftsteller(innen) im Schat-

ten der Shoah, wobei neben kanonisierten 

Autor(inn)en wie G. Kolmar, K. Wolfskehl u. N. 

Sachs auch eine fast unbekannte Stimme ein-

bezogen wird wie die von Isaac Schreyer. Dass 

in einem eigenen Kap. „Psalm-Gedichte aus 

der Bukowina“ im Zusammenhang erschlos-

sen werden, ist nicht nur wegen des von der 

älteren Schriftstellergeneration R. Ausländers 

entwickelten Czernowitzer Metapherngeflechts 

(166) höchst aufschlussreich. Vielmehr werden 

dadurch die auf die bibl. Psalmen bezogenen, 

immer hermetisch-enigmatischer werdenden 

Gedichte von P. Celan in ihrer Verbindung zu 

denen von Alfred Gong u. Immanuel Weißglas 

sichtbar wie auch in ihrer sich davon deutlich 

abhebenden Singularität. Das Kap. „Psalmge-

dichte nach dem Zweiten Weltkrieg“ ruft fünf 

Stimmen christl. Provenienz auf: I. Bachmann, 

C. Lavant, T. Bernhard, F. Dürrenmatt u. P. Hu-

chel, die sich in ganz unterschiedl. Art u. Weise 

produktiv mit dem Psalter auseinandersetzten. 

Dies lässt sich schwerlich auf einen gemeinsa

men Nenner bringen, stellt doch gerade so die 

ungebrochene literarische Inspirationskraft 

dieses bibl. Genres unter Beweis. Dies in der 

Polyphonie verschiedenartiger literarischer 

Rezeptionsstränge mit hoher Sensibilität für 

die ästhetische Formgebung aufgezeigt zu ha-

ben, ist eine der wesentlichen Leistungen von 

Cs. gut lesbarer Studie. Abgeschlossen wird 

sie mit einem „Beispiel für die zeitgenössische 

interkulturelle/multikulturelle Gesellschaft u. 

deren interreligiöse(n) Beziehungen“ (327), mit 

Lektüre

104



treffen. Besonders hebt S. deren nüchterne, kla-

re u. zuweilen humorvoll-distanzierte Haltung 

zu ihren Heilungserfahrungen hervor. Ebenso 

beeindruckt ihn, wie sie nach der Art Jesu mit 

anderen, Kranken wie Gesunden, immer wieder 

in Dialog treten. Nicht zuletzt erleben beide ih

re Gabe als frei gefügtes Geschenk Gottes, das 

ihnen prinzipiell auch wieder entzogen werden 

kann. Damit stehen sie – ganz auf der Linie des 

pln. Charismabegriffs – „einer charismatisch-

institutionellen Vorstellung einer fixierten 

Heilungsgabe deutlich entgegen, aber konterka-

rieren auch feste amtskirchliche Vorstellungen 

von Gottes Wirken.“ (182) Die Bedeutung von 

Ss. Untersuchung liegt zum einen in der kon-

zisen Darstellung der Veröffentlichungen Bs. 

zum pln. Charismenbegriff u. sowie in deren 

Anwendung auf zwei Persönlichkeiten, denen 

das Charisma der Heilung zugeschrieben wird. 

Damit ist ein Brückenschlag zw. bibl. Vorstel-

lungen u. heutiger Charismenpraxis gelungen. 

Beate Mayerhofer-Schöpf

Matthias Haudel
Gotteslehre
Die Bedeutung der Trinitätslehre für Theologie, 
Kirche und Welt

Göttingen: UTB Vandenhoeck & Ruprecht 2015.  

333 S.  ISBN 978-3-8252-4292-3 ,  kart., € 19,99.

Das Besondere dieses Werkes, dessen Vf. Profes-

sor für System. Theologie an der Ev.-Theol. Fa-

kultät der Universität Münster ist, besteht nicht 

nur darin, dass die Gotteslehre hier dezidiert als 

Trinitätslehre entworfen ist, sondern v.a. dass 

diese als „Knotenpunkt“ der gesamten Theolo-

gie u. all ihrer Hauptthemen – gewissermaßen 

als „Kompendium der Dogmatik“, wie Vf. selbst 

sagt (10, 22) – vorgestellt wird u. damit auch 

als Antwort auf die Grundfragen des menschl. 

Lebens u. seiner Bestimmung. Denn gerade in 

seiner trinitarischen Verfasstheit stellt Gott 

sich als Geheimnis von „Gegenüber und Nähe“ 

zum Menschen dar (ein oft wiederholter Ge-

danke: 6; 55; 58; 84; 175ff. u.ö.) u. eröffnet ihm 

ein neues Person- = Selbstverständnis, worin 

stets Gott-Vater. Bibl. u. gegenwärtige theol. 

Sprache klaffen also auseinander. Das macht 

die Legitimierung heutiger charismatischer 

Phänomene mit pln. Schriftbelegen fehleran-

fällig. In weiterer Folge stellt S. Bs. Sicht des 

Heilungscharismas dar (Kap. 4) u. fasst dessen 

Kriterien zusammen, um zu klären, ob das 

Charisma der Heilung dem Kanadier P. E. Tardif 

MSC (1928–1999) u. dem Schweizer Laien N. 

W. v. Rippertschwand (1756–1832) zugespro-

chen werden kann (Kap. 5). Die Auswahl dieser 

beiden Vertreter ergibt sich aus deren großem 

Bekanntheitsgrad u. ihrer breiten Verehrung. 

T. entstammt der charism. Bewegung. R. wirkte 

i.d. Zeit vor der Entstehung dieser Bewegung 

u. war nicht nur seelsorglich, sondern auch 

polit. aktiv. B. nennt als formale Kriterien, die 

für die Echtheit von Charismen allg. sprechen: 

Führt es den Beschenkten zum Gebet? Verstär-

kt sich der Glaube? Welche Früchte ergeben 

sich aus dem Beschenktsein? Ist das Verhalten 

des Empfängers nur auf sich bezogen od. dia-

logisch? Trägt das empfangene Zeichen zum 

Frieden i.d. Gemeinde bei? (vgl. 96) Dieser Kri-

terienkatalog trägt eine deutlich ignatianische 

Signatur. Darüber hinaus lassen sich spezifische 

Unterscheidungskriterien benennen, ob ein 

authentisches Heilungscharisma vorliegt: 

Heilungen sollen als Zeichen des Anbruchs des 

Reiches Gottes erkennbar bleiben. Gottgewirkte 

Zeichen sind grundsätzlich unverfügbar u. un-

berechenbar. Erfolglose Gebete sind demnach 

nicht auf mangelhaften Glauben zurückzufüh

ren. Gottesglaube u. Heilungsgebet dürfen 

nicht funktionalisiert, u. die Ehrfurcht vor der 

Gottesbeziehung des Kranken muss gewahrt 

werden. B. betont, dass sich die von Gott verlie-

hene Gabe erst entwickeln u. entfalten muss. 

Begabte sollen daher zuerst im kleineren Kreis 

u. unter geistlicher Begleitung ihr Charisma 

ausüben. Zudem soll das Gebet um Heilung 

immer ein dialogisches Geschehen sein, ein 

Ort der Begegnung mit Gott u. der Begegnung 

des Betenden mit dem Kranken (vgl. 131–133). 

Eine abschließende Bewertung resümiert die 

Ergebnisse der Arbeit (Kap. 6) u. stellt fest, dass 

für T. u. R. die von B. genannten Kriterien zu-

Buchbesprechungen

105



Abschnitt, ausführliche Register dienen einer 

schnellen Erschließung des Buches. Die Spra-

che ist äußerst nüchtern, ohne Bilder u. Flos-

keln, auf das Notwendige beschränkt. Deshalb 

ist das Buch nur für solche sinnvoll, die sich auf 

eine nüchterne theol. Fachsprache u. Argumen-

tationsform einlassen wollen u. können. Für 

solche ist es dann freilich sehr zu empfehlen. 

Eine letzte Frage: Warum hält sich Vf., der als 

Fachmann für die Ev. Kirche von Westfalen bes.

auch im Bereich der Ökumene engagiert ist, 

bei den Stellenangaben der Schriftzitate nicht 

an die „Loccumer Richtlinien“? Das mag nicht 

so schrecklich wichtig sein, aber wäre es nicht 

doch ein kleines ökumenisches Zeichen?

Gisbert Greshake

David Thurfjell / Adrian Marsh (Hrsg.)
Romani Pentecostalism
Gypsies and Charismatic Christianity

Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang Internationaler Verlag 

der Wissenschaften 2014, 268 S., ISBN 978-3-631-

64885-8, kart., € 54,95. 

Die hier publizierte Aufsatzsammlung geht 

zurück auf Vorträge einer Tagung an der Söder-

törn Universität in Stockholm im Jahr 2009. 

Den Aufsätzen ist eine Einführung der Heraus-

geber vorangestellt, i.d. die Begriffe „Roma“ 

u. „Pfingstbewegung“ geklärt, ein kurzer 

Forschungsüberblick über die wissenschaft-

liche Beschäftigung mit der Pfingstbewegung 

im Rahmen der Sinti u. Roma gegeben u. der 

Aufbau der Untersuchung erläutert wird. Am 

Ende finden sich ein ausführliches Literatur-

verzeichnis, eine Aufstellung einschlägiger 

Zeitschriften, Zeitungen, Newsletter u. In-

ternetquellen u. Angaben zur Biographie der 

Autor(innen). Bei diesen handelt es sich um 

Mitglieder unterschiedlicher Fachrichtungen, 

v.a. aus Religionswissenschaft u. Ethnologie, 

wobei die Forscher(innen) z.T. selbst zu den 

Sinti u. Roma gehören. Die Herausgeber gehen 

von einem weiten Begriff dieser Volksgruppe 

aus u. fassen darunter sämtliche möglichen 

Dialekte der Romanes-Sprache. Auch der Begriff 

absolutes Selbstsein u. absolutes Mitsein mitei-

nander vermittelt sind (65). Sowohl in diesen 

anthropologischen Reflexionen als auch in den 

folgenden strikt theol. Ausführungen, wonach 

sich das Wirken Gottes als Schöpfer, Erlöser 

(Menschgewordener) u. Vollender nur trinita-

risch begreifen lässt, macht der Vf. Gebrauch 

vom Besten, was i.d. letzten Jahrzehnten in al-

len christl. Kirchen zur trinitarischen Struktur 

der Theol. u. zur Bedeutung der Trinitätstheolo-

gie vorgelegt wurde. Das gilt nicht zuletzt auch 

von den vorzüglichen dogmengeschichtlichen 

Darlegungen (68–93, bes. von der Erörterung 

der Filioque-Problematik: 94–103). Dennoch 

verleugnet Vf. seinen eigenen Standpunkt als 

ev.-lutherischer Theologe nicht. Dies zeigt 

sich schon bei seiner Einschätzung der sog. 

„natürlichen Gotteserkenntnis“, die für ihn 

nicht mehr als eine ambivalente „Ahnung“ (27; 

30; 37f.; 107; 138 u.ö.) von Gott vermittelt, als 

solche dann freilich aber auch den „Anknüp-

fungspunkt“ für Gottes trinitarische Selbster

schließung bildet (30). Kann aber – möchte ich 

dagegen halten – eine bloße „Ahnung“ den 

Menschen vor Gott „unentschuldbar“ machen 

(Röm 1,20)? Ferner wird der konfessionelle 

Standpunkt des Vf. in den aufschlussreichen 

Darlegungen zu Luthers spezifischer Trinitäts-

lehre deutlich sowie in seinen – diskussions-

würdigen – Erörterungen zur Rechtfertigungs-, 

Gesetz-u. Evangeliums- sowie Kirchenlehre. 

Was letztere angeht, so versucht er, die kon-

fessionellen ekklesiolog. Differenzen auf dem 

Hintergrund von Verkürzungen im jeweiligen 

Trinitätsverständnis zu klären, da sich zeigt, 

„dass aus trinitätstheologischen Defiziten so-

wohl interkonfessionelle als auch ökumenische 

Grunddifferenzen entstehen können“ (280). 

Bei all dem ist u. bleibt das vorliegende Werk 

ein Studienbuch, das vorrangig für Studierende 

u. Lehrende gedacht ist u. (auch) Examens-

wissen vermitteln will (vgl. 10). Dies zeigt sich 

auch i.d. formalen Anlage des Buches: Vor 

jedes Kap. ist – grau unterlegt – eine kompri-

mierte These gestellt, die das Folgende sowohl 

vorwegnimmt wie auch als Merksatz zusam-

menfasst. Literaturempfehlungen folgen jedem 

Lektüre

106



genstandes. Wurde noch vor wenigen Jahren 

die fehlende wissenschaftliche Erforschung 

pfingstlich-charismatischen geprägten Chri-

stentums im Allg. zu Recht beklagt, ist diesem 

Mangel seitdem zumindest ansatzweise abge-

holfen worden. Nach meinem Wissen steckt 

jedoch die wissenschaftliche Beschäftigung mit 

dem pfingstlich-charismatischen Christsein 

unter den Sinti u. Roma immer noch in den 

Kinderschuhen. Dem Buch gebührt das Ver-

dienst, die diesbzgl.Forschung vorangebracht 

zu haben. Durch die verschiedenen Artikel des 

Sammelbandes wird gleichzeitig die Weite des 

Untersuchungsgegenstandes deutlich u. damit 

die Notwendigkeit weiterer Forschungsarbeit. 

Viele der Artikel stellen nicht mehr als eine 

erste Bestandsaufnahme der gegenwärtigen 

Situation pfingstlich-charismatisch geprägten 

Christseins unter den Sinti u. Roma im jewei-

ligen Land bzw. in der jeweiligen Gruppe von 

Romas dar. Die inhaltlich unterschiedlich 

ausgerichteten Artikel bestätigen allesamt eine 

These, die der Altmeister der wissenschaftli-

chen Erforschung der Pfingstbewegung W. J. 

Hollenweger schon vor einem halben Jh. aufge-

stellt hat: dass pfingstlich geprägtes Christsein 

gerade Menschen am Rand der Gesellschaft 

ihre Würde zurückzugeben vermag – nicht zu

letzt indem es diese sprachfähig macht u. im 

Glauben eine positive Zukunftsperspektive 

eröffnet. Zwei weitere Beobachtungen sind 

damit unmittelbar verbunden: dass pfingstlich-

charismatisches Christsein auf den einzelnen 

Roma identitätsstärkend, ja sogar identitätsstif

tend wirkt, hat Konsequenzen für das Selbst-

verständnis der Roma insgesamt. Es führt 

dazu, dass sie sich ihrer Würde als Volksgruppe 

einschließlich ihrer kulturellen Traditionen 

verstärkt bewusst werden. Außerdem zeigen 

die Beiträge, dass pfingstlicher Glaube mit sei-

ner Konzentration auf das Wirken des Geistes 

Gottes offensichtlich eine innere Nähe zur Le-

bens- u. Weltauffassung der Roma besitzt. Diese 

„Anschlussfähigkeit“ scheint für den Erfolg der 

Pfingstbewegung unter den Sinti u. Roma we-

sentlich mitverantwortlich zu sein. 

Peter Zimmerling

„Pfingstbewegung“ wird in einem weiten Sinne 

gebraucht u. umfasst hier alle christl. Gruppen, 

in denen der Schwerpunkt auf das Wirken 

des Hl. Geistes gelegt wird. Die im Buch abge-

druckten Artikel sind in vier Kap. gegliedert. 

Im ersten geht es um die Geschichte u. den 

Einfluss der Pfingstbewegung unter den Sinti 

u. Roma. Ein Artikel untersucht Stellung u. Be-

deutung der Pfingstbewegung unter den neuen 

religiösen Bewegungen der Roma. Ein weiterer 

Beitrag geht der Entstehung der Pfingstbe-

wegung unter den Roma in Frankreich nach. 

Schließlich wird in einem dritten Artikel nach 

der religiösen Erweckung unter den Roma i.d. 

Nachfolgestaaten der ehemaligen Sowjetunion 

gefragt. Das zweite Kap. trägt die Überschrift 

„Identität und sozialer Status“. Drei Artikel 

untersuchen diese Fragestellung unter den Sinti 

u. Roma in unterschiedlichen europäischen 

Ländern: In Bulgarien, Spanien u. der Slowakei. 

Ein weiterer Beitrag untersucht die Entstehung 

einer internationalen evangelikalen Kirche 

unter den Roma, ein anderer die kulturellen 

Dynamiken der Zugehörigkeit zu den Roma u. 

zu pfingstlichem Christsein. Im dritten Kap. 

wird das konkrete religiöse Leben in pfingstlich 

geprägten Gruppen von Sinti u. Roma exem-

plarisch thematisiert: Zunächst geht es um das 

Verhältnis von religiöser Musik u. Identität 

unter den Roma in Finnland, sodann um deren 

individuelles Pfingstlertum. In einem dritten 

Artikel wird die Verbindung von Tradition u. 

Pfingstlertum bei diesen behandelt. Ein vierter 

Beitrag handelt von der Entstehung u. dem Ab-

klingen pfingstlicher Erweckungen unter den 

Roma in der Slowakei. 

Das vierte Kap. des Buches wendet den Blick 

auf geistliche Erweckungen unter den Sinti 

u. Roma außerhalb Europas. In einem ersten 

Artikel geht es um Roma u. deren Kirchen in 

Lateinamerika; ein zweiter Artikel thematisiert 

die Religiosität der Roma i.d. Türkei; ein dritter 

Beitrag präsentiert eine Liste der gegenwärtigen 

Bibelübersetzungen i.d. Romanes-Sprache mit 

kurzen Kommentaren. Die vorliegende Veröf-

fentlichung beeindruckt zunächst ganz einfach 

durch die Unbekanntheit ihres Forschungsge-

Buchbesprechungen

107



Teil (87–224) seitenmäßig u. von der zentralen 

Stellung her den Hauptteil ausmachen, sind 

hier doch v.a. gut durchgearbeitete Kap. zum 

Kirchengestühl als Gefüge der Macht, zum 

Altar als Gefüge der Heiligkeit u. zu den Bildern 

als Raum des Gedächtnisses entstanden. Sie 

vermitteln auf äußerst prägnante Weise, was 

vielleicht auch anderswo nachzulesen wäre. 

Originell ist ihre Zusammenstellung an diesem 

Ort. So zeigt sich z.B. bei der Frage des Gestühls, 

der Cathedra, dass klass. Amtstheologie pro

blemlos untergebracht werden kann. Das alles 

sind bei S. aber mehr religionsgeschichtliche 

od. liturgiewissenschaftliche Abhandlungen 

u. weniger dogmatische, wären da nicht die 

Glanzpunkte, auf die diese Kap. immer wieder 

zulaufen, so z.B. die Ausführungen zum Altar

ensemble i.d. Kunststation St. Peter in Köln 

(159–163), die die ganze Geschichte des christ-

lichen Altares als Hintergrundfolie brauchen, 

um adäquat zur Geltung zu kommen. Oder die 

Ansätze, eine pneumatologische Ekklesiologie 

an der Kirchraumatmosphäre festzumachen: an 

Stimmungen, Duft u. Klang, an der Möglichkeit 

einen Raum zu begehen (190–207). Den „An-

nexen“ Schule, Hospiz u. Friedhof (207–224) 

geht S. in gebotener Kürze nach; bei letzterem 

gibt er zu bedenken, dass auch der mittelalter-

liche Kirchhof keine individualisierten Gräber 

gekannt hat, dafür aber Nähe u. Ferne zum Hei-

ligen (217). S.s Meisterstück ist der dritte Teil 

(225–300), ein Ensemble von zwölf anschau-

lichen Beschreibungen „als Quelle selbstkri-

tischer Ekklesiologie“ (261), das der Autor aus 

der Kunst der letzten 200 Jahre aufgelesen hat. 

Jede für sich ist lesenswert u. in feinen Stich-

wortverbindungen mit dem Rest des Buches 

verknüpft. Mit der Kommentierung der heran-

gezogenen Werke erweitert S. die Wirklichkeit 

von Kirche um alternative Möglichkeiten, die 

sich historisch nicht durchgesetzt haben, aber 

deswegen doch nicht uninteressant für die 

Zukunft von Kirche sind (vgl. auch das Schluss-

wort, 301). Es folgen noch Anmerkungen, ein 

Verzeichnis der über 40 schwarz-weiß-Abbil-

dungen u. acht Farbtafeln sowie ein Personen-

register (305–334). Am Sprachstil kann man 

Alex Stock
Poetische Dogmatik: Ekklesiologie 
Band 1: Raum

Paderborn: Schöningh 2014. 334 S., Abb., ISBN 978-3-

506-77999-1, geb., € 49,90. 

Seit 20 Jahren arbeitet A. Stock, geb. 1937, an 

einer Poetischen Dogmatik, die sich im zehnten 

Bd. erstmals mit Ekklesiologie befasst. Hier 

werden Gedichte, Bilder, liturgische Texte u. 

literarische Quellen aus dem Geist des Chris

tentums so zusammengestellt u. kommentiert, 

dass sich daraus ein Gehalt von dogmatischer 

Dignität ergibt. Wissenschaftstheoretisch ist 

die Methode nicht unumstritten, gleichwohl 

äußerst originell u. v.a. lesenswert. „Daß die 

Kirche als Sozialkörper die Kirche als Baukörper 

(…) weit überragt, ist gewiß allerallgemeinste 

Ansicht der Theologen“ (296). Genau gegen 

diese Ansicht wendet sich S. mit der Idee, dass 

gerade der Raum Quelle ekklesiolog. Aussagen 

ist. Insofern hebt sich die Dogmatik nicht nur 

in ihrem Verfahren, sondern auch in ihrem 

Gegenstand von gängigen Ekklesiologien ab. 

Der erste von drei großen Teilen beschreibt 

„Definitionen“ (17-84) u. beginnt mit der 

Kirchweihliturgie. Hier wird eine typ. Vorge-

hensweise S.s deutlich, nämlich zunächst vor-

konziliare Liturgie in ihrer inneren Kohärenz 

vorzustellen, um dann die nachkonziliaren 

Änderungen auf nahezu brillante Weise ihrer 

oft inneren Unstimmigkeit zu überführen; bis 

hin zu jener, dass die hochgeschätzten Ge-

meinden i.d. jüngsten Neustrukturierungen der 

Pfarreien nicht mehr gefragt werden (51–54). S. 

tut dies nicht aus reaktionären Gründen – dazu 

ist viel zu viel Kritisches beim ihm zu lesen –, 

sondern weil er retten will, was an Wertvollem 

verloren zu gehen droht. Dazu spielt S. die De-

finitionen an weiteren Motiven durch: an der 

prägnanten Gegenüberstellung von kath. u. 

prot. Kirchen-Bildern (54–65) sowie von altem 

u. erneuertem Liedgut (Ein Haus voll Glorie …) 

mitsamt einer Alternative von H. Oosterhuis, 

dem S. inhaltlich sehr nahe steht (80–84). 

Auch wenn die „Installationen“ im zweiten 

Lektüre

108



Christen der Märtyrerkirche Koreas, an der Se-

ligsprechung von O. Romero od. an den Pries

tern u. Laien, die sich den totalitären Regimen 

der Nationalsozialisten u. Kommunisten mutig 

entgegengestellt haben, ablesen. Um den Am-

bivalenzen u. dem Unbehagen, die mit jedem 

Lebenszeugnis – zumal wenn es die Möglichkeit 

des Todes mit einschließt – notwendig verbun-

den sind, begegnen zu können u. Kriterien für 

seine Authentizität zu gewinnen, greift der Vf. 

auf den bibl. Zeugenbegriff u. das urchristl.

Verständnis des Martyriums als Nachahmung 

Christi (vgl. 33–41; 47) zurück, um sie in einem 

zweiten Schritt mit Selbstzeugnissen moderner 

Glaubenszeugen wie D. Bonhoeffer, A. Delp SJ, 

F. Jägerstätter od. H.J. v. Moltke ins Gespräch zu 

bringen. Die Grundeinsicht, der zufolge „das 

Martyrium seinen Ursprung im Zeugnis für 

die Wahrheit des Evangeliums“ (36) hat, wird 

durch die Kirchenväter unter Einbeziehung ntl. 

Motive christologisch, eucharistietheologisch 

u. ekklesiologisch weiter entfaltet. Zugleich 

kann das von Gott gnadenhaft gewirkte stand-

hafte Bekenntnis zu Christus auch in anthropo-

logischen Kategorien gedeutet werden u. wird 

damit für die antike Kultur – etwa die Vorstel-

lung eines theios aner od. eines stoischen Wei-

sen anschlussfähig. Jeder aktive Kulturtransfer 

steht dabei immer im Dienst der Stärkung des 

Glaubens bzw. seiner Verkündigung u. kann 

– wie der Vf. an zahlreichen Bsp. der patristi-

schen Literatur zeigt – daher nie unkritisch od. 

bruchlos erfolgen (vgl. 46). Diese Dynamiken 

der Aneignung antiker u. bibl. Motive sowie 

ihre Transformation u. Erweiterung (43–127), 

die selbst die Konturen eines modernen Mär-

tyrerbildes noch prägen, werden anhand von 

sieben Motiven – 1)  Verachtung körperlicher  

Schmerzen; 2) Geringschätzung des Todes 

(nicht des Lebens!) u. Hoffnung auf ewiges Le-

ben; 3) authentische Gelassenheit, die in Gott 

gründet; 4) Übereinstimmung von Wort u. Tat; 

5) freimütiges Eintreten für den Glauben u. für 

Gerechtigkeit; 6) Martyrium als Ausdruck der 

Liebe u. 7) die Frage, ob nicht ein tughendhaft-

asketisches Leben als unblutiges Martyrium 

gedeutet werden könnte  – nachgezeichnet 

sich stören, manchmal hemmt die Vorliebe für 

verschachtelte Sätze mit latein. Fachbegriffen 

den Lesefluss. Hat man sich erst eingelesen, be

eindruckt das reichhaltige Wissen kultureller 

Überlieferung. Der größte Gewinn ist vielleicht 

auch ein Nachteil: Nach der Lektüre hat man 

kein zitierfähiges Wissen, sondern etwas in 

einem Zusammenhang, das man mehr ahnt 

als weiß, über das ein vertiefendes Gespräch 

nach einer gemeinsamen Lektüre die richtige 

Antwort wäre. Das bedeutet andersherum, dass 

die Erkenntnisse nicht unmittelbar anschluss-

fähig sind an den theol. Fachdiskurs. Unterm 

Strich bleiben vorsichtige Fragen, indirekte 

Erkenntnisse u. einleitende Vorbemerkungen 

zur Ekklesiologie, die so fein gesponnen sind 

wie die Poesie selbst nun einmal ist. Manchmal 

wünschte man sich in diesen Zeiten mehr.

Dirk van de Loo

Eberhard Schockenhoff
Entschiedenheit und Widerstand
Das Lebenszeugnis der Märtyrer

Freiburg: Herder 2015. 239 S. ISBN 978-3-451-33650-8, 

geb. € 22,99.

Wer heute ein Buch über die „Bedeutung 

der Märtyrer für das Leben der Kirche“ (12) 

schreibt, wird sich nicht länger mit den auf ei-

nen heroischen Tod fixierten u. darin zuweilen 

extrem übersteigerten Lebensbeschreibungen 

zufrieden geben können. Die affektiv-pädago-

gische Zielrichtung barocker Altarbilder ruft 

bei heutigen Menschen weniger ehrfürchtige 

Scheu als vielmehr Befremden hervor. Darüber 

hinaus stellen die terroristischen Anschläge der 

jüngsten Vergangenheit das christliche Ideal 

der Lebenshingabe insgesamt radikal in Frage u. 

lassen es geradezu als widermenschlich erschei-

nen. Dennoch kennt die Kirche zu allen Zeiten 

Männer u. Frauen, die um ihres Glaubens od. 

um ihres Einsatzes für Gerechtigkeit willen 

freiwillig den Tod auf sich genommen haben. 

Wie prägend diese Lebenszeugnisse bei aller Ir-

ritation bis in unsere Tage sind, lässt sich nicht 

zuletzt am Besuch von Papst Franziskus bei den 

Buchbesprechungen

109



tentiell ernsthaften Einsatz für Andere mit Res

pekt begegnen dürfen u. sollen. Das kleine, gut 

lesbare u. informative Buch zeigt auf eindrucks-

volle Weise, wie sehr die Glaubenszeug(inn)en 

das Leben der Kirche bis heute prägen, ja wa-

rum wir ihnen u. für sie dankbar sein dürfen.

Paul Schroffner SJ

u. systematisch gewichtet. Erst in der Zusam-

menschau aller dieser Elemente, denen i.d. je-

weiligen kult. u. hist. Kontexten zudem unter-

schiedliches Gewicht zukommt, lässt erkennen, 

ob der freiwillig übernommene, als solcher aber 

kontingente Tod eines Menschen als Glaubens-

zeugnis gedeutet werden darf. Auch wenn wir 

von den heroischen Anfängen der Kirche weit 

entfernt sind, hat das Zeugnis der Märtyrer 

in gewandelter Gestalt (129–173) nichts an 

Wert für die Kirche verloren. Johannes Paul 

II. scheute sich nicht, am Übergang zum 21. 

Jh. erneut von einer Kirche der Märtyrer (vgl. 

129) zu sprechen, i.d. Menschen entschieden 

für ihren Glauben eintreten, Einspruch gegen 

Unrecht erheben u.  für die Ärmsten Partei er-

greifen. Ihr Einsatz für Frieden u. Gerechtigkeit 

kann als konsequent-praktisches u. öffentliches 

Eintreten für das Evangelium vom kommenden 

Gottesreich gedeutet werden (vgl. 132–134 u. 

185f.). Anders als i. d. antiken Berichten fordert 

ihr Zeugnis oft auch das familiäre Umfeld, in 

dem es zugleich reift u. getragen wird (vgl. 

134f; 156) heraus. Vielfach ist das Martyrium 

mit einer tiefen ökum. Kirchenerfahrung (vgl. 

158; 169) verbunden. Die Una Sancta in vinculis 

wird zu einem bes. Symbol für den Frieden i.d. 

Welt (vgl. 166) u. dem ungeteilten Einsatz für 

den Menschen, aber auch zur Stütze für ein 

entschiedenes Christsein (vgl. 162). Ohne die 

Bedeutung der Christusbeziehung aus dem 

Blick zu verlieren, wird ein zeitgemäßer Begriff 

des Martyriums (vgl. 175–197) nicht über die 

polit. Implikationen des Bekenntnisses zu Gott 

– die letztlich i.d. Einheit von Gottes- u. tätiger 

Nächstenliebe gründen (vgl. 187) – hinwegse-

hen können. Die Treue zum eigenen Gewissen, 

die freie Übernahme des Willens Gottes u. der 

Glaubens- bzw. Kirchenhass der Verfolger (vgl. 

191) geben drei Kriterien an die Hand, mit 

deren Hilfe wir den Märtyrerbegriff vor reli-

giös od. ideologisch motiviertem Missbrauch 

schützen können. Die beiden Grundworte 

Entschiedenheit u. Widerstand, die an die freie 

Einwilligung in Leiden u. einen konsequent be-

schrittenen Lebensweg erinnern, machen aber 

auch deutlich, dass wir als Christen jedem exis

Lektüre

110


