Lektiire

M. Neugebauer-Wolk / R. Geffarth u.a. (Hrsg.)
Aufklarung und Esoterik
Wege in die Moderne

Hallesche Beitrage zur Europdischen Aufklarung Bd.
50. Berlin - Boston: De Gruyter 2013. 829 S., ISBN 978-
3-11-029778, geb., € 129,95.

Wir leben in einer ,,Gegenwart, deren Affinitat
zur Esoterik uniibersehbar ist, die sich aber in
ihrer Selbstwahrnehmung auf die Denkweisen
und die Werte der Aufkldrung im Sinne eines
,Zeitalters der Vernunft beruft“ (33). Diese
Feststellung bringt die enorm komplexe Inter-
dependenz von Rationalitdt u. ,anderen‘ Denk-
u. Wissensformen seit dem 17. Jh. bis heute auf
den Punkt. Uber 30 Studien dokumentieren
diese wechselseitige Beeinflussung von Auf-
klarung u. Esoterik, wobei der Fokus auf deren
Wirkung auf das 20. Jh. u. die Gegenwart liegt.
Der Sammelband stellt den dritten u. abschlie-
Renden Ergebnisband der DFG-Forschergruppe
»Die Aufklarung im Bezugsfeld neuzeitlicher
Esoterik“ dar, die sich Ende der 1990er an der
Universitdt Halle-Wittenberg etabliert hat. Ein
breiter Abschnitt zur Begriffsgeschichte von
»Esoterik“ sowie ,, Aufklarung* fiihrt i.d. aktu-
ellen Konzepte der Esoterikforschung ein (37-
153). Es waren zundchst protestantische Theo-
logen, die phil.-theol. hybridisierende Autoren
kritisch sichteten u. sie dadurch von der Ortho-
doxie ausgrenzend als , Esoteriker” eingrenzten.
Beispiele dafiir sind E. D. Colberg (Platonisch-
Hermetisches Christentum, 1690/91; 122f.) u.J.
Brucker (Kurtze Fragen aus der philosophischen
Historie, 1733), bei dem sich der fritheste Beleg
fiir das Adjektiv ,esoterisch“ im dt. Sprachraum
findet (64). Als ,esoterisch, , Esoterismus*

od. ,Esoterik“ werden versch. Stromungen

wie Hermetik, philosophia perennis, Alchemie,
Kabbala, Rosenkreuzer, Pythagoreismus, Neu-

102

platonismus, Spiritismus usw. bezeichnet. Was
ist der Kern? Der Esoterikbegriff steht in einem
Spannungsfeld eines inhaltlich-materialen
Definitionsversuchs (A. Faivre), einer diskurs-
theoretischen Eingrenzung (K. v. Stuckrad) u.
einer pragmatischen wissenschaftspolitischen
Titulierung (113-135). H. Zander schlégt als
zentrales inhaltliches Kennzeichen von Eso-
terik den ,,Monismus in neuplatonischer Tra-
dition“ (119ff.) vor u. stiitzt dieses Modell mit
Nachweisen zum Motiv der , Selbsterlosung“
(125f.). Erhellend sind die Untersuchungen von
K. von Stuckrad u. D. Sawicki zur Gestalt der
Esoterik i.d. Gegenwart. Beide Autoren machen
Wissenschaft, Technik sowie die Populdrkultur
(Science Fiction) als den neuen Raum der Eso-
terik aus. Sawicki erarbeitet mit seinem Begriff
»Dirty Thinking“ die Spezifika zeitgendssischer
Esoterik u. sieht deren Erfolg darin begriindet:
»Esoterik ist das Wissensfeld, in dem es moglich
ist, auf die existenziellen Fragen des neuzeit-
lichen Menschen Antworten zu geben, die im
Modus der Rationalitat formuliert sind, gegen-
iiber der akademischen Wissenschaft aber den
Zusatzwert eines epistemologischen Uberschus-
ses ins Unendliche bieten.“ (144) Plausibel
erscheint Ss. Unterscheidung von einer ,hei-
flen“ d.h. technikaffinen u. einer , kalten“ d.h.
technophoben, antimodernen Esoterik der Ge-
genwart (152f.). Die vier Blocke im Hauptteil
behandeln Gebiete, in denen eine bes. Wirkung
der Interdependenz von Aufkldarung u. Esoterik
i.d. Moderne zu verzeichnen ist: Die Beitrage
im Block , Erkenntnis“ zeigen das Interesse
bzw. den selbstverstandlichen Umgang von
,rationalen‘ Autoren wie Locke, Leibniz, Kant,
Hegel u. Buber mit esoterischen Denkfiguren
(,hoheres Wissen“) wie Seelenwanderung,
Trdaumen u. Mystik. S. Gleibman erweist die Di-
alogphilosophie Bubers als Synthese von Auf-
kldrung (Konzept der Autonomie; 280f.) u. dem
esoterischen Chassidismus (Prdasenz, Begeg-
nung; 285f.). Im Block ,Wissenschaft“ finden
sich Beitrdge, welche die Einfliisse esoterischer
Wissenskonzeption auf wissenschaftssystema-
tische Vorstellungen im 18. Jh. dokumentieren,
wie z.B. das Streben nach einer holistischen



Buchbesprechungen

Gesamtperspektive in einer ,Universalwissen-
schaft” (K. Vondung). K. Baier zeigt in seinem
Beitrag tiber den Mesmerismus (407-439), wie
Denkfiguren der ,hermetisch-neuplatonischen
Naturphilosophie, magia naturalis u. Iatroas-
trologie“ durch den Einfluss von Aufkldarung u.
neuzeitlicher Naturwissenschaft verschiedene
Transformationsstufen durchlaufen haben, so
zum Verstdndnisschliissel fiir 6stl. Meditations-
lehre wurden u. die weltweite spirituelle Praxis
in den Gestalten von Yoga, autogenem Trai-
ning, Zen u. ,EnergieArbeit“ (sic; 439) bis heute
beeinflussen. Der dritte Block ist der ,, Asthetik“
gewidmet (Goethes Faust I, Musiktheorie von
Skrjabin, Theaterreform, Synasthesie um 1900),
der vierte der ,,Gesellschaft“ (Hexenglaube,
Rosenzkreuzer, Matriarchat). Fazit: Rationales
Denken u. z.T. uralte esoterische Denkfiguren
sind dichter u. komplexer verwoben als bisher
angenommen. In Variationen dokumentieren
sie ein Bediirfnis nach ,Ganzheitlichkeit‘ u. al-
ternativer Religiositdt, das unseren Begriff von
Rationalitat in Frage stellt; zugleich fordern die
Resultate diese Rationalitat als unverzichtbaren
Bezugspunkt im Dschungel der ,Welterkldrun-
gen‘ ein. Die akribischen Studien des machti-
gen Bds. bieten Orientierung auf hochstem
wissenschaftlichem Niveau, sie stellen eine
Fundgrube an Details u. Beziigen dar u. setzen
so einen Meilenstein i.d. Esoterikforschung.
Hans Brandl S]

Chiara Conterno
Die andere Tradition
Psalm-Gedichte im 20. Jahrhundert

Gottingen: Vienna University Press im Verlag Vanden-
hoeck & Ruprecht 2014, 355 S., ISBN 978-3-847-10351-
6,€49,99.

»Ich habe die Nacht einsam hingebracht (...)
und habe schliefilich (...) die Psalmen gelesen,
eines der wenigen Biicher, in dem man sich
restlos unterbringt, mag man noch so zer-
streut und ungeordnet und angefochten sein*,
schreibt Rilke 1915. Die neuere Psalmenfor-
schung hat denn auch herausgestellt, dass die

103

im bibl. Psalter gesammelten u. {iberlieferten
Psalmen ,Lied, Dichtung und Gebet zugleich“
(17) sind. Ausgespannt zwischen den Polen
von Lob u. Klage beruht die eigenartige Inten-
sitat der Psalmen wesentlich darauf, dass die
»2Hohen und Abgriinde menschlichen Lebens“
(26) nicht ins Leere sinniert, sondern einem
horend-teilnehmenden transzendenten Gegen-
uiber gesagt werden. Wie Schriftsteller(innen)
des 20. Jhs. an diesen Sprachschatz ankniip-
fen, sich inhaltlich u./od. in Formgebung,
Sprachgebérden u. Sprechhaltungen auf die
bibl. Psalmen beziehen, steht im Zentrum der
perspektivenreichen Darstellung von C. Ge-
gentiber der bei Klopstock, Goethe, Holderlin
bis hin zu Rilke im Riickgriff auf die heidnische
Antike in Gestalt freirhythmischer Hymnen
kultivierten gottl. ,Begeisterung“ macht sie da-
mit eine ,andere“ lyrische Tradition stark, die
angesichts der tiefgreifenden Erschiitterungen
des 20. Jhs. so etwas wie ein Expressions- od.
Ausdrucksreservoir menschl. Krisensprache
bot. Auch wenn die Bandbreite psalmischer
Redei.d. deutschsprachigen Lyrik des 20. Jhs.
von der Gottsuche bis zur Kritik an tiberkom-
menen Gottesbildern reicht, vom Hilferuf zur
Verstorung, vom Andenken bis zur Befragung,
ja, zur rebellierend-protestierenden Gottesan-
klage, treten religiose Beziige u.Implikationen
tendenziell eher i.d. Hintergrund. Angesichts
der sich verschérfenden Theodizeeproblematik
u. einer neuen Sensibilitat fiir die Tradition neg.
Theologie sind die bibl. Klagepsalmen kaum
zuféllig das dominante Muster von Psalm-
dichtungen in der dt.-spr. Literatur des 20. Jhs.
Nicht von ungeféhr stellen die Klage- u. Bitt-
psalmen, die das Leben in seiner Beduirftigkeit
u. Not mit allen Defiziterfahrungen vor Gott
zur Sprache bringen, schon in der hebr. Bibel
die weitaus grofite Gruppe der 150 Psalmen dar.
Angesichts der kaum tiberschaubaren Vielzahl
literarisch eigenstdndiger, moderner Psalm-
Gedichte konzentriert sich C. auf die Prasen-
tation paradigmatisch ausgewahlter Beispiele,
anhand derer sich hochinteressante Entwick-
lungslinien vom 20. bis ins beginnende 21. Jh.
herausarbeiten lassen, wobei sie stets auch die



Lektiire

bibl. Ursprungstexte bertiicksichtigt, sofern sie
als Hintergrund der Gedichte von Bedeutung
sind. Aus dem expressionistischen Jahrzehnt
zwischen 1910-1920 werden herausragende
Psalmdichtungen von E. Lasker-Schiiler, G.
Trakl, A. Margul-Sperber sowie B. Brecht vor-
gestellt. Letzter griff auf die freirhythmischen
Psalmen zuriick, um durch deren bewusste
Profanierung u. Desillusionierung den geistig-
kulturellen Kontinuitdtsbruch zum biblisch-
christl. Gottesglauben deutlich zu machen, der
sich fiir ihn mit dem 1. WK erledigt hatte. Das
zweite Uberblickskapitel thematisiert Psalm-
Gedichte jiid. Schriftsteller(innen) im Schat-
ten der Shoah, wobei neben kanonisierten
Autor(inn)en wie G. Kolmar, K. Wolfskehl u. N.
Sachs auch eine fast unbekannte Stimme ein-
bezogen wird wie die von Isaac Schreyer. Dass
in einem eigenen Kap. ,,Psalm-Gedichte aus
der Bukowina“ im Zusammenhang erschlos-
sen werden, ist nicht nur wegen des von der
alteren Schriftstellergeneration R. Auslanders
entwickelten Czernowitzer Metapherngeflechts
(166) hochst aufschlussreich. Vielmehr werden
dadurch die auf die bibl. Psalmen bezogenen,
immer hermetisch-enigmatischer werdenden
Gedichte von P. Celan in ihrer Verbindung zu
denen von Alfred Gong u. Immanuel Weif3glas
sichtbar wie auch in ihrer sich davon deutlich
abhebenden Singularitat. Das Kap. ,,Psalmge-
dichte nach dem Zweiten Weltkrieg“ ruft fiinf
Stimmen christl. Provenienz auf: I. Bachmann,
C. Lavant, T. Bernhard, F. Diirrenmatt u. P. Hu-
chel, die sich in ganz unterschiedl. Art u. Weise
produktiv mit dem Psalter auseinandersetzten.
Dies lasst sich schwerlich auf einen gemeinsa-
men Nenner bringen, stellt doch gerade so die
ungebrochene literarische Inspirationskraft
dieses bibl. Genres unter Beweis. Dies in der
Polyphonie verschiedenartiger literarischer
Rezeptionsstrange mit hoher Sensibilitat fiir
die dsthetische Formgebung aufgezeigt zu ha-
ben, ist eine der wesentlichen Leistungen von
Cs. gut lesbarer Studie. Abgeschlossen wird

sie mit einem ,,Beispiel fiir die zeitgendssische
interkulturelle/multikulturelle Gesellschaft u.
deren interreligiose(n) Beziehungen“ (327), mit

104

den ,,Psalmen* des dt.-iran. Schriftstellers SAID
aus dem Jahr 2007. Diese ,renitenten Gebete“
stellen spirituell herausfordernde, ja, Gott ein-
fordernde Uberblendungen von Bibelpoesie u.
mod. Psalmdichtung aus muslimischem Geist,
bes. islamischer Mystik dar, wobei die Anzahl
der Texte den 99 schonsten Namen Gottes ent-
spricht, die beliebter Gegenstand der Meditati-
on frommer Muslime sind.

Christoph Gellner

Johannes Steinmeier

Das Wirken des Heiligen Geistes und das
Charisma der Heilung

Der theologische Ansatz von N. Baumert SJ - mit
Anwendung von E. Tardif und N. Rippertschwand

Miinchener Theol. Studien 73, Eos Verlag, St. Ottilien
2014, 221 S., ISBN 978-3-8306-7675-1, € 39,95.

S. legt seiner Dissertation den theol. Ansatz
von Norbert Baumert zugrunde. Der Neutesta-
mentler u. ausgewiesene Paulusexperte ent-
wickelte einen exegetischen Zugang zu bibl.
Charismenvorstellungen (Kap. 2) u. speziell
zum paulinischen Charismenkonzept (Kap.

3). Bs. Interesse an der Thematik ist verstand-
lich, war er doch Vorsitzender des theol.
Ausschusses der Charismatischen Erneuerung.
Beachtenswert ist seine Beobachtung, dass das
Wort ,,Charisma“ einen erheblichen Bedeu-
tungswandel durchgemacht hat. Bei Paulus
wird damit ein aktuell einmalig gegebenes,
ereignishaftes Geschenk u. nicht eine andau-
ernde Begabung bezeichnet. Erst tausend Jahre
spéter ist der semantische Sprung von Gabe zur
Begabung vollzogen. B. macht deutlich, dass
das heutige Verstindnis auch von pfingstlich-
charismatischen Vorstellungen des 20. Jhs.
gepragt ist: ,Hier hat die Vorbereitung auf den
Geistempfang und damit auf den Empfang von
aufBerordentlichen Charismen die Prioritat;
der Geschenkcharakter der Charismen tritt
dahinter deutlich zuriick.“ (39) Zudem fehlt
bei Paulus eine spezifische pneumatologische
Konnotation, den der Begriff heute aufweist.
Denn als Geber aller Geschenke nennt Paulus



Buchbesprechungen

stets Gott-Vater. Bibl. u. gegenwartige theol.
Sprache klaffen also auseinander. Das macht
die Legitimierung heutiger charismatischer
Phanomene mit pln. Schriftbelegen fehleran-
fallig. In weiterer Folge stellt S. Bs. Sicht des
Heilungscharismas dar (Kap. 4) u. fasst dessen
Kriterien zusammen, um zu kldren, ob das
Charisma der Heilung dem Kanadier P. E. Tardif
MSC (1928-1999) u. dem Schweizer Laien N.
W. v. Rippertschwand (1756-1832) zugespro-
chen werden kann (Kap. 5). Die Auswahl dieser
beiden Vertreter ergibt sich aus deren grofiem
Bekanntheitsgrad u. ihrer breiten Verehrung.
T. entstammt der charism. Bewegung. R. wirkte
i.d. Zeit vor der Entstehung dieser Bewegung

u. war nicht nur seelsorglich, sondern auch
polit. aktiv. B. nennt als formale Kriterien, die
fiir die Echtheit von Charismen allg. sprechen:
Fiihrt es den Beschenkten zum Gebet? Verstir-
kt sich der Glaube? Welche Friichte ergeben
sich aus dem Beschenktsein? Ist das Verhalten
des Empfangers nur auf sich bezogen od. dia-
logisch? Tragt das empfangene Zeichen zum
Frieden i.d. Gemeinde bei? (vgl. 96) Dieser Kri-
terienkatalog tragt eine deutlich ignatianische
Signatur. Dariiber hinaus lassen sich spezifische
Unterscheidungskriterien benennen, ob ein
authentisches Heilungscharisma vorliegt:
Heilungen sollen als Zeichen des Anbruchs des
Reiches Gottes erkennbar bleiben. Gottgewirkte
Zeichen sind grundsétzlich unverfiigbar u. un-
berechenbar. Erfolglose Gebete sind demnach
nicht auf mangelhaften Glauben zuriickzufiih-
ren. Gottesglaube u. Heilungsgebet diirfen
nicht funktionalisiert, u. die Ehrfurcht vor der
Gottesbeziehung des Kranken muss gewahrt
werden. B. betont, dass sich die von Gott verlie-
hene Gabe erst entwickeln u. entfalten muss.
Begabte sollen daher zuerst im kleineren Kreis
u. unter geistlicher Begleitung ihr Charisma
ausiiben. Zudem soll das Gebet um Heilung
immer ein dialogisches Geschehen sein, ein
Ort der Begegnung mit Gott u. der Begegnung
des Betenden mit dem Kranken (vgl. 131-133).
Eine abschlieffende Bewertung resiimiert die
Ergebnisse der Arbeit (Kap. 6) u. stellt fest, dass
fur T. u. R. die von B. genannten Kriterien zu-

105

treffen. Besonders hebt S. deren niichterne, kla-
re u. zuweilen humorvoll-distanzierte Haltung
zu ihren Heilungserfahrungen hervor. Ebenso
beeindruckt ihn, wie sie nach der Art Jesu mit
anderen, Kranken wie Gesunden, immer wieder
in Dialog treten. Nicht zuletzt erleben beide ih-
re Gabe als frei gefligtes Geschenk Gottes, das
ihnen prinzipiell auch wieder entzogen werden
kann. Damit stehen sie - ganz auf der Linie des
pln. Charismabegriffs - ,,einer charismatisch-
institutionellen Vorstellung einer fixierten
Heilungsgabe deutlich entgegen, aber konterka-
rieren auch feste amtskirchliche Vorstellungen
von Gottes Wirken.“ (182) Die Bedeutung von
Ss. Untersuchung liegt zum einen in der kon-
zisen Darstellung der Veroffentlichungen Bs.
zum pln. Charismenbegriff u. sowie in deren
Anwendung auf zwei Personlichkeiten, denen
das Charisma der Heilung zugeschrieben wird.
Damit ist ein Briickenschlag zw. bibl. Vorstel-
lungen u. heutiger Charismenpraxis gelungen.
Beate Mayerhofer-Schopf

Matthias Haudel

Gotteslehre

Die Bedeutung der Trinitatslehre fiir Theologie,
Kirche und Welt

Gottingen: UTB Vandenhoeck & Ruprecht 2015.
333S. ISBN 978-3-8252-4292-3 , kart., €19,99.

Das Besondere dieses Werkes, dessen Vf. Profes-
sor fiir System. Theologie an der Ev.-Theol. Fa-
kultdt der Universitat Miinster ist, besteht nicht
nur darin, dass die Gotteslehre hier dezidiert als
Trinitdtslehre entworfen ist, sondern v.a. dass
diese als ,,Knotenpunkt“ der gesamten Theolo-
gie u. all ihrer Hauptthemen - gewissermafien
als ,Kompendium der Dogmatik“, wie Vf. selbst
sagt (10, 22) - vorgestellt wird u. damit auch

als Antwort auf die Grundfragen des menschl.
Lebens u. seiner Bestimmung. Denn gerade in
seiner trinitarischen Verfasstheit stellt Gott
sich als Geheimnis von , Gegeniiber und Ndhe*
zum Menschen dar (ein oft wiederholter Ge-
danke: 6; 55; 58; 84; 175ff. u.6.) u. erdffnet ihm
ein neues Person- = Selbstverstindnis, worin



Lektiire

absolutes Selbstsein u. absolutes Mitsein mitei-
nander vermittelt sind (65). Sowohl in diesen
anthropologischen Reflexionen als auch in den
folgenden strikt theol. Ausfithrungen, wonach
sich das Wirken Gottes als Schopfer, Erloser
(Menschgewordener) u. Vollender nur trinita-
risch begreifen ldsst, macht der V. Gebrauch
vom Besten, was i.d. letzten Jahrzehnten in al-
len christl. Kirchen zur trinitarischen Struktur
der Theol. u. zur Bedeutung der Trinitdtstheolo-
gie vorgelegt wurde. Das gilt nicht zuletzt auch
von den vorziiglichen dogmengeschichtlichen
Darlegungen (68-93, bes. von der Erérterung
der Filioque-Problematik: 94-103). Dennoch
verleugnet V. seinen eigenen Standpunkt als
ev.-lutherischer Theologe nicht. Dies zeigt

sich schon bei seiner Einschdtzung der sog.
y,natirlichen Gotteserkenntnis, die fiir ihn
nicht mehr als eine ambivalente ,Ahnung“ (27;
30; 37f.; 107; 138 u.0.) von Gott vermittelt, als
solche dann freilich aber auch den ,, Ankniip-
fungspunkt“ fiir Gottes trinitarische Selbster-
schlieffung bildet (30). Kann aber - mochte ich
dagegen halten - eine blofie ,,Ahnung“ den
Menschen vor Gott ,,unentschuldbar“ machen
(R6m 1,20)? Ferner wird der konfessionelle
Standpunkt des Vf. in den aufschlussreichen
Darlegungen zu Luthers spezifischer Trinitats-
lehre deutlich sowie in seinen - diskussions-
wiirdigen - Erorterungen zur Rechtfertigungs-,
Gesetz-u. Evangeliums- sowie Kirchenlehre.
Was letztere angeht, so versucht er, die kon-
fessionellen ekklesiolog. Differenzen auf dem
Hintergrund von Verkiirzungen im jeweiligen
Trinitdtsverstandnis zu kldren, da sich zeigt,
»dass aus trinitatstheologischen Defiziten so-
wohl interkonfessionelle als auch 6kumenische
Grunddifferenzen entstehen konnen“ (280).
Bei all dem ist u. bleibt das vorliegende Werk
ein Studienbuch, das vorrangig fiir Studierende
u. Lehrende gedacht ist u. (auch) Examens-
wissen vermitteln will (vgl. 10). Dies zeigt sich
auch i.d. formalen Anlage des Buches: Vor
jedes Kap. ist - grau unterlegt - eine kompri-
mierte These gestellt, die das Folgende sowohl
vorwegnimmt wie auch als Merksatz zusam-
menfasst. Literaturempfehlungen folgen jedem

106

Abschnitt, ausfiihrliche Register dienen einer
schnellen ErschlieBung des Buches. Die Spra-
che ist dufBerst niichtern, ohne Bilder u. Flos-
keln, auf das Notwendige beschrankt. Deshalb
ist das Buch nur fiir solche sinnvoll, die sich auf
eine niichterne theol. Fachsprache u. Argumen-
tationsform einlassen wollen u. konnen. Fiir
solche ist es dann freilich sehr zu empfehlen.
Eine letzte Frage: Warum hilt sich V{., der als
Fachmann fiir die Ev. Kirche von Westfalen bes.
auch im Bereich der Okumene engagiert ist,

bei den Stellenangaben der Schriftzitate nicht
an die ,,Loccumer Richtlinien“? Das mag nicht
so schrecklich wichtig sein, aber wére es nicht
doch ein kleines 6kumenisches Zeichen?
Gisbert Greshake

David Thurfjell / Adrian Marsh (Hrsg.)
Romani Pentecostalism
Gypsies and Charismatic Christianity

Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang Internationaler Verlag
der Wissenschaften 2014, 268 S., ISBN 978-3-631-
64885-8, Kkart., € 54,95.

Die hier publizierte Aufsatzsammlung geht
zuriick auf Vortrage einer Tagung an der Soder-
torn Universitdt in Stockholm im Jahr 2009.
Den Aufsdtzen ist eine Einfithrung der Heraus-
geber vorangestellt, i.d. die Begriffe ,Roma“

u. ,Pfingstbewegung* geklart, ein kurzer
Forschungsiiberblick tiber die wissenschaft-
liche Beschéftigung mit der Pfingstbewegung
im Rahmen der Sinti u. Roma gegeben u. der
Aufbau der Untersuchung erldutert wird. Am
Ende finden sich ein ausfiihrliches Literatur-
verzeichnis, eine Aufstellung einschldgiger
Zeitschriften, Zeitungen, Newsletter u. In-
ternetquellen u. Angaben zur Biographie der
Autor(innen). Bei diesen handelt es sich um
Mitglieder unterschiedlicher Fachrichtungen,
v.a. aus Religionswissenschaft u. Ethnologie,
wobei die Forscher(innen) z.T. selbst zu den
Sinti u. Roma gehoren. Die Herausgeber gehen
von einem weiten Begriff dieser Volksgruppe
aus u. fassen darunter saimtliche moglichen
Dialekte der Romanes-Sprache. Auch der Begriff



Buchbesprechungen

,Pfingstbewegung“ wird in einem weiten Sinne
gebraucht u. umfasst hier alle christl. Gruppen,
in denen der Schwerpunkt auf das Wirken

des Hl. Geistes gelegt wird. Die im Buch abge-
druckten Artikel sind in vier Kap. gegliedert.
Im ersten geht es um die Geschichte u. den
Einfluss der Pfingstbewegung unter den Sinti

u. Roma. Ein Artikel untersucht Stellung u. Be-
deutung der Pfingstbewegung unter den neuen
religiosen Bewegungen der Roma. Ein weiterer
Beitrag geht der Entstehung der Pfingstbe-
wegung unter den Roma in Frankreich nach.
Schlief8lich wird in einem dritten Artikel nach
der religiosen Erweckung unter den Romai.d.
Nachfolgestaaten der ehemaligen Sowjetunion
gefragt. Das zweite Kap. trigt die Uberschrift
HIdentitat und sozialer Status“. Drei Artikel
untersuchen diese Fragestellung unter den Sinti
u. Roma in unterschiedlichen europdischen
Landern: In Bulgarien, Spanien u. der Slowakei.
Ein weiterer Beitrag untersucht die Entstehung
einer internationalen evangelikalen Kirche
unter den Roma, ein anderer die kulturellen
Dynamiken der Zugehorigkeit zu den Roma u.
zu pfingstlichem Christsein. Im dritten Kap.
wird das konkrete religiose Leben in pfingstlich
geprdgten Gruppen von Sinti u. Roma exem-
plarisch thematisiert: Zunachst geht es um das
Verhiltnis von religioser Musik u. Identitdt
unter den Roma in Finnland, sodann um deren
individuelles Pfingstlertum. In einem dritten
Artikel wird die Verbindung von Tradition u.
Pfingstlertum bei diesen behandelt. Ein vierter
Beitrag handelt von der Entstehung u. dem Ab-
klingen pfingstlicher Erweckungen unter den
Roma in der Slowakei.

Das vierte Kap. des Buches wendet den Blick
auf geistliche Erweckungen unter den Sinti

u. Roma auflerhalb Europas. In einem ersten
Artikel geht es um Roma u. deren Kirchen in
Lateinamerika; ein zweiter Artikel thematisiert
die Religiositdt der Roma i.d. Tiirkei; ein dritter
Beitrag prasentiert eine Liste der gegenwartigen
Bibeliibersetzungen i.d. Romanes-Sprache mit
kurzen Kommentaren. Die vorliegende Verof-
fentlichung beeindruckt zunédchst ganz einfach
durch die Unbekanntheit ihres Forschungsge-

107

genstandes. Wurde noch vor wenigen Jahren
die fehlende wissenschaftliche Erforschung
pfingstlich-charismatischen gepragten Chri-
stentums im Allg. zu Recht beklagt, ist diesem
Mangel seitdem zumindest ansatzweise abge-
holfen worden. Nach meinem Wissen steckt
jedoch die wissenschaftliche Beschéftigung mit
dem pfingstlich-charismatischen Christsein
unter den Sinti u. Roma immer noch in den
Kinderschuhen. Dem Buch gebiihrt das Ver-
dienst, die diesbzgl.Forschung vorangebracht
zu haben. Durch die verschiedenen Artikel des
Sammelbandes wird gleichzeitig die Weite des
Untersuchungsgegenstandes deutlich u. damit
die Notwendigkeit weiterer Forschungsarbeit.
Viele der Artikel stellen nicht mehr als eine
erste Bestandsaufnahme der gegenwartigen
Situation pfingstlich-charismatisch gepragten
Christseins unter den Sinti u. Roma im jewei-
ligen Land bzw. in der jeweiligen Gruppe von
Romas dar. Die inhaltlich unterschiedlich
ausgerichteten Artikel bestdtigen allesamt eine
These, die der Altmeister der wissenschaftli-
chen Erforschung der Pfingstbewegung W. J.
Hollenweger schon vor einem halben Jh. aufge-
stellt hat: dass pfingstlich gepragtes Christsein
gerade Menschen am Rand der Gesellschaft
ihre Wiirde zuriickzugeben vermag - nicht zu-
letzt indem es diese sprachfihig macht u. im
Glauben eine positive Zukunftsperspektive
erdffnet. Zwei weitere Beobachtungen sind
damit unmittelbar verbunden: dass pfingstlich-
charismatisches Christsein auf den einzelnen
Roma identitédtsstarkend, ja sogar identitatsstif-
tend wirkt, hat Konsequenzen fiir das Selbst-
verstindnis der Roma insgesamt. Es fiihrt
dazu, dass sie sich ihrer Wiirde als Volksgruppe
einschlieBlich ihrer kulturellen Traditionen
verstarkt bewusst werden. Aufierdem zeigen

die Beitrdge, dass pfingstlicher Glaube mit sei-
ner Konzentration auf das Wirken des Geistes
Gottes offensichtlich eine innere Nédhe zur Le-
bens- u. Weltauffassung der Roma besitzt. Diese
»Anschlussfahigkeit“ scheint fiir den Erfolg der
Pfingstbewegung unter den Sinti u. Roma we-
sentlich mitverantwortlich zu sein.

Peter Zimmerling



Lektiire

Alex Stock
Poetische Dogmatik: Ekklesiologie
Band 1: Raum

Paderborn: Schoningh 2014. 334 S., Abb., ISBN 978-3-
506-77999-1, geb., € 49,90.

Seit 20 Jahren arbeitet A. Stock, geb. 1937, an
einer Poetischen Dogmatik, die sich im zehnten
Bd. erstmals mit Ekklesiologie befasst. Hier
werden Gedichte, Bilder, liturgische Texte u.
literarische Quellen aus dem Geist des Chris-
tentums so zusammengestellt u. kommentiert,
dass sich daraus ein Gehalt von dogmatischer
Dignitat ergibt. Wissenschaftstheoretisch ist
die Methode nicht unumstritten, gleichwohl
auflerst originell u. v.a. lesenswert. ,Daf} die
Kirche als Sozialkorper die Kirche als Baukorper
(...) weit iberragt, ist gewifd allerallgemeinste
Ansicht der Theologen“ (296). Genau gegen
diese Ansicht wendet sich S. mit der Idee, dass
gerade der Raum Quelle ekklesiolog. Aussagen
ist. Insofern hebt sich die Dogmatik nicht nur
in ihrem Verfahren, sondern auch in ihrem
Gegenstand von gangigen Ekklesiologien ab.
Der erste von drei grofien Teilen beschreibt
yDefinitionen* (17-84) u. beginnt mit der
Kirchweihliturgie. Hier wird eine typ. Vorge-
hensweise S.s deutlich, namlich zunichst vor-
konziliare Liturgie in ihrer inneren Kohérenz
vorzustellen, um dann die nachkonziliaren
Anderungen auf nahezu brillante Weise ihrer
oft inneren Unstimmigkeit zu tiberfithren; bis
hin zu jener, dass die hochgeschitzten Ge-
meinden i.d. jingsten Neustrukturierungen der
Pfarreien nicht mehr gefragt werden (51-54). S.
tut dies nicht aus reaktionédren Griinden - dazu
ist viel zu viel Kritisches beim ihm zu lesen -,
sondern weil er retten will, was an Wertvollem
verloren zu gehen droht. Dazu spielt S. die De-
finitionen an weiteren Motiven durch: an der
pragnanten Gegeniiberstellung von kath. u.
prot. Kirchen-Bildern (54-65) sowie von altem
u. erneuertem Liedgut (Ein Haus voll Glorie ...)
mitsamt einer Alternative von H. Oosterhuis,
dem S. inhaltlich sehr nahe steht (80-84).
Auch wenn die ,Installationen“ im zweiten

108

Teil (87-224) seitenmaflig u. von der zentralen
Stellung her den Hauptteil ausmachen, sind
hier doch v.a. gut durchgearbeitete Kap. zum
Kirchengestiihl als Gefiige der Macht, zum
Altar als Gefiige der Heiligkeit u. zu den Bildern
als Raum des Gedédchtnisses entstanden. Sie
vermitteln auf dulerst pragnante Weise, was
vielleicht auch anderswo nachzulesen wire.
Originell ist ihre Zusammenstellung an diesem
Ort. So zeigt sich z.B. bei der Frage des Gestiihls,
der Cathedra, dass klass. Amtstheologie pro-
blemlos untergebracht werden kann. Das alles
sind bei S. aber mehr religionsgeschichtliche
od. liturgiewissenschaftliche Abhandlungen

u. weniger dogmatische, wiaren da nicht die
Glanzpunkte, auf die diese Kap. immer wieder
zulaufen, so z.B. die Ausfithrungen zum Altar-
ensemble i.d. Kunststation St. Peter in K6ln
(159-163), die die ganze Geschichte des christ-
lichen Altares als Hintergrundfolie brauchen,
um adédquat zur Geltung zu kommen. Oder die
Ansidtze, eine pneumatologische Ekklesiologie
an der Kirchraumatmosphire festzumachen: an
Stimmungen, Duft u. Klang, an der Moglichkeit
einen Raum zu begehen (190-207). Den ,, An-
nexen“ Schule, Hospiz u. Friedhof (207-224)
geht S. in gebotener Kiirze nach; bei letzterem
gibt er zu bedenken, dass auch der mittelalter-
liche Kirchhof keine individualisierten Graber
gekannt hat, dafiir aber Néhe u. Ferne zum Hei-
ligen (217). S.s Meisterstiick ist der dritte Teil
(225-300), ein Ensemble von zwolf anschau-
lichen Beschreibungen ,,als Quelle selbstkri-
tischer Ekklesiologie“ (261), das der Autor aus
der Kunst der letzten 200 Jahre aufgelesen hat.
Jede fiir sich ist lesenswert u. in feinen Stich-
wortverbindungen mit dem Rest des Buches
verkniipft. Mit der Kommentierung der heran-
gezogenen Werke erweitert S. die Wirklichkeit
von Kirche um alternative Moglichkeiten, die
sich historisch nicht durchgesetzt haben, aber
deswegen doch nicht uninteressant fiir die
Zukunft von Kirche sind (vgl. auch das Schluss-
wort, 301). Es folgen noch Anmerkungen, ein
Verzeichnis der tiber 40 schwarz-weif3-Abbil-
dungen u. acht Farbtafeln sowie ein Personen-
register (305-334). Am Sprachstil kann man



Buchbesprechungen

sich storen, manchmal hemmt die Vorliebe fiir
verschachtelte Sitze mit latein. Fachbegriffen
den Lesefluss. Hat man sich erst eingelesen, be-
eindruckt das reichhaltige Wissen kultureller
Uberlieferung. Der grofite Gewinn ist vielleicht
auch ein Nachteil: Nach der Lektiire hat man
kein zitierfahiges Wissen, sondern etwas in
einem Zusammenhang, das man mehr ahnt

als weil3, iber das ein vertiefendes Gesprach
nach einer gemeinsamen Lektiire die richtige
Antwort wire. Das bedeutet andersherum, dass
die Erkenntnisse nicht unmittelbar anschluss-
fahig sind an den theol. Fachdiskurs. Unterm
Strich bleiben vorsichtige Fragen, indirekte
Erkenntnisse u. einleitende Vorbemerkungen
zur Ekklesiologie, die so fein gesponnen sind
wie die Poesie selbst nun einmal ist. Manchmal
wiinschte man sich in diesen Zeiten mehr.
Dirk van de Loo

Eberhard Schockenhoff
Entschiedenheit und Widerstand
Das Lebenszeugnis der Martyrer

Freiburg: Herder 2015. 239 S. ISBN 978-3-451-33650-8,
geb. €22,99.

Wer heute ein Buch iiber die ,Bedeutung

der Martyrer fiir das Leben der Kirche“ (12)
schreibt, wird sich nicht langer mit den auf ei-
nen heroischen Tod fixierten u. darin zuweilen
extrem iibersteigerten Lebensbeschreibungen
zufrieden geben konnen. Die affektiv-pddago-
gische Zielrichtung barocker Altarbilder ruft
bei heutigen Menschen weniger ehrfiirchtige
Scheu als vielmehr Befremden hervor. Dariiber
hinaus stellen die terroristischen Anschldge der
jingsten Vergangenheit das christliche Ideal

der Lebenshingabe insgesamt radikal in Frage u.

lassen es geradezu als widermenschlich erschei-
nen. Dennoch kennt die Kirche zu allen Zeiten
Minner u. Frauen, die um ihres Glaubens od.
um ihres Einsatzes fiir Gerechtigkeit willen
freiwillig den Tod auf sich genommen haben.
Wie pragend diese Lebenszeugnisse bei aller Ir-
ritation bis in unsere Tage sind, ldsst sich nicht
zuletzt am Besuch von Papst Franziskus bei den

109

Christen der Martyrerkirche Koreas, an der Se-
ligsprechung von O. Romero od. an den Pries-
tern u. Laien, die sich den totalitiren Regimen
der Nationalsozialisten u. Kommunisten mutig
entgegengestellt haben, ablesen. Um den Am-
bivalenzen u. dem Unbehagen, die mit jedem
Lebenszeugnis - zumal wenn es die Moglichkeit
des Todes mit einschlief3t - notwendig verbun-
den sind, begegnen zu kénnen u. Kriterien fiir
seine Authentizitat zu gewinnen, greift der Vf.
auf den bibl. Zeugenbegriff u. das urchristl.
Verstandnis des Martyriums als Nachahmung
Christi (vgl. 33-41; 47) zuriick, um sie in einem
zweiten Schritt mit Selbstzeugnissen moderner
Glaubenszeugen wie D. Bonhoeffer, A. Delp §J,
F. Jagerstatter od. H.J. v. Moltke ins Gesprdch zu
bringen. Die Grundeinsicht, der zufolge ,,das
Martyrium seinen Ursprung im Zeugnis fiir

die Wahrheit des Evangeliums“ (36) hat, wird
durch die Kirchenviter unter Einbeziehung ntl.
Motive christologisch, eucharistietheologisch
u. ekklesiologisch weiter entfaltet. Zugleich
kann das von Gott gnadenhaft gewirkte stand-
hafte Bekenntnis zu Christus auch in anthropo-
logischen Kategorien gedeutet werden u. wird
damit fiir die antike Kultur - etwa die Vorstel-
lung eines theios aner od. eines stoischen Wei-
sen anschlussfahig. Jeder aktive Kulturtransfer
steht dabei immer im Dienst der Starkung des
Glaubens bzw. seiner Verkiindigung u. kann

- wie der Vf. an zahlreichen Bsp. der patristi-
schen Literatur zeigt - daher nie unkritisch od.
bruchlos erfolgen (vgl. 46). Diese Dynamiken
der Aneignung antiker u. bibl. Motive sowie
ihre Transformation u. Erweiterung (43-127),
die selbst die Konturen eines modernen Mar-
tyrerbildes noch priagen, werden anhand von
sieben Motiven - 1) Verachtung korperlicher
Schmerzen; 2) Geringschédtzung des Todes
(nicht des Lebens!) u. Hoffnung auf ewiges Le-
ben; 3) authentische Gelassenheit, die in Gott
griindet; 4) Ubereinstimmung von Wort u. Tat;
5) freimiitiges Eintreten fiir den Glauben u. fiir
Gerechtigkeit; 6) Martyrium als Ausdruck der
Liebe u. 7) die Frage, ob nicht ein tughendhaft-
asketisches Leben als unblutiges Martyrium
gedeutet werden konnte - nachgezeichnet



Lektiire

u. systematisch gewichtet. Erst in der Zusam-
menschau aller dieser Elemente, denen i.d. je-
weiligen kult. u. hist. Kontexten zudem unter-
schiedliches Gewicht zukommt, l4sst erkennen,
ob der freiwillig tibernommene, als solcher aber
kontingente Tod eines Menschen als Glaubens-
zeugnis gedeutet werden darf. Auch wenn wir
von den heroischen Anfingen der Kirche weit
entfernt sind, hat das Zeugnis der Mértyrer

in gewandelter Gestalt (129-173) nichts an
Wert fiir die Kirche verloren. Johannes Paul

II. scheute sich nicht, am Ubergang zum 21.

Jh. erneut von einer Kirche der Martyrer (vgl.
129) zu sprechen, i.d. Menschen entschieden
fiir ihren Glauben eintreten, Einspruch gegen
Unrecht erheben u. fiir die Armsten Partei er-
greifen. Ihr Einsatz fiir Frieden u. Gerechtigkeit
kann als konsequent-praktisches u. 6ffentliches
Eintreten fiir das Evangelium vom kommenden
Gottesreich gedeutet werden (vgl. 132-134 u.
185f.). Anders als i. d. antiken Berichten fordert
ihr Zeugnis oft auch das familidre Umfeld, in
dem es zugleich reift u. getragen wird (vgl.
134f; 156) heraus. Vielfach ist das Martyrium
mit einer tiefen 6kum. Kirchenerfahrung (vgl.
158; 169) verbunden. Die Una Sancta in vinculis
wird zu einem bes. Symbol fiir den Frieden i.d.
Welt (vgl. 166) u. dem ungeteilten Einsatz fiir
den Menschen, aber auch zur Stiitze fiir ein
entschiedenes Christsein (vgl. 162). Ohne die
Bedeutung der Christusbeziehung aus dem
Blick zu verlieren, wird ein zeitgeméfer Begriff
des Martyriums (vgl. 175-197) nicht tiber die
polit. Implikationen des Bekenntnisses zu Gott
- die letztlich i.d. Einheit von Gottes- u. tdtiger
Nachstenliebe griinden (vgl. 187) - hinwegse-
hen kénnen. Die Treue zum eigenen Gewissen,
die freie Ubernahme des Willens Gottes u. der
Glaubens- bzw. Kirchenhass der Verfolger (vgl.
191) geben drei Kriterien an die Hand, mit
deren Hilfe wir den Martyrerbegriff vor reli-
gios od. ideologisch motiviertem Missbrauch
schiitzen konnen. Die beiden Grundworte
Entschiedenheit u. Widerstand, die an die freie
Einwilligung in Leiden u. einen konsequent be-
schrittenen Lebensweg erinnern, machen aber
auch deutlich, dass wir als Christen jedem exis-

110

tentiell ernsthaften Einsatz fiir Andere mit Res-
pekt begegnen diirfen u. sollen. Das kleine, gut
lesbare u. informative Buch zeigt auf eindrucks-
volle Weise, wie sehr die Glaubenszeug(inn)en
das Leben der Kirche bis heute pridgen, ja wa-
rum wir ihnen u. fiir sie dankbar sein diirfen.
Paul Schroffner S]



