
Wegbereiter gegenwärtiger Spiritualität
Zum 100. Todestag von Charles de Foucauld

Als Charles de Foucauld – der selige Bruder Karl – am 1. Dezember 1916 von auf­
gehetzten libyschen Senussi, welche in die durch Frankreich kolonialisierten Sa­
hara-Regionen Unruhe zu bringen suchten, erschossen wurde und einsam und 
verlassen im Sand verblutete, deutete nichts darauf hin, dass er einer der großen 
Wegbereiter gegenwärtiger Spiritualität sein würde. Erst allmählich erschloss sich 
das „Neue“ seiner Botschaft; dann aber wurde vieles davon so sehr zum integralen 
Gehalt kirchlicher Spiritualität, dass heute viele nicht einmal mehr wissen, dass 
es auf die geistliche Gestalt Foucaulds (mit)zurückgeht. Darum liegt es nahe, zum 
100. Todestag einmal eine Reihe von „Innovationen“ zusammenzustellen, die 
sich auf ihn zurückverfolgen lassen.

Einheit von Kontemplation und Aktion 

Die Spiritualität der sog. École française, von der das christliche Abendland jahr­
hundertelang weithin geprägt wurde, war charakterisiert durch den Vorrang von 
Kontemplation und Anbetung vor aller äußeren Praxis sowie durch das Ideal ei­
ner am Individuum orientierten Nachfolge des „verborgenen“ und demütigen 
Lebens Christi. Genau auf dieser Linie begann auch Bruder Karl seinen eigenen 
geistlichen Weg. Als er sich 1900 in die nordafrikanische Sahara begab, wollte er 
in der Abgeschiedenheit und Stille der Wüste das Ideal verwirklichen, „das ver­
borgene Leben Jesu in Nazaret“ zu führen. Aus dieser Phase seines Lebens finden 
sich schriftliche Äußerungen, die noch ganz und gar an die kontemplativen Er­
fahrungen der frühchristlichen Wüstenväter und -mütter erinnern. So hört Bru­
der Karl im Gebet Gott zu sich sprechen: „Du musst alles hinter dich werfen, was 
nicht ich bin, (...) dir hier eine Wüste schaffen, wo du allein bist mit mir (...) Gehe 

Gisbert Greshake | Freiburg i.Br.

geb. 1933, Priester, 
Prof. em. für Dogmatik

gisbert.greshake@theol.uni-freiburg.de

340

Nachfolge



1	 J.-F. Six (Hrsg.), Charles de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe. Freiburg i. Br. 1962, 70. 
2	 C. de Foucauld, Die geistlichen Schriften, dt. Wien – München 1963, 155f.
3	 Ders., Brief an seine Schwester vom 17. 1. 1902. – Im Folgenden entstammen zahlreiche Passagen 

meinem Buch: G. Greshake, Spiritualität der Wüste. Innsbruck – Wien 2002, 135–154.

ganz in mir auf, verliere dich in mir.“1 Auf der gleichen Linie stehen die Worte: 
„Man muss die Wüste durchqueren und in ihr verweilen, um die Gnade Gottes zu 
empfangen (...) Dort treibt man alles aus sich heraus, was nicht Gott ist (...) In der 
Einsamkeit eines Lebens allein mit Gott (...) schenkt Gott sich jedem ganz und 
gar, der sich Ihm auf diese Weise auch ganz und gar schenkt.“2

Doch beginnt bereits während seines Aufenthalts in Beni-Abbès ein allmäh­
licher Übergang vom „mönchischen“ zum „aktiven“ Leben. Er selbst schreibt: 
„Ich sehe mich mit Staunen vom kontemplativen zum seelsorgerlichen Leben 
übergehen. Und zwar ganz gegen meine Absicht, nur weil die Leute es brau­
chen.“3 Diese Umformung gewinnt ab ca. 1905, dem Jahr, da er sich bei den 
Touareg niederlässt, ein zunehmendes Profil. Zwar bleibt der kontemplative 
Grundzug seines Lebens erhalten – viele Stunden verbringt er noch immer vor 
dem Allerheiligsten, um sich für die Menschen seiner Umgebung zu „heiligen“ 
und sie stellvertretend vor Gott hinzutragen –, doch führen ihn die neuen „Ver­
hältnisse“, in denen er den Anruf Gottes an sich erkennt, über die kontemplative 
Lebensform hinaus. Indem er unter den Touareg ganz und gar „präsent“ ist und 
ihr Vertrauen und ihre Freundschaft gewinnt, wird er bei ihnen mehr und mehr 
das, was heute (!) Entwicklungshelfer genannt werden könnte. Er ist der Berater 
des Amenokal, des wichtigsten Stammeschefs der Touareg, in politischen und 
ökonomischen Angelegenheiten. Er gibt Ratschläge für die Landwirtschaft und 
für die medizinische Betreuung; er lehrt die Touareg-Frauen Stricken und Häkeln. 
Vor allem aber lernt er die Sprache, sammelt die literarische Tradition der Touareg 
(allein über 5000 Gedichtverse!) und arbeitet bis zur Erschöpfung an einem erst 
nach seinem Tod veröffentlichten, bis heute unübertroffenen vierbändigen, über 
2000 Seiten umfassenden Wörterbuch Tamaschek – Französisch. 

Mit all dem wandelte sich die Perspektive dessen, was bisher „Spiritualität der 
Wüste“ genannt wurde. Die Wüste ist nicht mehr (nur) der Ort der Abgeschieden­
heit und des Schweigens, sondern der Ort, „Gutes zu tun“, wie es in geradezu nai­
ver Stereotypie unendlich oft in den Reisenotizen, Aufzeichnungen und Briefen 
Bruder Karls heißt. Gemeint ist mit „Gutes tun“, dass er den Menschen seiner 
Umgebung, aber auch denen, die er auf seinen Reisen zu den Oasen, Camps und 
Wasserstellen trifft, auf unspektakuläre, aber herzliche Weise beisteht. Aufgrund 
der Kolonialisierung Nordafrikas beginnt das alte Wirtschafts- und Sozialsystem 
zu zerbrechen; Heuschrecken verwüsten die Felder, über Jahre hinweg bleibt der 
Regen aus; Hunger ist die Folge. So gibt es viel Armut und Elend. Angesichts dieser 
Not gibt Bruder Karl den Leidenden, Hungernden und Bedürftigen Lebensmittel, 
Medikamente, kleine Geldbeträge. Er verbindet mit guten, tröstlichen Worten 

341

Wegbereiter Foucauld



4	 D. Barat (Hrsg.), Charles de Foucauld. Œuvres Spirituelles. Paris 1958, 457f.

auch kleine Geschenke, wie z.B. Nadeln, Scheren und dergleichen mehr. Das 
„Gute“, was er tut, ist nichts Großartiges; er versteht es selbst nur als „Zeichen“, 
nämlich als Zeichen seiner Liebe und Zuwendung und als allererste Vorbereitung 
der Evangelisierung. Dieses „Gutes tun“ ist ihm so wichtig, dass er darüber sei­
ne Sehnsucht nach einem mönchischen Leben zurückstellt und stattdessen mit 
französischen Militärs oder Touareg-Karawanen gewaltige Exkursionen durch die 
Wüste unternimmt. 

Auch seine Einsiedeleien, die eigenen und diejenigen, die er für künftige Brü­
der plant, sollen Ausstrahlungsorte sein, von wo aus man den Menschen in ihrer 
„Wüstenexistenz“ hilfreich zur Seite steht. So heißt es in einem seiner vielen „Re­
gelentwürfe“: „Die Kleinen Brüder (...) schenken Gastfreundschaft, materielle 
Unterstützung und im Krankheitsfall Heilmittel und Pflege einem jeden, der sie 
darum bittet (...) So sollen alle im weiten Umkreis genau wissen, dass die Bruder­
schaft das Haus Gottes ist, wo allzeit jeder Arme, jeder Fremde, jeder Kranke mit 
Freude und Dankbarkeit eingeladen, gerufen, erwünscht und aufgenommen ist. 
Und zwar durch Brüder, die ihn lieben, ihm herzliche Zuwendung erweisen und 
die Aufnahme unter ihr Dach wie den Gewinn eines kostbaren Schatzes betrach­
ten.“4 

Nimmt man hinzu, dass Bruder Karl sich bis zum Letzten für die „Entwicklung“ 
der Touareg engagiert, so zeigt sich bei ihm tatsächlich ein ganz neuer Schritt im 
Verständnis der „Wüste“: Sie wird bei ihm zur „Chiffre“ für das „Gegenwärtigsein“ 
(présence) unter den Menschen und für die Herausforderung, ihnen tatkräftig zur 
Seite zu stehen. Die „Dämonen der Wüste“ (wie sie das frühe Mönchtum erfah­
ren und beschrieben hat) sind für Bruder Karl nicht „leibhaftige böse Geister“, 
sondern Armut und Krankheit, die Misere der Menschen, der Verlust ihrer Rechte 
und Würde im Kolonialsystem, ihre (mit heutigen Worten gesagt) „Unterentwick­
lung“ in materieller, geistiger und v.a. religiöser Hinsicht. Wüste ist damit nicht 
mehr (nur) Ort der Gottesbegegnung, insofern sie für das still-traute Alleinsein 
mit Gott steht, sondern sie ist es primär in dem Sinn, dass man hier Christus im 
notleidenden Bruder, in der angefochtenen Schwester begegnet und ihnen, so gut 
es geht, geistlich (in stellvertretendem Gebet), aber eben auch materiell, durch tat­
kräftigen Einsatz, zu Hilfe kommt. Von den über 6000 Briefen, die von Foucauld 
erhalten sind, richten sich ca. 500 an französische Militärs, in denen er sich in ko­
lonialpolitische Angelegenheiten „einmischt“. Er legt Pläne für eine Verwaltungs­
reform der Sahara-Gebiete vor und protestiert gegen Vergewaltigungen, willkür­
liche Konfiszierungen, verschleppte oder ungerechte Rechtssprechung. Nicht von 
ungefähr ist Mt 25 einer seiner am häufigsten angeführten Bibeltexte. 

Zu Recht bemerkt Jean-Francois Six zu diesem neuen Verständnis von Wüste: 
„Foucauld lädt dazu ein, sich wie der Sohn Gottes mit letzter Konsequenz auf die 

342

Nachfolge



5	 J.-F. Six, Abenteurer der Liebe Gottes, 80 unveröffentlichte Briefe von Ch. d. Foucauld an L. Massignon. 
dt. hrsg. und eingeleitet v. G. Greshake.Würzburg 1998, 216.

6	 U.a. wurde es von den sog. Jerusalem-Gemeinschaften aufgegriffen, die 1974 durch P. Pierre Marie 
Delfieux gegründet wurden. Der „innere Kreis“ dieser geistlichen Bewegung möchte ein monastisches 
Leben verwirklichen, und zwar in der als „Wüste“ verstandenen Stadt. Während jedoch in der geist­
lichen Foucauld-Familie die „Stadt“ eine, wenn auch besonders eindringliche Weise und Ausdrucks­
form der Wüstenexistenz unseres Lebens ist, nimmt diese in den Jerusalem Gemeinschaften eine fast 
exklusive Bedeutung an. 

Grenzen der menschlichen Existenz einzulassen, die Wüste und damit Mühe und 
Hoffnung, Sterben und Auferstehen eines jeden (...) zu teilen,“5 v.a. das Leben de­
rer, die am Rande stehen, das Leben der Armen, Kleinen, Verachteten, Asylanten. 
Wüste steht nun für die vielgestaltigen Formen der Not und des Elends, für die 
Welt, die als unbehaust und ungeborgen, als unfruchtbar und sinnlos erscheint. 
Diese Wüste, die Wüstenexistenz der Welt, der Gesellschaft und des eigenen 
Lebens, gilt es, geistlich zu bestehen, nicht nur in Gebet und Kontemplation, 
sondern in der Praxis solidarischen Handelns. Diese Wüste provoziert dazu, den 
Glauben in der Einheit von Kontemplation und Tun zu leben und in Wort und Praxis 
zu bezeugen. Das ist das Neue am geistlichen Wüstenverständnis von Bruder Karl, 
und damit ist sogar eine gewisse Fokussierung der Glaubenspraxis vor aller Kon­
templation gegeben. 

Dieses neue Verständnis Bruder Karls wurde von den Gemeinschaften der 
Geistlichen Familie Charles de Foucaulds aufgegriffen, v.a. in den verschiedenen 
Kommunitäten der Kleinen Brüder und Kleinen Schwestern. Sie leben „mitten in 
der Welt“ – so die Programmschrift von René Voillaume, dem Gründer einiger 
dieser Gemeinschaften. „Mitten in der Welt“ ist nicht als Ortsangabe gemeint, 
sondern als emphatische Herausstellung der konkreten Strukturen unserer Gesell­
schaft, wie die Mehrheit der Menschen sie erfährt. Es ist eine Gesellschaft, wo 
Menschen – nicht selten enttäuscht und einsam, krank und alt – um ihr nacktes 
Dasein kämpfen müssen, um Arbeit, Brot und Wohnung, wo sie ihr Leben im all­
täglichen Trott verbringen und keine großen Perspektiven kennen, aber auch wo 
sie die „ewig-gleichen“ Sehnsüchte, Wünsche, Hoffnungen und Freuden in sich 
tragen und miteinander teilen, wo sie sich gegenseitig beistehen und einander 
solidarisch sind. Mitten unter ihnen und gleich ihnen haben die Christen zu le­
ben und diese unsere gemeinsame Welt als große „Wüste“ zu bestehen. Von daher 
kommt es in der Geistlichen Familie Charles de Foucaulds zur programmatischen 
Formulierung: „In deiner Stadt ist deine Wüste“ (Carlo Carretto), eine Formel, die 
zu den charakteristischen Grundworten gegenwärtiger Spiritualität zählen dürf­
te, da sie gleichzeitig auch von verschiedenen anderen geistlichen Gemeinschaf­
ten aufgegriffen wurde.6

Diese von Bruder Karl im Verlauf seines Lebens neu vollzogene Einheit von 
Kontemplation und (öffentlicher!) Aktion, von intensivem Vor-Gott-Stehen und 

343

Wegbereiter Foucauld



7	 C. de Foucauld, Brief an H. de Castries vom 17. 6. 1904.
8	 Ders., Directoire, art. 28.

radikaler présence unter den Menschen, wurde in der ersten Hälfte des 20. Jhs. 
von einer Reihe geistlicher Menschen und spiritueller Bewegungen je eigenstän­
dig neu entdeckt und mitvollzogen und dürfte heute zum Mainstream gegenwär­
tiger Spiritualität gehören. 

Eine neue Sicht der Evangelisierung

Das apostolisch-diakonische Engagement von Bruder Karl ist letztlich auf das 
eine große Ziel ausgerichtet, den Menschen das Evangelium zu bringen. Aber 
dies hat – so erkennt er deutlich im hautnahen Umgang mit der islamischen 
Welt – eine Reihe von wesentlichen Voraussetzungen. Vor allem muss der Evan­
gelisierung die „Präevangelisierung“ vorausgehen. Diese Idee findet sich zwar 
nicht dem Begriff, wohl aber der Sache nach in aller Klarheit erstmals bei Bruder 
Karl. So schreibt er an seinen Freund Henri de Castries, dass nach seiner Ein­
schätzung die Stunde der Missionierung noch nicht gekommen sei, wohl aber 
die Stunde der „Arbeit, die Evangelisierung vorzubereiten (travaille préparatoire à 
l’évangélisation): nämlich Vertrauen zu wecken, Freundschaft zu schließen, Zu­
traulichkeit zu erreichen, einander Bruder zu sein.“7 

Elemente einer solchen Präevangelisierung sind für Foucauld auf Seiten der 
zu Missionierenden: ein ausreichender Lebensunterhalt und ein Minimum an 
„Lebensordnung“, wie sie etwa einer „natürlichen Ethik“ entspricht; auf Seiten 
der Missionierenden: wirkliche „Präsenz“ unter den Menschen, denen man das 
Evangelium bringen will, d.h. Präsenz durch gute Sprachkenntnisse, solidarisches 
und vorbehaltloses Mitleben, Freundschaft, Hilfsbereitschaft, Inkulturation des 
bisherigen Lebens und Denkens in den zu missionierenden neuen Raum hinein; 
Bereitschaft, das Evangelium eher durch das eigene Leben als durch Worte zu 
verkünden. Dabei ist dies Letzte wohl das eigentlich Entscheidende: Christen, die 
ihren Glauben weitergeben wollen, müssen „durch ihr Beispiel eine lebendige 
Predigt sein“ und durch ihr Leben „ein lebendiges Evangelium“: „Die Menschen, 
die Jesus fern sind (...), sollen ohne Bücher und ohne Worte durch den Anblick 
ihres Lebens das Evangelium kennenlernen.“8 Auf dieser Linie stehen auf dem 
Grabstein von Bruder Karl in der Nähe der algerischen Oasenstadt El Golea seine 
programmatischen Worte: „Ich will das Evangelium durch mein ganzes Leben 
hinausschreien (crier)“. 

Mit dem evangelisierenden Lebenszeugnis hat einherzugehen, ja diesem sogar 
vorwegzugehen, der stellvertretende Glaubens- und Gebetseinsatz für die Men­
schen, unter denen der Christ lebt. Hier lautet eines der markantesten Worte Bru­
der Karls: „Wenn wir die Seele eines Nichtglaubenden retten, dann – wenn es so 

344

Nachfolge



9	 Ders., Retraite à Beni-Abbès (1902), in: D. Barret (Hrsg.), Ch. de Foucauld – Oeuvre spirituelles.  
Anthologie. Paris 1958, 538.

10	 Ders., Brief an Abbé Caron vom 11 .3. 1909.
11	 Ders., Directoire, art. 28.[s. Anm. 8].
12	 Ders., Brief an Abbé Caron vom 9. 6. 1908.
13	 Ders., Brief an Joseph Hours vom 3. 5. 1912.

erlaubt ist zu reden – retten wir Jesus vor der Hölle und geben ihm den Himmel 
(...) Die Heiligung des Volkes dieser Region ist in meine Hände gelegt! Es wird ge­
rettet, wenn ich ein Heiliger werde. Und es ist Jesus, den ich vor der Hölle rette und 
dem ich den Himmel öffne, wenn ich ein Heiliger werde.“9 

Dieses Charakteristikum foucauldscher Spiritualität „Evangelisierung durch 
(wortloses) Glaubenszeugnis und Stellvertretung“ spielt in der seit Papst Johan­
nes Paul II. inaugurierten Bewegung für eine „Neuevangelisierung“ sowie bei 
heutigen Reflexionen über die Zukunft der Kirche, so weit zu sehen ist, keine 
große Rolle, obwohl diese An-Regung nach wie vor von allerhöchster Bedeutung 
sein dürfte.

Neuentdeckung des Laien 

Bei Überlegungen zur Evangelisierung geht Bruder Karl ein weiteres auf: Da er 
vergeblich nach Brüdern sucht, die mit ihm gemeinsam die Aufgabe der „Prä­
evangelisierung“ und „Evangelisierung“ übernehmen könnten, bricht sich in 
ihm der Gedanke Bahn, Laien, vorbildliche Christen, dafür zu gewinnen, sich 
unter den Moslems Afrikas als „Landwirte, Siedler, Kaufleute, Handwerker, 
Grundbesitzer usw.“ niederzulassen. „Sie sollen durch ihr Beispiel, ihre Güte, 
ihre Kontaktfreudigkeit den Ungläubigen den christlichen Glauben anziehend 
machen“10 und „durch ihr Beispiel eine lebendige Predigt sein: Der Unterschied 
zwischen ihrem Leben und dem der Nichtchristen muss Aufsehen erregen, wie 
es der Wahrheit entspricht. Sie sollen ein lebendiges Evangelium sein: Die Men­
schen, die Jesus fern sind, vor allen Dingen die Ungläubigen, sollen ohne Bücher 
und ohne Worte durch den Anblick ihres Lebens das Evangelium kennenler­
nen.“11 

Foucauld ist davon durchdrungen: „Überzeugte Christen, die unter den Un­
gläubigen leben, wird brüderliche Gemeinschaft zu einer Art Laienmissionaren 
machen.“12 „Wir brauchen Priszillas und Aquilas [Mitarbeiter des Apostels Pau­
lus; Anm. GG]; sie müssen eins sein untereinander; sie müssen einander ken­
nen – geheimnisvolles Priestertum des Gläubigen, der sich zum Opfer darbringt 
und Jesus als Opfer darbringt.“13 Auf der gleichen Linie liegt auch folgender 
vorwärtsweisender Text: „Die Welt der Kirche und die Welt der Laien wissen so 
wenig voneinander, dass neben den Priestern Laien gebraucht werden, die sehen, 
was der Priester nicht sieht, die dorthin vordringen, wohin er nicht vordringen 
kann, die zu denen gehen, welche ihn fliehen, die durch einen wohltätigen Kon­

345

Wegbereiter Foucauld



14	 Ebd.
15	 Siehe dazu J.F. Six, Abenteurer der Liebe Gottes, 32f. [s. Anm. 5].

takt evangelisieren, durch eine auf alle überströmende, eine immer hingabebe­
reite Liebe.“14 

Zur Gründung einer solchen missionierenden Laiengemeinschaft – damals 
eine unerhört neue Idee – reiste Bruder Karl verschiedentlich nach Frankreich. 
Allerdings umfasste die Gemeinschaft bei seinem Tod nur 49 Mitglieder, die zwar 
in seinem Anliegen beten und opfern wollten, sich jedoch zu einer Niederlassung 
in Afrika nicht berufen fühlten. 

Zwar wurde die „Entdeckung“ des Laien seitens Foucaulds durch das II. Vati­
kanische Konzil noch ein ganzes Stück weitergeführt. Doch dürften die diesbe­
züglichen konziliaren Aussagen, die zu einem Großteil von französischen Theo­
logen (Yves Congar u.a.) inspiriert waren, nicht ohne Einfluss von Bruder Karl 
zustande gekommen sein.

Neueinschätzung der Ehe

Zugleich mit der Neueinschätzung des Laien wird auch die Ehe von Bruder Karl 
neu bewertet. Über weite Strecken der Kirchen- und Glaubensgeschichte hinweg 
galt sie als Lebensform im Vergleich zu der der Ehelosigkeit bzw. Jungfäulich­
keit als geringwertiger und als dem Evangelium weniger entsprechend. Auch 
hier zeichnet sich bei Bruder Karl ein radikaler Umbruch ab und zwar in der 
Beziehung zu Louis Massignon (1882–1962).15 Dieser erste große Islamwissen­
schaftler der Neuzeit war bei seinen Marokko-Studien auf die frühen Forschungs­
arbeiten Foucaulds gestoßen. Davon fasziniert, übersandte er ihm seine Diplom­
arbeit und erhielt dafür von ihm ein kurzes Dankesschreiben, das mit der Gebets­
zusage Bruder Karls schloss. Nach dieser ersten schriftlichen Begegnung entfaltet 
sich ab 1909 zwischen beiden ein lebhafter Briefwechsel, in dem Foucauld so 
etwas wie die Rolle eines Geistlichen Begleiters übernimmt. Mehr noch: Foucauld 
versucht, Massignon mit allen Mitteln dafür zu gewinnen, nach Tamanrasset zu 
kommen und mit ihm das Leben zu teilen, ja gewissermaßen sein „Nachfolger“ 
zu werden. 

Aber Massignon kann sich nicht entscheiden und bleibt hin und her gerissen, 
bis er sich schließlich im Spätsommer 1913 in eine Ehe „stürzt“. Paul Claudel, 
der gleichfalls in Briefwechsel mit Massignon steht, bringt seine maßlose Enttäu­
schung zum Ausdruck. Um den Kontrast zwischen dessen Reaktion und der von 
Foucauld zu ermessen, hier seine Worte: „Warum sollte ich nicht mein Bedauern 
darüber zum Ausdruck bringen, dass sie Ihrerseits diesen Weg der Mittelmäßig­
keit [gemeint ist die beabsichtigte Ehe; Anm. GG] einschlagen, durch den wir alle 
waten. Ach, von Ihnen hätte ich anderes erwartet! (...) Wirklich und wahrhaftig, 

346

Nachfolge



16	 Zit. nach ebd. 130.
17	 Ebd., 128f.

es bereitet mir Kummer, wie Sie den platten, mittelmäßigen Weg einschlagen, 
den ich selber gehe. Ich war so glücklich bei dem Gedanken, dass Sie über mich 
hinausschreiten, dass es Seelen gibt, die stärker sind als ich und Gottes weniger 
unwürdig.“16 In diesen Worten äußert sich nachdrücklich der damalige Main­
stream der katholischen Eheeinschätzung („Weg der Mittelmäßigkeit“). Aber auf 
diesem Hintergrund erhält gerade auch die ganz andersartige Einstellung und 
Reaktion Charles de Foucaulds ihr volles Relief. Man bedenke: Dieser hatte seine 
ganze Hoffnung auf das Kommen Massignons gesetzt, nachdem schon so viele 
andere Versuche, Brüder für ein gemeinsames Leben zu finden, fehlgeschlagen 
waren. Verärgerung oder wenigstens Ausdruck von Enttäuschung wären mehr als 
verständlich gewesen. Aber Bruder Karl reagiert ganz anders. Im seinem ersten 
Brief nach Kenntnis der Entscheidung Massignons heißt es: 

„Auch ich rate Ihnen, die Möglichkeit der Heirat ernsthaft in Betracht zu ziehen. 
Das einzig Notwendige, das einzig Vollkommene besteht darin, den Willen Gottes 
zu tun, worin immer er besteht. Man muss nach dem Willen Gottes suchen und 
danach handeln. Gott will, dass viele Menschen in der Ehe leben. Er will, dass sie 
darin heilig werden, dass sie sich darin vereinen und mit ihm aufs Innigste eins 
werden (...) Der heiligste, der schönste, vollkommenste und glücklichste Stand für 
uns ist der, den Gott für uns will, worin immer er auch besteht. 

Wenn Gott will, dass Sie in der Ehe leben, finden Sie in diesem Stand den bes
ten Weg für Ihre Heiligung, für die Verherrlichung Seines Namens, für das Mitwir­
ken an der Ankunft Seines Reiches in Ihnen und in den anderen, für die Erfüllung 
Seines Willens auf Erden, so wie die Engel ihn im Himmel erfüllen. 

Wie groß und schön ist doch die Berufung des Ehegatten, der seine Gattin auf 
dem Lebensweg zur ewigen Seligkeit begleitet, der ihr beisteht bei der Geburt von 
Kindern mit unsterblichen Seelen, die selbst wieder Eltern unsterblicher Seelen 
sein werden, die sie durch ihre Erziehung zu Gott und zum Himmel hinführen ... 

Ich meinerseits denke, dass Sie für die Ehe gemacht sind. Ich glaube, dass Sie 
auf diesem Weg die tiefste Einheit mit Gott und die größte innere Reinheit finden 
werden. Lassen Sie sich durchdringen von der Reinheit und Frömmigkeit derer, 
an die Sie sich binden werden. Mit einem Leben im Ausstrahlungsfeld einer so 
schönen, reinen und frommen Seele werden Sie den Menschen am meisten Gutes 
tun können. Die Ehre Gottes, unser aller Ziel, besteht in Ihrer Heiligung und im 
Wohl der Menschen. In liebender Verbundenheit im Herzen Jesu 
fr. Ch. de Foucauld.“17 

347

Wegbereiter Foucauld



Die Art und Weise, wie Foucauld sich hier im religiösen Sprachstil seiner Zeit aus
drückt, ist nicht mehr die unsrige; es kommt hinzu, dass der „alte Soldat“ Fou­
cauld über keine „elegante“ Sprache verfügte. Dennoch: Man wird lange suchen 
müssen (und dabei vielleicht nicht einmal fündig werden), um in der damaligen 
Zeit ähnlich positive, ja höchste Worte über die Ehe zu finden. Entgegen der bis­
herigen Tradition ist für Foucauld die Ehelosigkeit nicht mehr einfach das gegen­
über der Ehe Höhere, sondern alles kommt auf den „Willen Gottes“ an, d.h. auf 
das Erkennen und Befolgen der je persönlichen Berufung. Das und nichts anderes 
ist „das Höchste“.

Und weiter: Ihren hohen Wert erhält die Ehe nicht allein von der gemeinsa­
men Liebe und ihrer Fruchtbarkeit im Kind her, sondern von ihrer gemeinsamen 
Sendung für das Reich Gottes (vom „Mitwirken an der Ankunft Seines Reiches“) 
und vom gemeinsamen Gehen auf das letzte Ziel (von der „Berufung des Ehegat­
ten, der seine Gattin auf dem Lebensweg zur ewigen Seligkeit begleitet“). Diese 
damals höchst ungewohnten Gedanken werden im weiteren Briefwechsel häufig 
wiederholt und vertieft. Kein Wunder, dass Massignon trotz seiner Ehe, oder gera­
de weil Foucauld seine Ehe in solch geistlicher Tiefe sieht, diesem zutiefst verbun­
den bleibt. „Die Berufung zur Ehe ist von wunderbarer Größe“, so lässt sich die 
Einstellung des ehelosen Foucauld zur Ehe zusammenfassen, eine Einschätzung, 
mit welcher er, wie in so in vielen anderen Punkten, seiner Zeit um Jahrzehnte 
voraus und Wegweiser für neue Perspektiven war.

Ein Wegweiser hat dann seine Aufgabe erfüllt, wenn Menschen mit seiner Hil­
fe ihren Weg gefunden haben und weitergekommen sind. Eben diese Aufgabe 
dürfte Bruder Karl in hohem Maß erfüllt haben. Eins seiner bevorzugten Schrift­
worte ist Jes 56,10 entnommen. Hier heißt es: 

„Die Wächter des Volkes sind blind, / sie merken allesamt nichts. 
Es sind lauter stumme Hunde, / sie können nicht bellen. 
Träumend liegen sie da / und haben gern ihre Ruhe.“

In Bezug darauf formuliert Bruder Karl häufig: Ich will kein stummer Hund sein. 
In der Tat: Er war es auch nicht, und sein „wachsames Bellen“ wurde in der Kirche 
gehört und beachtet.

348

Nachfolge


