Nachfolge

Gisbert Greshake | Freiburg i.Br.

geb. 1933, Priester,
Prof. em. fiir Dogmatik

gisbert.greshake@theol.uni-freiburg.de

Wegbereiter gegenwartiger Spiritualitat

Zum 100. Todestag von Charles de Foucauld

Als Charles de Foucauld - der selige Bruder Karl - am 1. Dezember 1916 von auf-
gehetzten libyschen Senussi, welche in die durch Frankreich kolonialisierten Sa-
hara-Regionen Unruhe zu bringen suchten, erschossen wurde und einsam und
verlassen im Sand verblutete, deutete nichts darauf hin, dass er einer der grofien
Wegbereiter gegenwartiger Spiritualitdt sein wiirde. Erst allmdhlich erschloss sich
das ,Neue“ seiner Botschaft; dann aber wurde vieles davon so sehr zum integralen
Gehalt kirchlicher Spiritualitdt, dass heute viele nicht einmal mehr wissen, dass
es auf die geistliche Gestalt Foucaulds (mit)zuriickgeht. Darum liegt es nahe, zum
100. Todestag einmal eine Reihe von ,Innovationen“ zusammenzustellen, die
sich auf ihn zuriickverfolgen lassen.

Einheit von Kontemplation und Aktion

Die Spiritualitit der sog. Ecole francaise, von der das christliche Abendland jahr-
hundertelang weithin gepragt wurde, war charakterisiert durch den Vorrang von
Kontemplation und Anbetung vor aller duf3eren Praxis sowie durch das Ideal ei-
ner am Individuum orientierten Nachfolge des ,verborgenen“ und demiitigen
Lebens Christi. Genau auf dieser Linie begann auch Bruder Karl seinen eigenen
geistlichen Weg. Als er sich 1900 in die nordafrikanische Sahara begab, wollte er
in der Abgeschiedenheit und Stille der Wiiste das Ideal verwirklichen, ,das ver-
borgene Leben Jesu in Nazaret“ zu fithren. Aus dieser Phase seines Lebens finden
sich schriftliche Auerungen, die noch ganz und gar an die kontemplativen Er-
fahrungen der frithchristlichen Wiistenviater und -miitter erinnern. So hort Bru-
der Karl im Gebet Gott zu sich sprechen: ,,Du musst alles hinter dich werfen, was
nichtich bin, (...) dir hier eine Wiiste schaffen, wo du allein bist mit mir (...) Gehe

340



Wegbereiter Foucauld

ganz in mir auf, verliere dich in mir.“! Auf der gleichen Linie stehen die Worte:
»Man muss die Wiiste durchqueren und in ihr verweilen, um die Gnade Gottes zu
empfangen (...) Dort treibt man alles aus sich heraus, was nicht Gottist (...) In der
Einsamkeit eines Lebens allein mit Gott (...) schenkt Gott sich jedem ganz und
gar, der sich Ihm auf diese Weise auch ganz und gar schenkt.“?

Doch beginnt bereits wiahrend seines Aufenthalts in Beni-Abbés ein allmédh-
licher Ubergang vom ,,moOnchischen“ zum ,,aktiven“ Leben. Er selbst schreibt:
»1ch sehe mich mit Staunen vom kontemplativen zum seelsorgerlichen Leben
iibergehen. Und zwar ganz gegen meine Absicht, nur weil die Leute es brau-
chen.“3 Diese Umformung gewinnt ab ca. 1905, dem Jahr, da er sich bei den
Touareg niederldsst, ein zunehmendes Profil. Zwar bleibt der kontemplative
Grundzug seines Lebens erhalten - viele Stunden verbringt er noch immer vor
dem Allerheiligsten, um sich fiir die Menschen seiner Umgebung zu , heiligen“
und sie stellvertretend vor Gott hinzutragen -, doch fithren ihn die neuen ,Ver-
héltnisse“, in denen er den Anruf Gottes an sich erkennt, iiber die kontemplative
Lebensform hinaus. Indem er unter den Touareg ganz und gar ,,prasent“ ist und
ihr Vertrauen und ihre Freundschaft gewinnt, wird er bei ihnen mehr und mehr
das, was heute (!) Entwicklungshelfer genannt werden konnte. Er ist der Berater
des Amenokal, des wichtigsten Stammeschefs der Touareg, in politischen und
O0konomischen Angelegenheiten. Er gibt Ratschlédge fiir die Landwirtschaft und
fiir die medizinische Betreuung; er lehrt die Touareg-Frauen Stricken und Hikeln.
Vor allem aber lernt er die Sprache, sammelt die literarische Tradition der Touareg
(allein tiber 5000 Gedichtverse!) und arbeitet bis zur Erschopfung an einem erst
nach seinem Tod verdffentlichten, bis heute uniibertroffenen vierbdndigen, tiber
2000 Seiten umfassenden Worterbuch Tamaschek - Franzosisch.

Mit all dem wandelte sich die Perspektive dessen, was bisher ,Spiritualitidt der
Wiiste“ genannt wurde. Die Wiiste ist nicht mehr (nur) der Ort der Abgeschieden-
heit und des Schweigens, sondern der Ort, ,,Gutes zu tun“, wie es in geradezu nai-
ver Stereotypie unendlich oft in den Reisenotizen, Aufzeichnungen und Briefen
Bruder Karls heifdt. Gemeint ist mit ,,Gutes tun“, dass er den Menschen seiner
Umgebung, aber auch denen, die er auf seinen Reisen zu den Oasen, Camps und
Wasserstellen trifft, auf unspektakulére, aber herzliche Weise beisteht. Aufgrund
der Kolonialisierung Nordafrikas beginnt das alte Wirtschafts- und Sozialsystem
zu zerbrechen; Heuschrecken verwisten die Felder, tiber Jahre hinweg bleibt der
Regen aus; Hunger ist die Folge. So gibt es viel Armut und Elend. Angesichts dieser
Not gibt Bruder Karl den Leidenden, Hungernden und Bediirftigen Lebensmittel,
Medikamente, kleine Geldbetrdge. Er verbindet mit guten, trostlichen Worten

1 J.-F.Six (Hrsg.), Charles de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe. Freiburg i. Br. 1962, 70.

2 C.deFoucauld, Die geistlichen Schriften, dt. Wien - Miinchen 1963, 155f.

3 Ders., Brief an seine Schwester vom 17. 1. 1902. - Im Folgenden entstammen zahlreiche Passagen
meinem Buch: G. Greshake, Spiritualitit der Wiiste. Innsbruck - Wien 2002, 135-154.

341



Nachfolge

auch kleine Geschenke, wie z.B. Nadeln, Scheren und dergleichen mehr. Das
»,Gute“, was er tut, ist nichts Groflartiges; er versteht es selbst nur als ,,Zeichen®,
namlich als Zeichen seiner Liebe und Zuwendung und als allererste Vorbereitung
der Evangelisierung. Dieses ,,Gutes tun* ist ihm so wichtig, dass er dariiber sei-
ne Sehnsucht nach einem monchischen Leben zuriickstellt und stattdessen mit
franzosischen Militdrs oder Touareg-Karawanen gewaltige Exkursionen durch die
Wiiste unternimmt.

Auch seine Einsiedeleien, die eigenen und diejenigen, die er fiir kiinftige Brii-
der plant, sollen Ausstrahlungsorte sein, von wo aus man den Menschen in ihrer
,2Wiistenexistenz“ hilfreich zur Seite steht. So heif3t es in einem seiner vielen ,,Re-
gelentwiirfe“: ,Die Kleinen Briider (...) schenken Gastfreundschaft, materielle
Unterstiitzung und im Krankheitsfall Heilmittel und Pflege einem jeden, der sie
darum bittet (...) So sollen alle im weiten Umkreis genau wissen, dass die Bruder-
schaft das Haus Gottes ist, wo allzeit jeder Arme, jeder Fremde, jeder Kranke mit
Freude und Dankbarkeit eingeladen, gerufen, erwiinscht und aufgenommen ist.
Und zwar durch Briider, die ihn lieben, ihm herzliche Zuwendung erweisen und
die Aufnahme unter ihr Dach wie den Gewinn eines kostbaren Schatzes betrach-
ten.“4

Nimmt man hinzu, dass Bruder Karl sich bis zum Letzten fiir die ,, Entwicklung“
der Touareg engagiert, so zeigt sich bei ihm tatsdchlich ein ganz neuer Schritt im
Verstindnis der ,Wiiste“: Sie wird bei ihm zur ,,Chiffre“ fiir das ,,Gegenwartigsein“
(présence) unter den Menschen und fiir die Herausforderung, ihnen tatkréftig zur
Seite zu stehen. Die ,Ddmonen der Wiiste“ (wie sie das friihe Monchtum erfah-
ren und beschrieben hat) sind fiir Bruder Karl nicht , leibhaftige bose Geister”,
sondern Armut und Krankheit, die Misere der Menschen, der Verlust ihrer Rechte
und Wiirde im Kolonialsystem, ihre (mit heutigen Worten gesagt) ,, Unterentwick-
lung“ in materieller, geistiger und v.a. religioser Hinsicht. Wiiste ist damit nicht
mehr (nur) Ort der Gottesbegegnung, insofern sie fiir das still-traute Alleinsein
mit Gott steht, sondern sie ist es primdr in dem Sinn, dass man hier Christus im
notleidenden Bruder, in der angefochtenen Schwester begegnet und ihnen, so gut
es geht, geistlich (in stellvertretendem Gebet), aber eben auch materiell, durch tat-
kraftigen Einsatz, zu Hilfe kommt. Von den tiber 6000 Briefen, die von Foucauld
erhalten sind, richten sich ca. 500 an franzosische Militdrs, in denen er sich in ko-
lonialpolitische Angelegenheiten ,,einmischt“. Er legt Pldne fiir eine Verwaltungs-
reform der Sahara-Gebiete vor und protestiert gegen Vergewaltigungen, willkiir-
liche Konfiszierungen, verschleppte oder ungerechte Rechtssprechung. Nicht von
ungefdhr ist Mt 25 einer seiner am haufigsten angefithrten Bibeltexte.

Zu Recht bemerkt Jean-Francois Six zu diesem neuen Verstandnis von Wiiste:
yFoucauld ladt dazu ein, sich wie der Sohn Gottes mit letzter Konsequenz auf die

4 D. Barat (Hrsg.), Charles de Foucauld. (Euvres Spirituelles. Paris 1958, 457f.

342



Wegbereiter Foucauld

Grenzen der menschlichen Existenz einzulassen, die Wiiste und damit Miithe und
Hoffnung, Sterben und Auferstehen eines jeden (...) zu teilen,“s v.a. das Leben de-
rer, die am Rande stehen, das Leben der Armen, Kleinen, Verachteten, Asylanten.
Wiiste steht nun fiir die vielgestaltigen Formen der Not und des Elends, fiir die
Welt, die als unbehaust und ungeborgen, als unfruchtbar und sinnlos erscheint.
Diese Wiiste, die Wiistenexistenz der Welt, der Gesellschaft und des eigenen
Lebens, gilt es, geistlich zu bestehen, nicht nur in Gebet und Kontemplation,
sondern in der Praxis solidarischen Handelns. Diese Wiiste provoziert dazu, den
Glauben in der Einheit von Kontemplation und Tun zu leben und in Wort und Praxis
zu bezeugen. Das ist das Neue am geistlichen Wiistenverstandnis von Bruder Karl,
und damit ist sogar eine gewisse Fokussierung der Glaubenspraxis vor aller Kon-
templation gegeben.

Dieses neue Verstandnis Bruder Karls wurde von den Gemeinschaften der
Geistlichen Familie Charles de Foucaulds aufgegriffen, v.a. in den verschiedenen
Kommunitdten der Kleinen Briider und Kleinen Schwestern. Sie leben , mitten in
der Welt“ - so die Programmschrift von René Voillaume, dem Griinder einiger
dieser Gemeinschaften. ,Mitten in der Welt“ ist nicht als Ortsangabe gemeint,
sondern als emphatische Herausstellung der konkreten Strukturen unserer Gesell-
schaft, wie die Mehrheit der Menschen sie erfihrt. Es ist eine Gesellschaft, wo
Menschen - nicht selten enttduscht und einsam, krank und alt - um ihr nacktes
Dasein kdmpfen miissen, um Arbeit, Brot und Wohnung, wo sie ihr Leben im all-
taglichen Trott verbringen und keine grofien Perspektiven kennen, aber auch wo
sie die ,ewig-gleichen“ Sehnstichte, Wiinsche, Hoffnungen und Freuden in sich
tragen und miteinander teilen, wo sie sich gegenseitig beistehen und einander
solidarisch sind. Mitten unter ihnen und gleich ihnen haben die Christen zu le-
ben und diese unsere gemeinsame Welt als grofle ,,Wiiste“ zu bestehen. Von daher
kommt es in der Geistlichen Familie Charles de Foucaulds zur programmatischen
Formulierung: ,In deiner Stadt ist deine Wiiste“ (Carlo Carretto), eine Formel, die
zu den charakteristischen Grundworten gegenwartiger Spiritualitdt zihlen durf-
te, da sie gleichzeitig auch von verschiedenen anderen geistlichen Gemeinschaf-
ten aufgegriffen wurde.¢

Diese von Bruder Karl im Verlauf seines Lebens neu vollzogene Einheit von
Kontemplation und (6ffentlicher!) Aktion, von intensivem Vor-Gott-Stehen und

5 J.-F.Six, Abenteurer der Liebe Gottes, 80 unverdiffentlichte Briefe von Ch. d. Foucauld an L. Massignon.
dt. hrsg. und eingeleitet v. G. Greshake.Wiirzburg 1998, 216.

6 U.a. wurde es von den sog. Jerusalem-Gemeinschaften aufgegriffen, die 1974 durch P. Pierre Marie
Delfieux gegriindet wurden. Der ,innere Kreis“ dieser geistlichen Bewegung mochte ein monastisches
Leben verwirklichen, und zwar in der als ,Wiiste“ verstandenen Stadt. Wiahrend jedoch in der geist-
lichen Foucauld-Familie die ,,Stadt“ eine, wenn auch besonders eindringliche Weise und Ausdrucks-
form der Wiistenexistenz unseres Lebens ist, nimmt diese in den Jerusalem Gemeinschaften eine fast
exklusive Bedeutung an.

343



Nachfolge

radikaler présence unter den Menschen, wurde in der ersten Hilfte des 20. Jhs.
von einer Reihe geistlicher Menschen und spiritueller Bewegungen je eigenstan-
dig neu entdeckt und mitvollzogen und diirfte heute zum Mainstream gegenwar-
tiger Spiritualitdt gehoren.

Eine neue Sicht der Evangelisierung

Das apostolisch-diakonische Engagement von Bruder Karl ist letztlich auf das
eine grofde Ziel ausgerichtet, den Menschen das Evangelium zu bringen. Aber
dies hat - so erkennt er deutlich im hautnahen Umgang mit der islamischen
Welt - eine Reihe von wesentlichen Voraussetzungen. Vor allem muss der Evan-
gelisierung die , Prdevangelisierung” vorausgehen. Diese Idee findet sich zwar
nicht dem Begriff, wohl aber der Sache nach in aller Klarheit erstmals bei Bruder
Karl. So schreibt er an seinen Freund Henri de Castries, dass nach seiner Ein-
schitzung die Stunde der Missionierung noch nicht gekommen sei, wohl aber
die Stunde der , Arbeit, die Evangelisierung vorzubereiten (travaille préparatoire a
I’évangélisation): namlich Vertrauen zu wecken, Freundschaft zu schliefen, Zu-
traulichkeit zu erreichen, einander Bruder zu sein.“”

Elemente einer solchen Praevangelisierung sind fiir Foucauld auf Seiten der
zu Missionierenden: ein ausreichender Lebensunterhalt und ein Minimum an
»Lebensordnung“, wie sie etwa einer ,nattirlichen Ethik“ entspricht; auf Seiten
der Missionierenden: wirkliche ,Prisenz“ unter den Menschen, denen man das
Evangelium bringen will, d.h. Prasenz durch gute Sprachkenntnisse, solidarisches
und vorbehaltloses Mitleben, Freundschaft, Hilfsbereitschaft, Inkulturation des
bisherigen Lebens und Denkens in den zu missionierenden neuen Raum hinein;
Bereitschaft, das Evangelium eher durch das eigene Leben als durch Worte zu
verkiinden. Dabei ist dies Letzte wohl das eigentlich Entscheidende: Christen, die
ihren Glauben weitergeben wollen, miissen ,,durch ihr Beispiel eine lebendige
Predigt sein“ und durch ihr Leben ,ein lebendiges Evangelium“: ,Die Menschen,
die Jesus fern sind (...), sollen ohne Biicher und ohne Worte durch den Anblick
ihres Lebens das Evangelium kennenlernen.“® Auf dieser Linie stehen auf dem
Grabstein von Bruder Karl in der Ndhe der algerischen Oasenstadt El Golea seine
programmatischen Worte: ,Ich will das Evangelium durch mein ganzes Leben
hinausschreien (crier)*.

Mit dem evangelisierenden Lebenszeugnis hat einherzugehen, ja diesem sogar
vorwegzugehen, der stellvertretende Glaubens- und Gebetseinsatz fiir die Men-
schen, unter denen der Christ lebt. Hier lautet eines der markantesten Worte Bru-
der Karls: ,Wenn wir die Seele eines Nichtglaubenden retten, dann - wenn es so

7 C.deFoucauld, Brief an H. de Castries vom 17. 6. 1904.
8 Ders., Directoire, art. 28.

344



Wegbereiter Foucauld

erlaubt ist zu reden - retten wir Jesus vor der Holle und geben ihm den Himmel
(...) Die Heiligung des Volkes dieser Region ist in meine Hande gelegt! Es wird ge-
rettet, wenn ich ein Heiliger werde. Und es ist Jesus, den ich vor der Holle rette und
dem ich den Himmel 6ffne, wenn ich ein Heiliger werde.“’

Dieses Charakteristikum foucauldscher Spiritualitdt ,, Evangelisierung durch
(wortloses) Glaubenszeugnis und Stellvertretung“ spielt in der seit Papst Johan-
nes Paul II. inaugurierten Bewegung fiir eine ,Neuevangelisierung“ sowie bei
heutigen Reflexionen iiber die Zukunft der Kirche, so weit zu sehen ist, keine
grof3e Rolle, obwohl diese An-Regung nach wie vor von allerhéchster Bedeutung
sein diirfte.

Neuentdeckung des Laien

Bei Uberlegungen zur Evangelisierung geht Bruder Karl ein weiteres auf: Da er
vergeblich nach Briidern sucht, die mit ihm gemeinsam die Aufgabe der ,Pré-
evangelisierung“ und ,Evangelisierung“ ibernehmen konnten, bricht sich in
ihm der Gedanke Bahn, Laien, vorbildliche Christen, dafiir zu gewinnen, sich
unter den Moslems Afrikas als , Landwirte, Siedler, Kaufleute, Handwerker,
Grundbesitzer usw.“ niederzulassen. ,Sie sollen durch ihr Beispiel, ihre Giite,
ihre Kontaktfreudigkeit den Ungldubigen den christlichen Glauben anziehend
machen“!®und ,, durch ihr Beispiel eine lebendige Predigt sein: Der Unterschied
zwischen ihrem Leben und dem der Nichtchristen muss Aufsehen erregen, wie
es der Wahrheit entspricht. Sie sollen ein lebendiges Evangelium sein: Die Men-
schen, die Jesus fern sind, vor allen Dingen die Ungldubigen, sollen ohne Biicher
und ohne Worte durch den Anblick ihres Lebens das Evangelium kennenler-
nen.“!

Foucauld ist davon durchdrungen: ,,Uberzeugte Christen, die unter den Un-
glaubigen leben, wird briiderliche Gemeinschaft zu einer Art Laienmissionaren
machen.“? ,Wir brauchen Priszillas und Aquilas [Mitarbeiter des Apostels Pau-
lus; Anm. GGJ; sie miissen eins sein untereinander; sie miissen einander ken-
nen - geheimnisvolles Priestertum des Glaubigen, der sich zum Opfer darbringt
und Jesus als Opfer darbringt.“!* Auf der gleichen Linie liegt auch folgender
vorwirtsweisender Text: ,,Die Welt der Kirche und die Welt der Laien wissen so
wenig voneinander, dass neben den Priestern Laien gebraucht werden, die sehen,
was der Priester nicht sieht, die dorthin vordringen, wohin er nicht vordringen
kann, die zu denen gehen, welche ihn fliehen, die durch einen wohltitigen Kon-

9 Ders., Retraite a Beni-Abbeés (1902), in: D. Barret (Hrsg.), Ch. de Foucauld - Oeuvre spirituelles.
Anthologie. Paris 1958, 538.

10 Ders., Brief an Abbé Caron vom 11 .3. 1909.

11 Ders., Directoire, art. 28.[s. Anm. 8].

12 Ders., Brief an Abbé Caron vom 9. 6. 1908.

13 Ders., Brief an Joseph Hours vom 3. 5. 1912.

345



Nachfolge

takt evangelisieren, durch eine auf alle tiberstrémende, eine immer hingabebe-
reite Liebe. “!*

Zur Griindung einer solchen missionierenden Laiengemeinschaft - damals
eine unerhort neue Idee - reiste Bruder Karl verschiedentlich nach Frankreich.
Allerdings umfasste die Gemeinschaft bei seinem Tod nur 49 Mitglieder, die zwar
in seinem Anliegen beten und opfern wollten, sich jedoch zu einer Niederlassung
in Afrika nicht berufen fiihlten.

Zwar wurde die ,,Entdeckung“ des Laien seitens Foucaulds durch das II. Vati-
kanische Konzil noch ein ganzes Stiick weitergefiihrt. Doch diirften die diesbe-
ziiglichen konziliaren Aussagen, die zu einem Grofiteil von franzdsischen Theo-
logen (Yves Congar u.a.) inspiriert waren, nicht ohne Einfluss von Bruder Karl
zustande gekommen sein.

Neueinschatzung der Ehe

Zugleich mit der Neueinschdtzung des Laien wird auch die Ehe von Bruder Karl
neu bewertet. Uber weite Strecken der Kirchen- und Glaubensgeschichte hinweg
galt sie als Lebensform im Vergleich zu der der Ehelosigkeit bzw. Jungtiulich-
keit als geringwertiger und als dem Evangelium weniger entsprechend. Auch
hier zeichnet sich bei Bruder Karl ein radikaler Umbruch ab und zwar in der
Beziehung zu Louis Massignon (1882-1962)." Dieser erste grofie Islamwissen-
schaftler der Neuzeit war bei seinen Marokko-Studien auf die frithen Forschungs-
arbeiten Foucaulds gestofien. Davon fasziniert, iibersandte er ihm seine Diplom-
arbeit und erhielt dafiir von ihm ein kurzes Dankesschreiben, das mit der Gebets-
zusage Bruder Karls schloss. Nach dieser ersten schriftlichen Begegnung entfaltet
sich ab 1909 zwischen beiden ein lebhafter Briefwechsel, in dem Foucauld so
etwas wie die Rolle eines Geistlichen Begleiters tibernimmt. Mehr noch: Foucauld
versucht, Massignon mit allen Mitteln dafiir zu gewinnen, nach Tamanrasset zu
kommen und mit ihm das Leben zu teilen, ja gewissermafien sein ,Nachfolger“
zu werden.

Aber Massignon kann sich nicht entscheiden und bleibt hin und her gerissen,
bis er sich schlie8lich im Spatsommer 1913 in eine Ehe ,stiirzt“. Paul Claudel,
der gleichfalls in Briefwechsel mit Massignon steht, bringt seine maflose Enttéau-
schung zum Ausdruck. Um den Kontrast zwischen dessen Reaktion und der von
Foucauld zu ermessen, hier seine Worte: ,Warum sollte ich nicht mein Bedauern
dariiber zum Ausdruck bringen, dass sie Ihrerseits diesen Weg der Mittelmafiig-
keit [gemeint ist die beabsichtigte Ehe; Anm. GG] einschlagen, durch den wir alle
waten. Ach, von Ihnen hétte ich anderes erwartet! (...) Wirklich und wahrhaftig,

14 Ebd.
15 Siehe dazu J.F. Six, Abenteurer der Liebe Gottes, 32f. [s. Anm. 5].

346



Wegbereiter Foucauld

es bereitet mir Kummer, wie Sie den platten, mittelméfiigen Weg einschlagen,
den ich selber gehe. Ich war so gliicklich bei dem Gedanken, dass Sie tiber mich
hinausschreiten, dass es Seelen gibt, die stdrker sind als ich und Gottes weniger
unwiirdig.“'® In diesen Worten duflert sich nachdriicklich der damalige Main-
stream der katholischen Eheeinschédtzung (,Weg der Mittelméafigkeit“). Aber auf
diesem Hintergrund erhilt gerade auch die ganz andersartige Einstellung und
Reaktion Charles de Foucaulds ihr volles Relief. Man bedenke: Dieser hatte seine
ganze Hoffnung auf das Kommen Massignons gesetzt, nachdem schon so viele
andere Versuche, Briider fiir ein gemeinsames Leben zu finden, fehlgeschlagen
waren. Verdrgerung oder wenigstens Ausdruck von Enttduschung wiren mehr als
verstandlich gewesen. Aber Bruder Karl reagiert ganz anders. Im seinem ersten
Brief nach Kenntnis der Entscheidung Massignons heifst es:

»Auch ich rate Thnen, die Moglichkeit der Heirat ernsthaft in Betracht zu ziehen.
Das einzig Notwendige, das einzig Vollkommene besteht darin, den Willen Gottes
zu tun, worin immer er besteht. Man muss nach dem Willen Gottes suchen und
danach handeln. Gott will, dass viele Menschen in der Ehe leben. Er will, dass sie
darin heilig werden, dass sie sich darin vereinen und mit ihm aufs Innigste eins
werden (...) Der heiligste, der schonste, vollkommenste und gliicklichste Stand fiir
uns ist der, den Gott fiir uns will, worin immer er auch besteht.

Wenn Gott will, dass Sie in der Ehe leben, finden Sie in diesem Stand den bes-
ten Weg fiir Ihre Heiligung, fiir die Verherrlichung Seines Namens, fiir das Mitwir-
ken an der Ankunft Seines Reiches in IThnen und in den anderen, fiir die Erfillung
Seines Willens auf Erden, so wie die Engel ihn im Himmel erfiillen.

Wie grofd und schon ist doch die Berufung des Ehegatten, der seine Gattin auf
dem Lebensweg zur ewigen Seligkeit begleitet, der ihr beisteht bei der Geburt von
Kindern mit unsterblichen Seelen, die selbst wieder Eltern unsterblicher Seelen
sein werden, die sie durch ihre Erziehung zu Gott und zum Himmel hinfiihren ...

Ich meinerseits denke, dass Sie fiir die Ehe gemacht sind. Ich glaube, dass Sie
auf diesem Weg die tiefste Einheit mit Gott und die grofite innere Reinheit finden
werden. Lassen Sie sich durchdringen von der Reinheit und Frommigkeit derer,
an die Sie sich binden werden. Mit einem Leben im Ausstrahlungsfeld einer so
schonen, reinen und frommen Seele werden Sie den Menschen am meisten Gutes
tun konnen. Die Ehre Gottes, unser aller Ziel, besteht in Ihrer Heiligung und im
Wohl der Menschen. In liebender Verbundenheit im Herzen Jesu
fr. Ch. de Foucauld.“”

16 Zit. nach ebd. 130.
17 Ebd., 128f.

347



Nachfolge

Die Art und Weise, wie Foucauld sich hier im religiosen Sprachstil seiner Zeit aus-
driickt, ist nicht mehr die unsrige; es kommt hinzu, dass der ,alte Soldat“ Fou-
cauld tber keine ,elegante” Sprache verfiigte. Dennoch: Man wird lange suchen
miissen (und dabei vielleicht nicht einmal fiindig werden), um in der damaligen
Zeit dhnlich positive, ja hochste Worte tiber die Ehe zu finden. Entgegen der bis-
herigen Tradition ist fiir Foucauld die Ehelosigkeit nicht mehr einfach das gegen-
uber der Ehe Hohere, sondern alles kommt auf den ,,Willen Gottes“ an, d.h. auf
das Erkennen und Befolgen der je personlichen Berufung. Das und nichts anderes
ist ,,das Hochste“.

Und weiter: Ihren hohen Wert erhilt die Ehe nicht allein von der gemeinsa-
men Liebe und ihrer Fruchtbarkeit im Kind her, sondern von ihrer gemeinsamen
Sendung fiir das Reich Gottes (vom ,,Mitwirken an der Ankunft Seines Reiches*)
und vom gemeinsamen Gehen auf das letzte Ziel (von der ,,Berufung des Ehegat-
ten, der seine Gattin auf dem Lebensweg zur ewigen Seligkeit begleitet“). Diese
damals hochst ungewohnten Gedanken werden im weiteren Briefwechsel hdufig
wiederholt und vertieft. Kein Wunder, dass Massignon trotz seiner Ehe, oder gera-
de weil Foucauld seine Ehe in solch geistlicher Tiefe sieht, diesem zutiefst verbun-
den bleibt. ,,Die Berufung zur Ehe ist von wunderbarer Grofie“, so ldsst sich die
Einstellung des ehelosen Foucauld zur Ehe zusammenfassen, eine Einschdtzung,
mit welcher er, wie in so in vielen anderen Punkten, seiner Zeit um Jahrzehnte
voraus und Wegweiser fiir neue Perspektiven war.

Ein Wegweiser hat dann seine Aufgabe erfiillt, wenn Menschen mit seiner Hil-
fe ihren Weg gefunden haben und weitergekommen sind. Eben diese Aufgabe
dirfte Bruder Karl in hohem Maf erfiillt haben. Eins seiner bevorzugten Schrift-
worte ist Jes 56,10 entnommen. Hier heifdt es:

,Die Wichter des Volkes sind blind, / sie merken allesamt nichts.
Es sind lauter stumme Hunde, / sie konnen nicht bellen.
Traumend liegen sie da / und haben gern ihre Ruhe.“

In Bezug darauf formuliert Bruder Karl hdufig: Ich will kein stummer Hund sein.

In der Tat: Er war es auch nicht, und sein ,,wachsames Bellen“ wurde in der Kirche
gehort und beachtet.

348



