Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

Meredith Secomb | Melbourne (Aus)

geb. 1951, PhD theol., M.A. Psych., Theologin,
klinische Psychologin

msecomb@gmail.com

Small Matters'!

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

Seit einiger Zeit geht mir ein inspirierendes Seminar, an dem ich 2014 teilgenom-
men habe, durch den Kopf, das sich mit bahnbrechender Arbeit an der Schnitt-
stelle von Kunst und Gesundheitswesen auseinandersetzte.> Der Vortragende, ein
Ethnomusikologe, Menschenrechtsaktivist und Musikprofessor engagiert sich
u.a. dafiir, die Kiinste in einen peruanischen Slum und ein US-amerikanisches
Gefdngnis zu bringen. Seine Arbeit stellt die sowohl in materieller als auch in spi-
ritueller Hinsicht zutiefst verarmten Menschen unserer Welt in den Mittelpunkt.
Sie transformiert das Leben der Menschen, deren Selbstwahrnehmung und Ge-
fiihl von Bedeutung und Wert. Es handelt sich hier um eine Form von Arbeit, die
zu sozialer Gerechtigkeit beitragt.

Das Seminar hat mich aufgeriittelt und mich zur Frage gebracht, welchen
Beitrag meine Arbeit, als jemand, der sich als kontemplativ versteht, zur Verrin-
gerung der hoffnungslosen Ungleichheiten und des Schmerzes der Welt leistet.?
Wihrend ich in der Vergangenheit sowohl beruflich als auch privat versuchte, das
Leiden anderer zu lindern, schien jeweils mit dem Ende dieser Aktivitdten auch
die Erfiillung aufzuhoren, die von meiner Bemithung herriihrte, mein kontem-
platives Gebetsleben mit der liebenden Sorge fiir andere zu verbinden.*

1 Der Artikel erschien unter dem Titel The ‘Ordinary’ Contemplative Life And The ‘Little Way’ Of Social
Justice in: The Way 55 (2016), 99-109. Ubersetzung: E. Salaban-Hofer; Bearbeitung: A. Albinus.

2 A.de Quadros, From American Prisons to Peruvian Shantytowns: Rescuing the Arts from the Realm of
the Elite. The Victoria Institute, Melbourne, 21 May 2014.

3 Siehe hierzu C. McDonough, Christian Hermits and Solitaries: Tracing the Antonian Hermit Traditions,
in: The Way, 54 (2015), 76-89.

4 Meine Aktivititen beinhalteten die Arbeit in einer privaten psychologischen Praxis u. das Verfassen
theol. Artikel, die, wenn auch in einen akademischen Kontext gestellt, immer versuchten, das Herz zu
adressieren. In beiden Fillen war ich mir aber bewusst, dass sie blof§ Etappen auf der kontemplativen
Reise sind. Meine private Tdtigkeit als ,Rad fahrende Missionarin‘ im landlichen Australien schien am
besten dem grundlegenden kontemplativen Ruf der Liebe Gottes und des Ndchsten zu entsprechen,
wie auflerordentliche Begegnungen auf der Strafle und im Wohnwagen bezeugten. Das Ende dieses
Abschnitts hat mich besonders zu der Frage gefiihrt, die ich hier untersuche.

349



Nachfolge

Deshalb ist meine derzeitige Frage: Wie kann ich authentisch als kontemplativer
Mensch, offen fiir Gott und das Leiden meines Nachstens, inmitten der Annehm-
lichkeiten einer westlichen Vorstadt leben? Einige Annahmen sind implizit in
dieser Frage enthalten. Die erste, die ich bejahe, ist, dass wir berufen sind, andere
zu lieben und ihnen zu dienen; die zweite, die ich untersuche, ist, dass ein Leben,
das das kontemplative Gebet in den gewdhnlichen Umstdnden der gewohnlich-
en Welt priorisiert, zuldssig ist; die dritte, die ich zurlickweise, ist, dass wir alle
»grole“ Dinge bewerkstelligen miissen, um dem Ruf nach sozialer Gerechtigkeit
und Liebe fiir unseren Nédchsten gerecht zu werden.

Zundchst mochte ich den Schwerpunkt auf soziale Gerechtigkeit innerhalb
der christlichen Tradition legen, verweise dabei kurz auf die HI. Schrift und an-
schliefend auf die Arbeit von Theolog(inn)en. Sie folgen einem Ruf, Taten zu set-
zen. Dabei handelt es sich auch um solche Taten, die soziale Strukturen, welche
Ungerechtigkeiten aufrechterhalten, infrage stellen. Diesem aktivistischen Enga-
gement steht das scheinbar inkompatible Leben des gewohnlichen Kontempla-
tiven gegeniiber, der ein einfaches Leben in der Vorstadt verbringt. Danach schla-
ge ich eine Annédherung vor zwischen dem dringenden Bediirfnis aller Christen,
aktives Mitgefiihl zu leben angesichts des Leids anderer und der genuinen Begren-
zungen von Menschen, die ein alltdgliches Leben innerhalb der Bedingungen der
entwickelten Welt fithren. Im Einklang mit der kontemplativen Tradition ist aus
meiner Sicht diese Anndhrung in der Wertschiatzung der kleinen Wege, in denen
Liebe fiir die Bediirftigen um uns ausgedriickt werden kann, zu finden.

Soziale Gerechtigkeit als christliches Gebot

Das Thema der sozialen Gerechtigkeit ist ein wesentlicher Teil der christlichen
Tradition. Im Alten Testament ist es womoglich am schonsten bei Micha zusam-
mengefasst, der unmissverstindlich festhdlt, dass der Herr uns auffordert, ,Recht
[zu] tun, Giite und Treue (zu) lieben (und) in Ehrfurcht den Weg (zu) gehen mit
deinem Gott“ (Mi 6,8). Im Neuen Testament ist Jesus sogar noch direkter, da er
darauf besteht, dass wir nicht in das Reich Gottes kommen, wenn wir nicht den
Hungrigen und den Durstigen zu trinken gegeben, Fremde willkommen gehei-
Ren, die Nackten bekleidet und die Kranken oder Gefangenen besucht haben

(Mt 25,31-40). Christus befiehlt uns, unseren Nachsten zu lieben (Mk 12,30f.);
und die Parabel des barmherzigen Samariters (Lk 10,30-37) zeigt uns, dass uns
unser Nachster in verschiedenen Gestalten begegnen kann. Als Christen, ja als
Menschen, sind wir alle berufen, Gottes Liebe fiir die Armen und Bediirftigen, die
Kranken und Verletzten in irgendeiner Weise zu offenbaren. Dariiber hinaus sind
das Lindern des Schmerzes unseres Nachsten und die Entwicklung unserer eige-
nen authentischen Menschlichkeit untrennbar miteinander verflochten, da wir
unseren Ndchsten wie uns selbst lieben sollen (Mk 12,31). Jon Sobrino besteht da-

350



Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

rauf, dass Menschen nur dann tatsachlich menschlich sein konnen, wenn sie die
Befreiung derjenigen, die Unterdriickung und Niederlage erleiden, unterstiitzen.®

Die vielen Theolog(inn)en, die sich damit beschéftigt haben, wie unsere Liebe
fiir Gott eine nachweisliche Auswirkung auf die Bediirfnisse unserer Nachsten
haben muss, insistieren, dass kontemplatives oder mystisches Gebet einen an-
teilnehmenden und barmherzigen Ausdruck in prophetischer, politischer oder
O0konomischer Handlung haben muss.¢ Oft ist es eine personliche Begegnung mit
extremem Leid, die solch eine theologische Reflexion hervorruft. So war es fiir Jo-
hann Baptist Metz und Jon Sobrino, die beide mit erschiitternden Beispielen des
Leides und der Unterdriickung konfrontiert wurden. Fiir Metz war es der Holo-
caust; fiir Sobrino die schreckliche Armut in Stidamerika. Diese personlichen Er-
lebnisse haben ihre Sensibilitat fiir die schockierende Weltgeschichte der Gewalt
und Unterdriickung gesteigert, und sie dazu gefiihrt, darauf zu bestehen, dass wir
grofiere Kenntnis von dem Leid der unschuldigen Opfer der Unterdriickung und
Ungerechtigkeit haben missen.

Dennoch, traurigerweise - schmerzlicherweise - nehmen so viele von uns de-
ren Notlage nicht wahr. Obwohl die HI. Schrift uns so oft aufruft aufzuwachen,
sind wir oft zu bequem und selbstzufrieden auf den Ruf Christi, andere zu lieben
wie uns selbst, zu antworten. Angesichts der Aufforderung an alle Christen, wach-
sam fiir die Forderungen sozialer Gerechtigkeit zu sein, stellt sich die Frage, wie
wir verantwortlich dem Ruf eines relativ einfach Lebens folgen kénnen, der das
Gebet an die erste Stelle setzt. Laufen wir hier nicht Gefahr, ein im Grunde ego-
zentrisches Dasein mit der Aufschrift ,kontemplativ“ zu vertuschen? Kénnte es
nicht vielmehr eine faule Ausrede sein, die den ,,wirklichen“ Anliegen eines
christlichen Lebens aus dem Weg geht?

Berufung oder faule Ausrede?

Schon in seinen frithen Aufzeichnungen in einem Zisterzienserkloster adressiert
Thomas Merton die tibliche, aber missverstandene Ansicht, dass das kontempla-
tive Leben lediglich eine Strategie ist, um die profane und oft beschwerliche
Realitdt des gewohnlichen, alltdglichen Leben zu vermeiden. Mit Nachdruck be-
hauptet er, niemand soll das Kloster als einen Ort rechtfertigen, wo es tiberhaupt
kein Leid gibt und wo Menschen , keine Probleme haben“. Das ist ein Mythos,
eng verwandt mit jenem anderen Mythos, dass Religion selbst alle Angste der
Menschen aus dem Weg schafft.”

5 ].Sobrino, The Principle of Mercy: Taking the Crucified People from the Cross. Orbis 1994, 1.

6 Fir die Beispiele E. Schillebeeckx, G. Gutiérrez, D. Solle, D. Tracy, L. Boff, I. Ellacuria, J. B. Metz und J.
Sobrino, siehe M. T. Eggemeier, A Mysticisim of Open Eyes: Compassion for a Suffering World and the
Askesis of Contemplative Prayer, in: Spiritus 12 (2012), 43.

7 T.Merton, Cistercian Life (Spencer: Cistercian, 1974), 2f.

351



Nachfolge

Danach deutet Merton die Art der Miithen an, denen jemand, der ein kontempla-
tives Leben fiihrt, begegnet: Glaube selbst impliziert ein bestimmtes Leid, und

es ist ein Weg, innerem Leiden zu begegnen, keine magische Formel, um alle
Probleme verschwinden zu lassen. Der Monch bewdltigt sein Leben nicht durch
aulergewdhnliche spirituelle Abenteuer oder dramatische und heldenhafte
Grofdtaten. Das Kloster lehrt den Menschen, selbst Mafinahmen zu ergreifen und
die eigene Gewodhnlichkeit zu akzeptieren; mit einem Wort, es lehrt ihn jene
Wahrheit tiber sich selbst, die man ,,Demut“ nennt.?

Eine weitere falsch verstandene Auffassung tiber das kontemplative Leben ist,
dass es selbstzentriert und individualistisch ist. An anderer Stelle lehnt Merton
diese Idee ab und merkt an, dass das Gebet seine Ausiibenden einer Selbstsuche
und der , Tduschung und Demiitigung des falschen Selbst, das danach strebt, fiir
sich alleine zu leben und Gefallen an dem ,Trost des Gebets‘ um seiner selbst wil-
len findet“, aussetzt.” Diejenigen, die zu so einem Leben berufen sind, antworten
auf einen Ruf, nach innen zu reisen, dem Selbst angesichts der Forderungen des
innigen Dialogs mit Gott zu begegnen. Sie antworten auf einen inneren Impera-
tiv, der sie aufruft, ein kontemplatives Leben zu gestalten.

Mary Frohlich merkt an, dass die Authentizitdt dieses Imperativs durch sein
Resultat sichtbar wird, durch das Ausmalfs, in dem es schlussendlich in ein Leben,
das Gottes Liebe ausdriickt, ausstromt.!® Wahrend Zuschauer(innen) darauf war-
ten, das Ergebnis zu bewerten, miissen sie geduldig sein und sich immer wieder
daran erinnern, dass das kontemplative Leben ein herausforderndes ist, in dem
Menschen des Gebets inneren Belastungen ausgesetzt sind, die jene, die mit pro-
faneren Anliegen beschiftigt sind, nicht kennen. Egal, ob das kontemplative Le-
ben in einem Kloster oder in gewohnlichen Umstdnden aufierhalb der Kloster-
mauern gelebt wird, ist es keine faule Ausrede. Es ist ein Ruf. Es kann ,einen Sinn
flir gottliche Unmittelbarkeit geben, einen Ruf, diese Unmittelbarkeit auszuleben
und einen Sinn fiir alle Dinge und Geschehnisse als ein Durchscheinen der gott-
lichen Gegenwart“." Wie auch die physische Realitdt der Welt ein ,,Glashaus,
transparent und durchscheinend fiir Gottes Gnade“ sein kann, so kann auch die
spirituelle Realitdt des kontemplativen Lebens erfahren werden als etwas, das fiir
Gottes gnddige Intervention transparent ist.!?

Diejenigen, die innerhalb monastischer Mauern oder innerhalb aktiver Ge-
meinschaften, die kontemplatives Leben priorisieren, leben, haben die Unter-
stiitzung einer Gemeinschaft, eine Lebensregel, die Struktur und eine sozial er-

8 Ebd, 3.

9 Ders., Contemplative Prayer. London 1969, 25f..

10 M. Frohlich, A Roman Catholic Theology of Lay Contemplation, in: Dies. / V. Manss (Ed.), The Lay Con-
templative: Testimonies, Perspectives, Resources. Cincinnati 2000, 50.

11 T. Edwards, Foreword, in: ebd., v.

12 J. Roten, The Two Halves of the Moon: Marian Anthropological Dimensions in the Common Mission of
Adrienne von Speyr and Hans Urs von Balthasar, in: IKaZ Communio 16 (1989), 443.

352



Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

kennbare Etikette geben. Diese Dinge stellen einen institutionellen Rahmen zur
Verfiigung, der die Selbstidentitdt unterstiitzt. Menschen, die als Kontemplative
»in der Welt“ leben, brauchen oft Mut, einen Lebensstil zu verfolgen, der nor-
malerweise von dem der meisten Menschen um sie herum abweicht. Es gibt viele
Faktoren, die Menschen zum Nachdenken dariiber bringen, ob sie einen kontem-
plativen Ruf haben, wenn sie in gewdhnlichen Umstdnden der Welt auferhalb
einer institutionellen Umgebung leben. Einige verweisen auf ihre kontemplative
Erfahrung, andere auf ihre kontemplativen Praktiken, andere wiederum auf ihren
kontemplativen Lebensstil. Fiir manche ist es einfach die stimmigste Form, ihr
Selbstverstandnis zu artikulieren, indem sie sich selbst ,Kontemplative‘ nennen.'

Kathryn Damiano beschreibt die Erfahrung, ein kontemplatives Leben als
zuriickgezogene Person zu leben als eine von ,relevanter Irrelevanz“.!* Das kon-
templative Leben im Kontext der Ehe zu fithren, erzeugt noch einmal andere
Herausforderungen.'s Die kontemplative Dimension eines Lebens in einer Arche-
Gemeinschaft offenbart weitere mannigfaltige Wunder dieses Lebensweges:

»Auf der langsamen Spur wird man ermutigt, ein weiteres Mal hinzusehen, um
die Details, die Kostlichkeit und sogar Schonheit von dem von uns als hésslich
Erachteten ausfindig zu machen“.’ Nur ein Herz, das fiir Mitgefiihl sensibilisiert
und wachsam fiir die Schonheit in den gewohnlichen Details des tdglichen Le-
bens ist, kann auf diese Weise ,,sehen“. Ann Denham beschreibt ihr anfdngliches
Missverstindnis eines intensiven Gebetslebens als Erwartung einiger ,,bequemer
Plaudereien mit dem Herrn“. Lebhaft stellt sie ihre eigentliche Erfahrung des sich
Offnens fiir die Tiefen darin dar: ,ein Durchstofen ins Licht und eine Landschaft
wie bei van Gogh; ein starker visueller Sinn fiir die vielschichtige Realitdt und ein
heulender Angststurm aus einem klammen, schwarzen Loch“.’” Denham lasst
jene Angst erkennen, die oft mit dem Aufgeben egobasierter Strategien einher-
geht, wenn man in einen Dialog mit der Welt tritt und das Risiko auf sich nimmt,
sich einem grofleren Selbst zu 6ffnen, von dem das Ego lediglich ein Teil ist. Wie
Merton konfrontiert Denham ihr inneres Leid und ihren seelischen Schmerz mit
dem Glauben.

Frohlich merkt an, dass es eine solche Vielfalt kontemplativen Ausdrucks im
»tohen Material von Begabungen, Gelegenheiten und Wahlmoglichkeiten“ gibt,
dass man von keinem vorgefertigten Weg sprechen kann, um die Selbstidentifika-
tion einer Person als ,kontemplativ“ zu begriinden.!® Was auch immer zu dieser
Identifikation fiihrt, ihr Ausdruck ist nicht weltverneinend; die Spiritualitét, die
aus dem authentischen, kontemplativen, in der Welt gefiihrten Leben hervor-

13 M. Frohlich, Lay Contemplation, 45 [s. Anm. 10].

14 K. Damiano, The Call to Life ,,on the Margins“, in: ebd., 25 [s. Anm. 10].

15 s. A.G. Denham, God in Flesh and Spirit, in: ebd., 33-36 [s. Anm. 10].

16 R. A.Jonas, Daybreak, in: ebd., 37 [s. Anm. 10].

17 A.G. Denham, God in Flesh and Spirit, 33 [s. Anm. 15].

18 M. Frohlich, Roman Catholic Theology of Lay Contemplation, in: ebd., 45 [s. Anm. 10].

353



Nachfolge

geht, ist noch immer ,,fiir die anderen“.' Es kann viele Formen annehmen fiir
eine gewohnliche Person, die ein gewOhnliches Leben in gewohnlichen Umstan-
den von Heim und Arbeit lebt.

Transformierendes Gebet und der ,kleine Weg*

Die Tendenz zu glauben, dass wir nur dann wertvoll sind, wenn wir grofie Dinge
tun, ist allgegenwartig. Menschen, die in Industrieldindern leben und von extre-
mem Leid verschont geblieben sind, verspiiren eine subtile Schuld, die die Freude
am Ruf zu einem kontemplativen Leben untergrabt und die andeutet, dass sie
nicht genug tun, um die Last derjenigen, die in weniger giinstigen Bedingungen
als sie leben miissen, zu erleichtern. Die implizite, unbewusste Annahme ist, dass
wir nur dann von Wert sind, wenn wir von anderen als jemand gesehen werden,
der/die einen grofien Beitrag fiir eine bediirftige Welt leistet. Fiir diejenigen mit
Begabungen, Kapazititen und der Kraft, strukturellen Wandel zu bewirken, sind
solche Handlungen tatsédchlich richtig und angemessen. Fiir die weniger Begab-
ten verstecken allerdings solche Forderungen den Wert des Kleinen vor Gott, wel-
ches sie berufen sind, zu tun und tun kdnnen. Selbst fiir die Begabteren kann es
Mut bediirfen, der Kritik einer Gemeinschaft standzuhalten, und den , kleinen“
mehr als den ,grofien” sozialen Noten Wert beizumessen - wie Mutter Teresa, die
angesichts ihrer Konzentration auf die Bediirfnisse des Individuums dafiir kriti-
siert wurde, die sozialen Strukturen Indiens nicht geniigend anzufechten.

Fiir viele ist es ein langer Weg zur Selbstakzeptanz fiir das Geringe, das sie tun
konnen. An einem bestimmten Punkt in seinem Leben dachte Parker Palmer, dass
er ,ein Leben wie Martin Luther King Jr. oder Rosa Parks oder Mahatma Gandhi
oder Dorothy Day leben miisste, um der Anforderung eines ,hohen Zieles‘ gerecht
zu werden“.?’ Auch der HI. Johannes vom Kreuz hilt fest, dass wir es als ein spe-
zielles Leid empfinden kénnen, wenn wir merken, dass wir nicht leiden.?! Was
kann getan werden, um Menschen fiir den Wert der , kleinen“ Note vor ihnen zu
sensibilisieren? Wahrend es tatsdchlich ein echtes Risiko gibt, dass die Annehm-
lichkeiten eines westlichen Lebensstils uns fiir das Leid blind machen, das von je-
nen, die weniger Gliick im Leben hatten, erlitten wird, konnen uns diese gleichen
Annehmlichkeiten und die oft unbewusste Schuld, die mit ihnen einhergeht,
auch blind machen fiir den Wert der , kleinen“ Wege, in denen wir liebevoll de-
nen um uns dienen.

Die Schwierigkeit, uns selbst fiir die Note anderer zu sensibilisieren, ist fiir
Metz und Sobrino eine Frage, die in die Tiefen unserer Beziehung zu Gott reicht.

19 E.P. Hahnenberg, Awakening Vocation: A Theology of Christian Call. Collegeville 2010.

20 P.].Palmer, Let Your Life Speak: Listening for the Voice of Vocation. San Francisco 2000, 3.

21 St]John of the Cross, The Ascent of Mt. Carmel, in: The Collected Works of St John of the Cross, ed. by K.
Kavanagh / O. Rodriguez. Washington DC 1979, 2.26.7.

354



Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

Esist eine Frage, die die Natur unserer Spiritualitdt herausfordert. Unsere Spiritu-
alitdt ist nur authentisch, wenn wir wach, aufmerksam und ansprechbar fiir die
Realitdt des Leidens sind. Wie soll das allerdings bewerkstelligt werden? Fiir Metz
und Sobrino wie auch fiir Simone Weil, finden sich Antworten auf diese Frage im
Gleichnis vom barmherzigen Samariter. Fiir sie ist dieses Gleichnis das ,,grundle-
gende biblische Narrativ“ fiir eine authentische Spiritualitdt, die mitfithlend und
ansprechbar fiir das Leid anderer ist.?

Aus der Sicht von Metz und Sobrino sind der Priester und der Levit so beschif-
tigt mit scheinbar gewichtigen Angelegenheiten des Gesetzes, dass sie an dem
Bediirftigen vorbeigehen.? Sie sind der Meinung, dass ein intuitives Mitgefiihl
den Samariter motiviert hat, zu handeln. Seine Handlung beinhaltete ein keno-
tisches Aufgeben egozentrischer Bindungen an Komfort und Sicherheit. Solch
ein gestaltgewordenes Mitgefiihl, das uns auch zu handeln antreibt, ist leider sehr
selten. Eigeninteresse und Ablenkungen lassen uns bereitwillig in einem selbstzu-
friedenen Schlummer zuriick, der uns davon abhalt, das Leid anderer zu sehen.?*
Eggemeier hilt eine asketische Praxis kontemplativen Gebets fiir notwendig, um
die Augen des Herzens zu 6ffnen und um die damit einhergehende leibliche Sen-
sibilitét fur die Note anderer zu entwickeln.* Er zitiert Arbeiten von Sarah Coak-
ley und Simone Weil, die aufzeigen, wie dieses Einfithlungsvermogen entwickelt
werden kann. Coakley hat eindringlich iiber die transformierende Wirkung der
kontemplativen Gebetspraxis und das darin liegende Vermogen geschrieben, ei-
ne prophetische Dynamik mitfithlenden Tuns zu entwickeln.?® Thre Arbeit mit
Haftlingen z.B. zeigte, dass regelméaflige Zeiten der Stille die Erfahrung des Selbst
transformieren wie auch einen heilenden, alternativen Raum zu der unterdrii-
ckenden Umgebung bereit stellen konnen. Simone Weil stellt fest, dass eine kon-
templative Disziplin fiir die fokussierte Aufmerksamkeit des barmherzigen Sama-
riters essentiell war, um die Not des Mannes auf der Strafle wahrzunehmen. Sie
beschreibt diese Aufmerksamkeit als das Wissen, wie man eine Person auf eine be-
stimmte Weise ansieht: ,Dieser Blick ist zundchst ein aufmerksamer Blick, wenn
die Seele sich selbst leert von all ihrem Inhalt, um das Wesen, das sie ansieht, in
sich aufzunehmen, genauso wie es ist, in all seiner Wahrheit. Es ist nur dazu fa-
hig, wenn es zu Aufmerksamkeit fahig ist.“?’

Praktiken, die das Aufgeben egozentrischer Bindungen stimulieren, sind not-
wendig, da wir ansonsten nicht natiirlicherweise ein selbstaufopferndes Bewusst-

22 M.T. Eggemeier, Mysticism of Open Eyes, 49 [s. Anm. 6].

23 Ebd., 49-52.

24 Ebd., 52.

25 Ebd., 52-57.

26 s.S. Coakley, Jail Break: Meditation as a Subversive Activitiy, in: The Christian Century 121 (2004),
18-21; dies., Prayer as Crucible: How My Mind Has Changed, in: The Christian Century 128 (2011); s.
auch dies. (Ed.), Religion and the Body. Cambridge 1997.

27 S. Weil, Waiting on God. Translated by E. Craufurd. New York 2001, 63.

355



Nachfolge

sein erlangen. Ein weiteres Zeugnis iiber die transformierende Kraft des Gebetes
kommt von dem Theologen Sebastian Moore, der darauf besteht, dass das ,,Gebet
die radikalste Therapie fiir unsere Kultur ist“Z.

Eggemeier, Coakley, Weil und Moore sind nur einige der vielen Stimmen, die
auf die Friichte des schweigenden Gebets verweisen, das wachsam fiir die Not-
wendigkeit mitfithlenden und liebevollen Tuns im Streben nach Gerechtigkeit
macht. Dariiber hinaus gibt es eine Fiille an empirischer Literatur, die die Auffas-
sung dieser Denker(innen) unterstiitzt, dass meditative Praktiken notwendig sind,
um neurophysiologische Verdnderungen zu bewirken, die ein erhohtes, verleib-
lichtes, intersubjektives Einfiihlungsvermogen ermoglichen.?

Die Frage taucht nun auf, welche Form dieses Handeln fiir das Leben derjeni-
gen unter uns annehmen kann, die weniger Moglichkeiten und Fahigkeiten ha-
ben, ,,GrofRes“ zu bewirken, aber nichtsdestotrotz von Gott berufen sind, ,,Klei-
nes“ zu bewegen und zu verdandern.

Eine wichtige Pramisse, um zu verstehen, wie wir anderen in unseren beschei-
denen und einfachen Umstinden dienen kdnnen, ist die Einsicht, dass Liebe und
Gerechtigkeit synonym sind. Der Ausdruck ,,soziale Gerechtigkeit“ kann oft ein-
schiichternd sein. Wenn wir, laut Simone Weil, Christi Ruf nach Gerechtigkeit zu
einem Ruf nach Liebe neu ausrichten, dann vervielfachen sich die wahrgenom-
men Moglichkeiten fiir Gerechtigkeit und sozialer Handlung unter dem erweiter-
ten Horizont, der durch kontemplatives Gebet entsteht.

Weil besteht darauf, dass ,,Christus seine Wohltater nicht liebevoll oder wohl-
tatig nennt. Er nennt sie gerecht. Das Evangelium macht keinen Unterschied
zwischen der Liebe fiir unseren Ndchsten und Gerechtigkeit (...) Wir haben die
Unterscheidung zwischen Gerechtigkeit und Néachstenliebe erfunden.“*

Auch Augustinus hinterfragt den Gedanken, ob wir weit reisen miissen, um
unseren bediirftigen Ndchsten zu helfen: ,,Alle Menschen sollen gleichermafien
geliebt werden. Aber du kannst nicht gleichermafien Gutes fiir alle Leute tun, so-
mit sollst du dich besonders um jene kiimmern, als sei es durch Los, die dir hin-
sichtlich Ort, Zeit und jeglichen anderen Umstdnden besonders nahe sind.“*! Die
Lehre von Bruder Lawrence, Pierre de Caussade und Thérese von Lisieux, nur um
ein paar wenige aus der kontemplativen Tradition zu nennen, macht uns auch fiir

28 S. Moore, The Universe at Prayer: What does It Mean to Pray?, in: W.A. Barry / K.A. Maloney (Ed.), A
Hunger for God: Ten Approaches to Prayer. Kansas City 1991, 1.

29 C. Gonzalez-Liencres / S.G. Shamay-Tsoory / M. Briine (Ed.), Towards a Neuroscience of Empathy: On-
togeny, Phylogeny, Brain Mechanisms, Context and Psychopathology, in: Neuroscience and Biobehavio-
ral Reviews 37 (2013), 1537-1548; G. Silani et.al. (Ed.)., Right Supramarginal Gyrus Is Crucial to Over-
come Emotional Egocentricity Bias in Social Judgments, in: The Journal of Neuroscience, 33/39 (2013),
15466-15476; s. auch C. Bergland, The Neuroscience of Empathy, in: Psychology Today (10 Oktober
2013), unter http://www.psychologytoday.com/blog/the-athletes-way/201310/the-neuroscience-
empathy (Stand: 06.06.2014).

30 S. Weil, Waiting for God, 83 [s. Anm. 27].

31 Augustinus, On Christian Teaching. Ed. by R. P. H. Green. Oxford 1997, 1.29.29.

356



Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

die Notwendigkeit aufmerksam, die Vorsehung Gottes und den Ruf, die kleinen
Moglichkeiten vor uns zu sehen, zu erkennen.?> Unser bediirftiger Néachster ist
hier neben uns, vielleicht unterhdlt er sich mit uns, jedoch brauchen wir Augen,
um zu sehen.

Es ist wichtig, aktiv auf den Glauben zuriickzugreifen, um unser Leben als Ka-
nal fiir Gottes Gnade zu erfahren und zu verstehen, dass andere von Liebe und Se-
gen bertihrt werden kdnnen, wenn wir unserem kontemplativen Ruf folgen. Wah-
rend die grof3te der theologischen Tugenden die Liebe ist (1 Kor 13,13), kdnnen
wir ohne Glauben Gott nicht gefallen und Gottes Willen fiir unser Leben erfiillen
(Hebr 11,6). Es ist unumginglich, Glauben zu haben, damit Gottes Gnade durch
uns in liebevoller, heilender und befreiender Weise stromen kann.

Ich habe hier versucht, all jene zu ermutigen, die ein kontemplatives Leben
fihren, im Streben danach, ihrem Ruf zu folgen. In Anbetracht der Tatsache, dass
viele sich unfidhig fithlen, auf beachtliche Weise zu den drangenden Noten der
Welt um sie herum beizutragen, habe ich versucht, ihr Bewusstsein fiir den Wert
der kleinsten Gelegenheit zu steigern, den Unterdriickten gute Nachrichten zu
bringen, gebrochene Herzen zu verbinden, den Gefangenen die Entlassung zu
verkiinden und Héftlinge zu befreien (Lk 4,18). Ein Haiku bringt diese Vision
wunderbar zum Ausdruck:

To see small matters
And to see that small matters
Are not small matters.3?

32 S.].-P. de Caussade, Abandonment to Divine Providence. Ed. by J. Beevers. New York 1966; Brother
Lawrence, The Practice of the Presence of God. London 1977; St. Thérese of Lisieux, Story of a Soul: The
Autobiography of St Thérese of Lisieux. Washington 1976.

33 Dieses Haiku habe ich vor ein paar Jahren in einem ABC-Programm gehort. Ich wire dankbar, den
Autor ausfindig zu machen.

357



