
1	 Der Artikel erschien unter dem Titel The ‘Ordinary’ Contemplative Life And The ‘Little Way’ Of Social 
Justice in: The Way 55 (2016), 99–109. Übersetzung: E. Salaban-Hofer; Bearbeitung: A. Albinus.

2	 A. de Quadros, From American Prisons to Peruvian Shantytowns: Rescuing the Arts from the Realm of 
the Elite. The Victoria Institute, Melbourne, 21 May 2014.

3	 Siehe hierzu C. McDonough, Christian Hermits and Solitaries: Tracing the Antonian Hermit Traditions, 
in: The Way, 54 (2015), 76–89.

4	 Meine Aktivitäten beinhalteten die Arbeit in einer privaten psychologischen Praxis u. das Verfassen 
theol. Artikel, die, wenn auch in einen akademischen Kontext gestellt, immer versuchten, das Herz zu 
adressieren. In beiden Fällen war ich mir aber bewusst, dass sie bloß Etappen auf der kontemplativen 
Reise sind. Meine private Tätigkeit als ‚Rad fahrende Missionarin‘ im ländlichen Australien schien am 
besten dem grundlegenden kontemplativen Ruf der Liebe Gottes und des Nächsten zu entsprechen, 
wie außerordentliche Begegnungen auf der Straße und im Wohnwagen bezeugten. Das Ende dieses 
Abschnitts hat mich besonders zu der Frage geführt, die ich hier untersuche.

Small Matters1

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

Seit einiger Zeit geht mir ein inspirierendes Seminar, an dem ich 2014 teilgenom
men habe, durch den Kopf, das sich mit bahnbrechender Arbeit an der Schnitt-
stelle von Kunst und Gesundheitswesen auseinandersetzte.2 Der Vortragende, ein 
Ethnomusikologe, Menschenrechtsaktivist und Musikprofessor engagiert sich 
u.a. dafür, die Künste in einen peruanischen Slum und ein US-amerikanisches 
Gefängnis zu bringen. Seine Arbeit stellt die sowohl in materieller als auch in spi-
ritueller Hinsicht zutiefst verarmten Menschen unserer Welt in den Mittelpunkt. 
Sie transformiert das Leben der Menschen, deren Selbstwahrnehmung und Ge-
fühl von Bedeutung und Wert. Es handelt sich hier um eine Form von Arbeit, die 
zu sozialer Gerechtigkeit beiträgt.

Das Seminar hat mich aufgerüttelt und mich zur Frage gebracht, welchen 
Beitrag meine Arbeit, als jemand, der sich als kontemplativ versteht, zur Verrin-
gerung der hoffnungslosen Ungleichheiten und des Schmerzes der Welt leistet.3 
Während ich in der Vergangenheit sowohl beruflich als auch privat versuchte, das 
Leiden anderer zu lindern, schien jeweils mit dem Ende dieser Aktivitäten auch 
die Erfüllung aufzuhören, die von meiner Bemühung herrührte, mein kontem-
platives Gebetsleben mit der liebenden Sorge für andere zu verbinden.4

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit

Meredith Secomb | Melbourne (Aus)

geb. 1951, PhD theol., M.A. Psych., Theologin, 
klinische Psychologin

msecomb@gmail.com

349



Deshalb ist meine derzeitige Frage: Wie kann ich authentisch als kontemplativer 
Mensch, offen für Gott und das Leiden meines Nächstens, inmitten der Annehm-
lichkeiten einer westlichen Vorstadt leben? Einige Annahmen sind implizit in 
dieser Frage enthalten. Die erste, die ich bejahe, ist, dass wir berufen sind, andere 
zu lieben und ihnen zu dienen; die zweite, die ich untersuche, ist, dass ein Leben, 
das das kontemplative Gebet in den gewöhnlichen Umständen der gewöhnlich
en Welt priorisiert, zulässig ist; die dritte, die ich zurückweise, ist, dass wir alle 
„große“ Dinge bewerkstelligen müssen, um dem Ruf nach sozialer Gerechtigkeit 
und Liebe für unseren Nächsten gerecht zu werden.

Zunächst möchte ich den Schwerpunkt auf soziale Gerechtigkeit innerhalb 
der christlichen Tradition legen, verweise dabei kurz auf die Hl. Schrift und an-
schließend auf die Arbeit von Theolog(inn)en. Sie folgen einem Ruf, Taten zu set-
zen. Dabei handelt es sich auch um solche Taten, die soziale Strukturen, welche 
Ungerechtigkeiten aufrechterhalten, infrage stellen. Diesem aktivistischen Enga-
gement steht das scheinbar inkompatible Leben des gewöhnlichen Kontempla-
tiven gegenüber, der ein einfaches Leben in der Vorstadt verbringt. Danach schla-
ge ich eine Annäherung vor zwischen dem dringenden Bedürfnis aller Christen, 
aktives Mitgefühl zu leben angesichts des Leids anderer und der genuinen Begren-
zungen von Menschen, die ein alltägliches Leben innerhalb der Bedingungen der 
entwickelten Welt führen. Im Einklang mit der kontemplativen Tradition ist aus 
meiner Sicht diese Annährung in der Wertschätzung der kleinen Wege, in denen 
Liebe für die Bedürftigen um uns ausgedrückt werden kann, zu finden.

Soziale Gerechtigkeit als christliches Gebot

Das Thema der sozialen Gerechtigkeit ist ein wesentlicher Teil der christlichen 
Tradition. Im Alten Testament ist es womöglich am schönsten bei Micha zusam-
mengefasst, der unmissverständlich festhält, dass der Herr uns auffordert, „Recht 
[zu] tun, Güte und Treue (zu) lieben (und) in Ehrfurcht den Weg (zu) gehen mit 
deinem Gott“ (Mi 6,8). Im Neuen Testament ist Jesus sogar noch direkter, da er 
darauf besteht, dass wir nicht in das Reich Gottes kommen, wenn wir nicht den 
Hungrigen und den Durstigen zu trinken gegeben, Fremde willkommen gehei-
ßen, die Nackten bekleidet und die Kranken oder Gefangenen besucht haben 
(Mt 25,31–40). Christus befiehlt uns, unseren Nächsten zu lieben (Mk 12,30f.); 
und die Parabel des barmherzigen Samariters (Lk 10,30–37) zeigt uns, dass uns 
unser Nächster in verschiedenen Gestalten begegnen kann. Als Christen, ja als 
Menschen, sind wir alle berufen, Gottes Liebe für die Armen und Bedürftigen, die 
Kranken und Verletzten in irgendeiner Weise zu offenbaren. Darüber hinaus sind 
das Lindern des Schmerzes unseres Nächsten und die Entwicklung unserer eige-
nen authentischen Menschlichkeit untrennbar miteinander verflochten, da wir 
unseren Nächsten wie uns selbst lieben sollen (Mk 12,31). Jon Sobrino besteht da-

350

Nachfolge



5	 J. Sobrino, The Principle of Mercy: Taking the Crucified People from the Cross. Orbis 1994, 1.
6	 Für die Beispiele E. Schillebeeckx, G. Gutiérrez, D. Sölle, D. Tracy, L. Boff, I. Ellacuría, J. B. Metz und J. 

Sobrino, siehe M. T. Eggemeier, A Mysticisim of Open Eyes: Compassion for a Suffering World and the 
Askesis of Contemplative Prayer, in: Spiritus 12 (2012), 43.

7	 T. Merton, Cistercian Life (Spencer: Cistercian, 1974), 2f.

rauf, dass Menschen nur dann tatsächlich menschlich sein können, wenn sie die 
Befreiung derjenigen, die Unterdrückung und Niederlage erleiden, unterstützen.5 

Die vielen Theolog(inn)en, die sich damit beschäftigt haben, wie unsere Liebe 
für Gott eine nachweisliche Auswirkung auf die Bedürfnisse unserer Nächsten 
haben muss, insistieren, dass kontemplatives oder mystisches Gebet einen an-
teilnehmenden und barmherzigen Ausdruck in prophetischer, politischer oder 
ökonomischer Handlung haben muss.6 Oft ist es eine persönliche Begegnung mit 
extremem Leid, die solch eine theologische Reflexion hervorruft. So war es für Jo-
hann Baptist Metz und Jon Sobrino, die beide mit erschütternden Beispielen des 
Leides und der Unterdrückung konfrontiert wurden. Für Metz war es der Holo-
caust; für Sobrino die schreckliche Armut in Südamerika. Diese persönlichen Er-
lebnisse haben ihre Sensibilität für die schockierende Weltgeschichte der Gewalt 
und Unterdrückung gesteigert, und sie dazu geführt, darauf zu bestehen, dass wir 
größere Kenntnis von dem Leid der unschuldigen Opfer der Unterdrückung und 
Ungerechtigkeit haben müssen.

Dennoch, traurigerweise – schmerzlicherweise – nehmen so viele von uns de-
ren Notlage nicht wahr. Obwohl die Hl. Schrift uns so oft aufruft aufzuwachen, 
sind wir oft zu bequem und selbstzufrieden auf den Ruf Christi, andere zu lieben 
wie uns selbst, zu antworten. Angesichts der Aufforderung an alle Christen, wach-
sam für die Forderungen sozialer Gerechtigkeit zu sein, stellt sich die Frage, wie 
wir verantwortlich dem Ruf eines relativ einfach Lebens folgen können, der das 
Gebet an die erste Stelle setzt. Laufen wir hier nicht Gefahr, ein im Grunde ego-
zentrisches Dasein mit der Aufschrift „kontemplativ“ zu vertuschen? Könnte es 
nicht vielmehr eine faule Ausrede sein, die den „wirklichen“ Anliegen eines 
christlichen Lebens aus dem Weg geht?

Berufung oder faule Ausrede?

Schon in seinen frühen Aufzeichnungen in einem Zisterzienserkloster adressiert 
Thomas Merton die übliche, aber missverstandene Ansicht, dass das kontempla
tive Leben lediglich eine Strategie ist, um die profane und oft beschwerliche 
Realität des gewöhnlichen, alltäglichen Leben zu vermeiden. Mit Nachdruck be-
hauptet er, niemand soll das Kloster als einen Ort rechtfertigen, wo es überhaupt 
kein Leid gibt und wo Menschen „keine Probleme haben“. Das ist ein Mythos, 
eng verwandt mit jenem anderen Mythos, dass Religion selbst alle Ängste der 
Menschen aus dem Weg schafft.7 

351

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit



8	 Ebd., 3.
9	 Ders., Contemplative Prayer. London 1969, 25f..
10	 M. Frohlich, A Roman Catholic Theology of Lay Contemplation, in: Dies. / V. Manss (Ed.), The Lay Con-

templative: Testimonies, Perspectives, Resources. Cincinnati 2000, 50.
11	 T. Edwards, Foreword, in: ebd., v.
12	 J. Roten, The Two Halves of the Moon: Marian Anthropological Dimensions in the Common Mission of 

Adrienne von Speyr and Hans Urs von Balthasar, in: IKaZ Communio 16 (1989), 443.

Danach deutet Merton die Art der Mühen an, denen jemand, der ein kontempla-
tives Leben führt, begegnet: Glaube selbst impliziert ein bestimmtes Leid, und 
es ist ein Weg, innerem Leiden zu begegnen, keine magische Formel, um alle 
Probleme verschwinden zu lassen. Der Mönch bewältigt sein Leben nicht durch 
außergewöhnliche spirituelle Abenteuer oder dramatische und heldenhafte 
Großtaten. Das Kloster lehrt den Menschen, selbst Maßnahmen zu ergreifen und 
die eigene Gewöhnlichkeit zu akzeptieren; mit einem Wort, es lehrt ihn jene 
Wahrheit über sich selbst, die man „Demut“ nennt.8 

Eine weitere falsch verstandene Auffassung über das kontemplative Leben ist, 
dass es selbstzentriert und individualistisch ist. An anderer Stelle lehnt Merton 
diese Idee ab und merkt an, dass das Gebet seine Ausübenden einer Selbstsuche 
und der „Täuschung und Demütigung des falschen Selbst, das danach strebt, für 
sich alleine zu leben und Gefallen an dem ‚Trost des Gebets‘ um seiner selbst wil-
len findet“, aussetzt.9 Diejenigen, die zu so einem Leben berufen sind, antworten 
auf einen Ruf, nach innen zu reisen, dem Selbst angesichts der Forderungen des 
innigen Dialogs mit Gott zu begegnen. Sie antworten auf einen inneren Impera-
tiv, der sie aufruft, ein kontemplatives Leben zu gestalten.

Mary Frohlich merkt an, dass die Authentizität dieses Imperativs durch sein 
Resultat sichtbar wird, durch das Ausmaß, in dem es schlussendlich in ein Leben, 
das Gottes Liebe ausdrückt, ausströmt.10 Während Zuschauer(innen) darauf war-
ten, das Ergebnis zu bewerten, müssen sie geduldig sein und sich immer wieder 
daran erinnern, dass das kontemplative Leben ein herausforderndes ist, in dem 
Menschen des Gebets inneren Belastungen ausgesetzt sind, die jene, die mit pro
faneren Anliegen beschäftigt sind, nicht kennen. Egal, ob das kontemplative Le
ben in einem Kloster oder in gewöhnlichen Umständen außerhalb der Kloster-
mauern gelebt wird, ist es keine faule Ausrede. Es ist ein Ruf. Es kann „einen Sinn 
für göttliche Unmittelbarkeit geben, einen Ruf, diese Unmittelbarkeit auszuleben 
und einen Sinn für alle Dinge und Geschehnisse als ein Durchscheinen der gött-
lichen Gegenwart“.11 Wie auch die physische Realität der Welt ein „Glashaus, 
transparent und durchscheinend für Gottes Gnade“ sein kann, so kann auch die 
spirituelle Realität des kontemplativen Lebens erfahren werden als etwas, das für 
Gottes gnädige Intervention transparent ist.12 

Diejenigen, die innerhalb monastischer Mauern oder innerhalb aktiver Ge
meinschaften, die kontemplatives Leben priorisieren, leben, haben die Unter-
stützung einer Gemeinschaft, eine Lebensregel, die Struktur und eine sozial er

352

Nachfolge



13	 M. Frohlich, Lay Contemplation, 45 [s. Anm. 10].
14	 K. Damiano, The Call to Life „on the Margins“‚ in: ebd., 25 [s. Anm. 10].
15	 s. A.G. Denham, God in Flesh and Spirit, in: ebd., 33-36 [s. Anm. 10].
16	 R. A. Jonas, Daybreak, in: ebd., 37 [s. Anm. 10].
17	 A.G. Denham, God in Flesh and Spirit, 33 [s. Anm. 15].
18  M. Frohlich, Roman Catholic Theology of Lay Contemplation, in: ebd., 45 [s. Anm. 10].

kennbare Etikette geben. Diese Dinge stellen einen institutionellen Rahmen zur 
Verfügung, der die Selbstidentität unterstützt. Menschen, die als Kontemplative 
„in der Welt“ leben, brauchen oft Mut, einen Lebensstil zu verfolgen, der nor-
malerweise von dem der meisten Menschen um sie herum abweicht. Es gibt viele 
Faktoren, die Menschen zum Nachdenken darüber bringen, ob sie einen kontem-
plativen Ruf haben, wenn sie in gewöhnlichen Umständen der Welt außerhalb 
einer institutionellen Umgebung leben. Einige verweisen auf ihre kontemplative 
Erfahrung, andere auf ihre kontemplativen Praktiken, andere wiederum auf ihren 
kontemplativen Lebensstil. Für manche ist es einfach die stimmigste Form, ihr 
Selbstverständnis zu artikulieren, indem sie sich selbst ‚Kontemplative‘ nennen.13 

Kathryn Damiano beschreibt die Erfahrung, ein kontemplatives Leben als 
zurückgezogene Person zu leben als eine von „relevanter Irrelevanz“.14 Das kon-
templative Leben im Kontext der Ehe zu führen, erzeugt noch einmal andere 
Herausforderungen.15 Die kontemplative Dimension eines Lebens in einer Arche-
Gemeinschaft offenbart weitere mannigfaltige Wunder dieses Lebensweges: 
„Auf der langsamen Spur wird man ermutigt, ein weiteres Mal hinzusehen, um 
die Details, die Köstlichkeit und sogar Schönheit von dem von uns als hässlich 
Erachteten ausfindig zu machen“.16 Nur ein Herz, das für Mitgefühl sensibilisiert 
und wachsam für die Schönheit in den gewöhnlichen Details des täglichen Le-
bens ist, kann auf diese Weise „sehen“. Ann Denham beschreibt ihr anfängliches 
Missverständnis eines intensiven Gebetslebens als Erwartung einiger „bequemer 
Plaudereien mit dem Herrn“. Lebhaft stellt sie ihre eigentliche Erfahrung des sich 
Öffnens für die Tiefen darin dar: „ein Durchstoßen ins Licht und eine Landschaft 
wie bei van Gogh; ein starker visueller Sinn für die vielschichtige Realität und ein 
heulender Angststurm aus einem klammen, schwarzen Loch“.17 Denham lässt 
jene Angst erkennen, die oft mit dem Aufgeben egobasierter Strategien einher-
geht, wenn man in einen Dialog mit der Welt tritt und das Risiko auf sich nimmt, 
sich einem größeren Selbst zu öffnen, von dem das Ego lediglich ein Teil ist. Wie 
Merton konfrontiert Denham ihr inneres Leid und ihren seelischen Schmerz mit 
dem Glauben.

Frohlich merkt an, dass es eine solche Vielfalt kontemplativen Ausdrucks im 
„rohen Material von Begabungen, Gelegenheiten und Wahlmöglichkeiten“ gibt, 
dass man von keinem vorgefertigten Weg sprechen kann, um die Selbstidentifika­
tion einer Person als „kontemplativ“ zu begründen.18 Was auch immer zu dieser 
Identifikation führt, ihr Ausdruck ist nicht weltverneinend; die Spiritualität, die 
aus dem authentischen, kontemplativen, in der Welt geführten Leben hervor-

353

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit



19	 E. P. Hahnenberg, Awakening Vocation: A Theology of Christian Call. Collegeville 2010.
20	 P. J. Palmer, Let Your Life Speak: Listening for the Voice of Vocation. San Francisco 2000, 3.
21	 St John of the Cross, The Ascent of Mt. Carmel, in: The Collected Works of St John of the Cross, ed. by K. 

Kavanagh / O. Rodriguez. Washington DC 1979, 2.26.7.

geht, ist noch immer „für die anderen“.19 Es kann viele Formen annehmen für 
eine gewöhnliche Person, die ein gewöhnliches Leben in gewöhnlichen Umstän-
den von Heim und Arbeit lebt. 

Transformierendes Gebet und der „kleine Weg“

Die Tendenz zu glauben, dass wir nur dann wertvoll sind, wenn wir große Dinge 
tun, ist allgegenwärtig. Menschen, die in Industrieländern leben und von extre
mem Leid verschont geblieben sind, verspüren eine subtile Schuld, die die Freude 
am Ruf zu einem kontemplativen Leben untergräbt und die andeutet, dass sie 
nicht genug tun, um die Last derjenigen, die in weniger günstigen Bedingungen 
als sie leben müssen, zu erleichtern. Die implizite, unbewusste Annahme ist, dass 
wir nur dann von Wert sind, wenn wir von anderen als jemand gesehen werden, 
der/die einen großen Beitrag für eine bedürftige Welt leistet. Für diejenigen mit 
Begabungen, Kapazitäten und der Kraft, strukturellen Wandel zu bewirken, sind 
solche Handlungen tatsächlich richtig und angemessen. Für die weniger Begab
ten verstecken allerdings solche Forderungen den Wert des Kleinen vor Gott, wel
ches sie berufen sind, zu tun und tun können. Selbst für die Begabteren kann es 
Mut bedürfen, der Kritik einer Gemeinschaft standzuhalten, und den „kleinen“ 
mehr als den „großen“ sozialen Nöten Wert beizumessen – wie Mutter Teresa, die 
angesichts ihrer Konzentration auf die Bedürfnisse des Individuums dafür kriti-
siert wurde, die sozialen Strukturen Indiens nicht genügend anzufechten.

Für viele ist es ein langer Weg zur Selbstakzeptanz für das Geringe, das sie tun 
können. An einem bestimmten Punkt in seinem Leben dachte Parker Palmer, dass 
er „ein Leben wie Martin Luther King Jr. oder Rosa Parks oder Mahatma Gandhi 
oder Dorothy Day leben müsste, um der Anforderung eines ‚hohen Zieles‘ gerecht 
zu werden“.20 Auch der Hl. Johannes vom Kreuz hält fest, dass wir es als ein spe-
zielles Leid empfinden können, wenn wir merken, dass wir nicht leiden.21 Was 
kann getan werden, um Menschen für den Wert der „kleinen“ Nöte vor ihnen zu 
sensibilisieren? Während es tatsächlich ein echtes Risiko gibt, dass die Annehm-
lichkeiten eines westlichen Lebensstils uns für das Leid blind machen, das von je-
nen, die weniger Glück im Leben hatten, erlitten wird, können uns diese gleichen 
Annehmlichkeiten und die oft unbewusste Schuld, die mit ihnen einhergeht, 
auch blind machen für den Wert der „kleinen“ Wege, in denen wir liebevoll de-
nen um uns dienen.

Die Schwierigkeit, uns selbst für die Nöte anderer zu sensibilisieren, ist für 
Metz und Sobrino eine Frage, die in die Tiefen unserer Beziehung zu Gott reicht. 

354

Nachfolge



22	 M.T. Eggemeier, Mysticism of Open Eyes, 49 [s. Anm. 6].
23	 Ebd., 49–52.
24	 Ebd., 52.
25	 Ebd., 52–57.
26	 s. S. Coakley, Jail Break: Meditation as a Subversive Activitiy, in: The Christian Century 121 (2004), 

18–21; dies., Prayer as Crucible: How My Mind Has Changed, in: The Christian Century 128 (2011); s. 
auch dies. (Ed.), Religion and the Body. Cambridge 1997.

27	 S. Weil, Waiting on God. Translated by E. Craufurd. New York 2001, 63.

Es ist eine Frage, die die Natur unserer Spiritualität herausfordert. Unsere Spiritu-
alität ist nur authentisch, wenn wir wach, aufmerksam und ansprechbar für die 
Realität des Leidens sind. Wie soll das allerdings bewerkstelligt werden? Für Metz 
und Sobrino wie auch für Simone Weil, finden sich Antworten auf diese Frage im 
Gleichnis vom barmherzigen Samariter. Für sie ist dieses Gleichnis das „grundle-
gende biblische Narrativ“ für eine authentische Spiritualität, die mitfühlend und 
ansprechbar für das Leid anderer ist.22

Aus der Sicht von Metz und Sobrino sind der Priester und der Levit so beschäf-
tigt mit scheinbar gewichtigen Angelegenheiten des Gesetzes, dass sie an dem 
Bedürftigen vorbeigehen.23 Sie sind der Meinung, dass ein intuitives Mitgefühl 
den Samariter motiviert hat, zu handeln. Seine Handlung beinhaltete ein keno-
tisches Aufgeben egozentrischer Bindungen an Komfort und Sicherheit. Solch 
ein gestaltgewordenes Mitgefühl, das uns auch zu handeln antreibt, ist leider sehr 
selten. Eigeninteresse und Ablenkungen lassen uns bereitwillig in einem selbstzu-
friedenen Schlummer zurück, der uns davon abhält, das Leid anderer zu sehen.24 
Eggemeier hält eine asketische Praxis kontemplativen Gebets für notwendig, um 
die Augen des Herzens zu öffnen und um die damit einhergehende leibliche Sen-
sibilität für die Nöte anderer zu entwickeln.25 Er zitiert Arbeiten von Sarah Coak
ley und Simone Weil, die aufzeigen, wie dieses Einfühlungsvermögen entwickelt 
werden kann. Coakley hat eindringlich über die transformierende Wirkung der 
kontemplativen Gebetspraxis und das darin liegende Vermögen geschrieben, ei
ne prophetische Dynamik mitfühlenden Tuns zu entwickeln.26 Ihre Arbeit mit 
Häftlingen z.B. zeigte, dass regelmäßige Zeiten der Stille die Erfahrung des Selbst 
transformieren wie auch einen heilenden, alternativen Raum zu der unterdrü-
ckenden Umgebung bereit stellen können. Simone Weil stellt fest, dass eine kon
templative Disziplin für die fokussierte Aufmerksamkeit des barmherzigen Sama-
riters essentiell war, um die Not des Mannes auf der Straße wahrzunehmen. Sie 
beschreibt diese Aufmerksamkeit als das Wissen, wie man eine Person auf eine be-
stimmte Weise ansieht: „Dieser Blick ist zunächst ein aufmerksamer Blick, wenn 
die Seele sich selbst leert von all ihrem Inhalt, um das Wesen, das sie ansieht, in 
sich aufzunehmen, genauso wie es ist, in all seiner Wahrheit. Es ist nur dazu fä-
hig, wenn es zu Aufmerksamkeit fähig ist.“27 

Praktiken, die das Aufgeben egozentrischer Bindungen stimulieren, sind not-
wendig, da wir ansonsten nicht natürlicherweise ein selbstaufopferndes Bewusst-

355

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit



28  S. Moore, The Universe at Prayer: What does It Mean to Pray?, in: W.A. Barry / K.A. Maloney (Ed.), A 
Hunger for God: Ten Approaches to Prayer. Kansas City 1991, 1.

29	 C. Gonzalez-Liencres / S.G. Shamay-Tsoory / M. Brüne (Ed.), Towards a Neuroscience of Empathy: On-
togeny, Phylogeny, Brain Mechanisms, Context and Psychopathology, in: Neuroscience and Biobehavio-
ral Reviews 37 (2013), 1537–1548; G. Silani et.al. (Ed.)., Right Supramarginal Gyrus Is Crucial to Over-
come Emotional Egocentricity Bias in Social Judgments, in: The Journal of Neuroscience, 33/39 (2013), 
15466–15476; s. auch C. Bergland, The Neuroscience of Empathy, in: Psychology Today (10 Oktober 
2013), unter http://www.psychologytoday.com/blog/the-athletes-way/201310/the-neuroscience-
empathy (Stand: 06.06.2014).

30  S. Weil, Waiting for God, 83 [s. Anm. 27].
31  Augustinus, On Christian Teaching. Ed. by R. P. H. Green. Oxford 1997, 1.29.29.

sein erlangen. Ein weiteres Zeugnis über die transformierende Kraft des Gebetes 
kommt von dem Theologen Sebastian Moore, der darauf besteht, dass das „Gebet 
die radikalste Therapie für unsere Kultur ist“28. 

Eggemeier, Coakley, Weil und Moore sind nur einige der vielen Stimmen, die 
auf die Früchte des schweigenden Gebets verweisen, das wachsam für die Not-
wendigkeit mitfühlenden und liebevollen Tuns im Streben nach Gerechtigkeit 
macht. Darüber hinaus gibt es eine Fülle an empirischer Literatur, die die Auffas-
sung dieser Denker(innen) unterstützt, dass meditative Praktiken notwendig sind, 
um neurophysiologische Veränderungen zu bewirken, die ein erhöhtes, verleib
lichtes, intersubjektives Einfühlungsvermögen ermöglichen.29 

Die Frage taucht nun auf, welche Form dieses Handeln für das Leben derjeni
gen unter uns annehmen kann, die weniger Möglichkeiten und Fähigkeiten ha
ben, „Großes“ zu bewirken, aber nichtsdestotrotz von Gott berufen sind, „Klei
nes“ zu bewegen und zu verändern.

Eine wichtige Prämisse, um zu verstehen, wie wir anderen in unseren beschei-
denen und einfachen Umständen dienen können, ist die Einsicht, dass Liebe und 
Gerechtigkeit synonym sind. Der Ausdruck „soziale Gerechtigkeit“ kann oft ein-
schüchternd sein. Wenn wir, laut Simone Weil, Christi Ruf nach Gerechtigkeit zu 
einem Ruf nach Liebe neu ausrichten, dann vervielfachen sich die wahrgenom-
men Möglichkeiten für Gerechtigkeit und sozialer Handlung unter dem erweiter
ten Horizont, der durch kontemplatives Gebet entsteht.

Weil besteht darauf, dass „Christus seine Wohltäter nicht liebevoll oder wohl-
tätig nennt. Er nennt sie gerecht. Das Evangelium macht keinen Unterschied 
zwischen der Liebe für unseren Nächsten und Gerechtigkeit (…) Wir haben die 
Unterscheidung zwischen Gerechtigkeit und Nächstenliebe erfunden.“30 

Auch Augustinus hinterfragt den Gedanken, ob wir weit reisen müssen, um 
unseren bedürftigen Nächsten zu helfen: „Alle Menschen sollen gleichermaßen 
geliebt werden. Aber du kannst nicht gleichermaßen Gutes für alle Leute tun, so
mit sollst du dich besonders um jene kümmern, als sei es durch Los, die dir hin-
sichtlich Ort, Zeit und jeglichen anderen Umständen besonders nahe sind.“31 Die 
Lehre von Bruder Lawrence, Pierre de Caussade und Thérèse von Lisieux, nur um 
ein paar wenige aus der kontemplativen Tradition zu nennen, macht uns auch für 

356

Nachfolge



die Notwendigkeit aufmerksam, die Vorsehung Gottes und den Ruf, die kleinen 
Möglichkeiten vor uns zu sehen, zu erkennen.32 Unser bedürftiger Nächster ist 
hier neben uns, vielleicht unterhält er sich mit uns, jedoch brauchen wir Augen, 
um zu sehen.

Es ist wichtig, aktiv auf den Glauben zurückzugreifen, um unser Leben als Ka-
nal für Gottes Gnade zu erfahren und zu verstehen, dass andere von Liebe und Se-
gen berührt werden können, wenn wir unserem kontemplativen Ruf folgen. Wäh-
rend die größte der theologischen Tugenden die Liebe ist (1 Kor 13,13), können 
wir ohne Glauben Gott nicht gefallen und Gottes Willen für unser Leben erfüllen 
(Hebr 11,6). Es ist unumgänglich, Glauben zu haben, damit Gottes Gnade durch 
uns in liebevoller, heilender und befreiender Weise strömen kann.

Ich habe hier versucht, all jene zu ermutigen, die ein kontemplatives Leben 
führen, im Streben danach, ihrem Ruf zu folgen. In Anbetracht der Tatsache, dass 
viele sich unfähig fühlen, auf beachtliche Weise zu den drängenden Nöten der 
Welt um sie herum beizutragen, habe ich versucht, ihr Bewusstsein für den Wert 
der kleinsten Gelegenheit zu steigern, den Unterdrückten gute Nachrichten zu 
bringen, gebrochene Herzen zu verbinden, den Gefangenen die Entlassung zu 
verkünden und Häftlinge zu befreien (Lk 4,18). Ein Haiku bringt diese Vision 
wunderbar zum Ausdruck:

To see small matters
And to see that small matters
Are not small matters.33 

32	 S. J.-P. de Caussade, Abandonment to Divine Providence. Ed. by J. Beevers. New York 1966; Brother 
Lawrence, The Practice of the Presence of God. London 1977; St. Thérèse of Lisieux, Story of a Soul: The 
Autobiography of St Thérèse of Lisieux. Washington 1976.

33	 Dieses Haiku habe ich vor ein paar Jahren in einem ABC-Programm gehört. Ich wäre dankbar, den 
Autor ausfindig zu machen.

357

Kontemplatives Leben und soziale Gerechtigkeit


