
1	 Die folgenden Überlegungen zu Freundschaft wurden zunächst von Eberhard Hauschildt in einer 
Vorlesung vorgetragen und anschließend in einem gemeinsamen Buch weiterentwickelt. Vgl. E. Hau­
schildt / J. Eurich, Diakonietheologie. Göttingen (im Erscheinen).

2	 H.S. Reinders, The Future of the Disabled in Liberal Society. An Ethical Analysis. Notre Dame 2000, 
110.

Behinderung und Glaube

Wenn man heute von Behinderung spricht, geschieht dies häufig im Kontext von 
Inklusionsbestrebungen. Die UN-Behindertenrechts-Konvention hat in vielen 
Ländern, so auch in Deutschland und Österreich, die Diskussion über den an­
gemessenen Umgang mit Menschen mit Behinderung neu befördert und den 
Fokus auf inkludierende Strukturen und Praktiken gelenkt. Weniger im Blick ist 
die Frage, welche Haltung gegenüber Menschen mit Behinderung notwendig ist, 
damit auch im alltäglichen Miteinander tatsächlich eine inklusive Gesellschaft 
entstehen kann. Inklusion bezeichnet ja keinen Status oder Zustand, sondern 
stellt einen sozialen Prozess zwischen Menschen dar, die einander anerkennen 
oder ablehnen, in Beziehung zu einander treten oder solche Beziehungen durch 
Verweis auf Unterschiede verweigern usw.1 Rechtliche Rahmenbedingungen 
inklusiv auszurichten, ist eine zentrale Voraussetzung von Inklusion. Auf diese 
Weise kann jedoch nicht gewährleistet werden, was viele Menschen, die z.B. eine 
geistige Beeinträchtigung haben, am meisten erhoffen, nämlich soziale Inklusion 
im Rahmen einer Freundschaft: „Fragt man Menschen mit geistigen Beeinträch­
tigungen, was wichtig für sie ist, werden neun von zehn antworten – ebenso wie 
ihre Eltern und Geschwister –, dass Freundschaft das ist, was sie sich am meisten 
wünschen.“ [Übers. JE]2 Tiefere soziale Beziehungen wie Freundschaften sind je­
doch immer auch abhängig von dem Gegenüber, das die Freundschaft mit einem 
behinderten Menschen eingehen soll. Am Beispiel der Freundschaft wird beson­
ders deutlich, dass gelingende Inklusion einer Haltung von Menschen bedarf, 
die Freundschaft mit solchen, die anders sind, als etwas Positives anstreben. Eine 
Freundschaft einzugehen bedeutet ja, die Gegenwart des anderen nicht nur zu 

Kirche

Johannes Eurich | Heidelberg

geb. 1962, Professor für Praktische Theologie und 
Diakoniewissenschaft, ev. Pfarrer i.E.

johannes.eurich@dwi.uni-heidelberg.de

358



3	 Vgl. ebd., 112.
4	 M. Oeming, „Auge wurde ich dem Blinden, und Fuß dem Lahmen war ich!“ (Hi 29,15). Zum theolo­

gischen Umgang mit Behinderung im Alten Testament, in: J. Eurich / A. Lob-Hüdepohl (Hrsg.), Inklusive 
Kirche (Behinderung – Theologie – Kirche 1). Stuttgart 2011, 81–100, hier: 81.

ertragen, sondern zu suchen, weil beide durch die Begegnung in der Freundschaft 
bereichert werden und Freude erleben.3 

Wenn man folglich über Behinderung auch im Rahmen von Kirche und 
Theologie nachdenkt, ist es wichtig, diese sozialen Bezüge nicht auszublenden 
und sich ausschließlich auf exegetische oder systematische Erörterungen von Be­
hinderung in der Bibel zu fokussieren. So notwendig diese sind, so wichtig ist es, 
bei der theologischen Arbeit die soziale Bedingtheit von Phänomenen wie einer 
Behinderung als Reflexionsfolie des eigenen Verständnisses präsent zu halten. 
Denn ein Blick in die Sozialgeschichte von Behinderung zeigt, wie disparat der 
gesellschaftliche Umgang mit behinderten Menschen in den unterschiedlichen 
Kulturen und Zeiten war und wie sehr innerhalb der Theologie zeitgeschichtliche 
Verständnisse von Behinderung übernommen wurden. Dies geschah zum Teil un­
reflektiert und biblischen Prinzipien wie der Gottebenbildlichkeit des Menschen– 
nach heutiger Auslegung – widersprechend. Auch wenn man die heutige Sicht 
nicht als den Maßstab zur Bewertung früherer Sichtweisen anlegen möchte, so 
muss man dennoch zugestehen, dass auch in theologischer Perspektive bis weit 
in das 20. Jh. hinein eine negative Bewertung von Behinderung vorherrschte, 
die sich an dem über die Zeiten hinweg dominierenden Verständnis von Abwei­
chungen gattungstypischer Merkmale des Menschen orientierte. Im Folgenden 
wird versucht, anhand von exemplarisch diskutierten Textstellen aus Altem und 
Neuem Testament unterschiedliche Verständnisse von Behinderung nachzu­
zeichnen und Schlussfolgerungen für den Umgang mit Behinderung zu ziehen. 

Behinderung im Alten Testament als theologische Herausforderung

Bereits in der Antike wurden Menschen mit außerordentlichen Körpern als He­
rausforderung für die moralische Ordnung der Welt oder als Bedrohung der na­
türlichen Ordnung angesehen. Überliefert sind ganz unterschiedliche Reaktionen 
auf behinderte Menschen, welche von Faszination und Neugier über Mitleid und 
Angst bis hin zu Ekel reichen und entsprechend vielfältige gesellschaftliche Stra­
tegien im Umgang mit behinderten Menschen nach sich ziehen: In Ägypten oder 
in Griechenland waren bspw. die Aussetzung oder Tötung von schwächlichen 
Kindern, „Krüppeln“ und „Missgeburten“ legitim; behinderte Menschen konn­
ten aber auch hohe gesellschaftliche Ämter innehaben. Auch im Alten Testament 
findet man für beides Beispiele, wobei jedoch die klassische Sicht bis ins Neue 
Testament hinein dominierte, wonach „Behinderung als Strafe für menschliche 
Schuld und als Ausdruck von Gottes Zorn und Ferne“4 galt. Für Gesetzesbrecher 

359

Behinderung und Glaube



5	 M. Oeming, Auge wurde ich dem Blinden, 83 [s. Anm. 3].

der Tora etwa galt die Androhung: „JHWH wird dich schlagen mit Wahnsinn und 
mit Blindheit und mit Geistesverwirrung. Und du wirst am Mittag umhertappen, 
wie der Blinde im Finstern tappt, und du wirst keinen Erfolg haben auf deinen 
Wegen.“ (Dtn 28,28f.) Gesteigert wurde diese negative Sicht in der Spätzeit des 
Alten Testaments, als geistige und andere Beeinträchtigungen durch Besessen­
heit von Dämonen erklärt wurden. Wer unter dämonischen Einfluss geraten und 
vom Fluch Gottes getroffen ist, durfte weder den Tempel betreten noch am Kult 
teilnehmen. Auch das Priesteramt wurde ihm verwehrt. Diese Menschen wurden 
rechtlich und faktisch zum Teil vollständig aus der menschlichen Gemeinschaft 
ausgeschlossen und waren Opfer schwerer Diskriminierung und Stigmatisierung. 
„Die theologischen Deutungsmuster Strafe, Fluch und Besessenheit sind in vielfa­
cher Weise problematisch. Sie schreiben ein einseitiges Gottesbild fest; sie erzeu­
gen bei den Betroffenen zusätzlich Schuldgefühle, Ängste und Minderwertigkeits­
komplexe und verleiten die Nicht-Betroffenen zu Hybris und Kaltherzigkeit.“5 

 Aber immerhin: Es gibt auch andere Traditionsstränge in der biblischen Über­
lieferung. In den Patriarchen-Erzählungen beispielsweise werden die Blindheit 
des alten Isaak und die Gehbehinderung Jakobs (nach dem Kampf am Jabbok) als 
Teil der göttlichen Ordnung der Welt dargestellt und müssen als solche angenom­
men werden. Es gibt auch alttestamentliche Abschnitte, in denen Behinderung 
deutlich von Schuld und Strafe getrennt (z.B. 2. Sam 9,3–15) oder in denen ein 
achtsamer Umgang mit behinderten Menschen ethisch gefordert wird: „Du sollst 
einem Tauben nicht fluchen und vor einen Blinden kein Hindernis legen, und 
du sollst dich fürchten vor deinem Gott. Ich bin der Herr.“ (Lev 19,14; vgl. Dtn 
27,18) Ebenso ist die Hoffnung auf Überwindung der Behinderung im Schalom 
Gottes weit verbreitet, wenn auch in metaphorischer Sprache und somit nicht 
nur wörtlich gemeint: „An jenem Tag werden die Tauben die Worte des Buches 
hören, und aus Dunkel und Finsternis hervor werden die Augen der Blinden se­
hen.“ (Jes 29,18) 

Einer positiven Sicht von Behinderung am nächsten kommen die Beispiele, 
in denen Menschen mit einer Beeinträchtigung zentrale Funktionen innerhalb 
des Volkes Israel übernehmen. Herausragendes Beispiel hierfür ist sicherlich die 
Berufungsgeschichte von Moses, auch wenn exegetisch nicht ganz sicher ist, ob 
Moses nun tatsächlich eine Sprachbehinderung hatte oder nur eine mangelnde 
Sprachgewandtheit gemeint ist. Die Auslegung der Erzählung verdeutlicht, wie 
unterschiedliche Deutungen von Behinderung theologisch ins Spiel kommen 
können und soll exemplarisch näher beleuchtet werden:

Bei seiner Berufung verweist Moses auf seine „schwere Zunge“ (Ex 4,10), wes
halb er die ihm zugedachte Aufgabe nicht erfüllen könne. Moses’ Einwand wird 
unter Verweis auf die Schöpfung entkräftet: „Wer hat dem Menschen den Mund 

360

Kirche



6	 J. Eurich, Gerechtigkeit für Menschen mit Behinderung: ethische Reflexionen und sozialpolitische Pers­
pektiven. Frankfurt a.M. 2008, 316.

7	 Ebd.
8	 Ebd. 

geschaffen? Oder wer hat den Stummen oder Tauben oder Sehenden oder Blinden 
gemacht? Habe nicht ich es getan, der HERR? (…) Ich will mit deinem Munde 
sein“ (Ex 4, 11f). Auffallend bei der Erwiderung ist der Rekurs auf den Schöpfer­
willen Gottes, durch den natürliche Vorgänge wie eine Beeinträchtigung oder 
mangelnde Sprachkompetenz übernatürlich gedeutet werden. Damit wird ver­
hindert, dass individuelle oder andere Gründe einer Berufung durch Gott im 
Wege stehen können. Unklar bleibt dabei, wie in dieser Erzählung Beeinträchti­
gungen verstanden werden. Manche Ausleger deuten die Aussage des Textes so, 
dass auch Unglück von Gott komme. Wieder andere betonen die Aufhebung der 
Unterschiede zwischen Menschen mit und ohne Behinderung: die Erzählung 
stelle beide als gleichrangig vor Gott dar und damit als gleich fähig, Gottes Aufträ­
ge zu übernehmen. „Offensichtlich markiert das Verständnis von Behinderung, 
das jeweils an den Text herangetragen wird, die entscheidende Weichenstellung 
für die positive oder negative Deutung von Ex 4,11f. Denn der Text selbst gibt kei­
nen Hinweis darauf, dass Moses’ sprachliche Beeinträchtigung zwingend negativ 
zu interpretieren ist. Die Sicht, eine Behinderung sei ein Unglück, ist nur auf 
Grundlage einer normativen Koppelung von Gesundheit und Glück möglich. 
Dieses Vorverständnis wird dann in den Text hineingelesen“6. Unreflektiert bleibt 
bei manchen Interpretationen also, dass bereits das zugrunde gelegte normative 
Verständnis von körperlicher Gesundheit und seiner Koppelung mit Lebensglück 
fragwürdig ist: „Die Vorstellung, nur ein voll funktionsfähiger Körper sei ein ge­
sunder Körper, stellt eine Idealisierung dar, die für die Deutung existierender Phä­
nomene von Krankheit und Behinderung unangemessen ist.“7 So ist der Verlust 
von Körperfunktionen keinesfalls automatisch gleichzusetzen mit mangelnder 
Lebenserfüllung, was nicht nur in ethischer Hinsicht eine äußerst fragwürdige 
Position markieren würde, sondern sich auch durch empirische Untersuchungen 
zu Menschen, die durch einen Unfall querschnittsgelähmt wurden, als unhaltbar 
weist. Das Erstaunliche bei Moses’ Berufungsgeschichte ist dagegen, „dass Gott 
ein ,schwaches‘ Geschöpf, dem die für Verhandlungen mit dem Pharao und für 
die Führung des Volkes Israel erforderliche Sprachgewandtheit fehlt, beruft, um 
durch es den Exodus des Volkes Israel vorzubereiten. Die Erzählung bereitet damit 
den Boden für die Befreiung des Volkes Israel durch das rettende Handeln 
Gottes.“8 Gleichzeitig lässt sich an der unterstützenden Funktion von Aaron ein 
schönes Beispiel für einen frühen Assistenz-Dienst ableiten. Solche Dienste sind 
unter sozialrechtlichen Rahmenbedingungen erst seit kurzem – in Deutschland 
seit 2008 im Rahmen des Persönlichen Budgets – für behinderte Menschen mög­
lich. Weiterhin zeigt die Geschichte, dass eine Beeinträchtigung theologisch kein 

361

Behinderung und Glaube



9	 O. Fuchs, Inklusion als theologische Leitkategorie!, in: J. Eurich / A. Lob-Hüdepohl (Hrsg.), Behinde­
rung – Profile inklusiver Theologie, Kirche, Diakonie (Behinderung – Theologie – Kirche 7). Stuttgart 
2014, 12–36, hier: 25.

Grund sein sollte, einen Menschen von gesellschaftlichen Funktionen (bei Moses 
einer öffentlichen Führungsaufgabe) auszuschließen.

Theologische Gegenakzente im Neuen Testament 

Bestimmte alttestamentliche Vorstellungen und Praktiken zu Menschen mit 
Behinderung schlagen sich auch im Neuen Testament nieder. Besonders von 
Aussatz gezeichnete Menschen wurden sozial völlig von anderen Menschen 
isoliert und mussten durch die Rufe „unrein, unrein“ auch vor einem zufälligen 
Zusammentreffen mit gesunden Menschen warnen. Drastischer kann eine Stig­
matisierung kaum beschrieben werden. So begegnet uns die Sicht von Krankheit 
und Behinderung als Strafe Gottes für eigene Verfehlungen auch noch im Neuen 
Testament und zieht den Verlust der Gemeinschaft mit Gott wie mit Menschen 
nach sich. Die Praxis Jesu setzt nicht nur Gegenakzente zu diesen damals vorherr­
schenden Auffassungen (vgl. Joh 9,1–7), sondern bedeutet auch eine Distanzie­
rung von und Kritik geltender gesellschaftlicher Normen. Sehr deutlich lässt sich 
das an der Geschichte vom barmherzigen Samariter ablesen (Lk 10,25–37). Indem 
Jesus einen fremden Außenstehenden für sein Handeln lobt, kritisiert er vorherr­
schende Vorurteile und vollzieht eine Überwindung menschlicher Grenzziehun­
gen. Der Samariter, ein Angehöriger eines verhassten Volkes, wird mit Anerken­
nung bedacht, jedoch so, dass er nicht zuerst zum Juden werden muss: Er darf 
Samariter bleiben. Die Erzählung fordert zur Öffnung der abgegrenzten (Volks-)
Gemeinschaft auf und setzt einen kritischen Impuls gegen die vorurteilsbeladene 
Sicht anderer Menschen.

Diesem Impuls kommt auch in anderen Begebenheiten des Neuen Testaments 
eine zentrale Funktion zu: So unternimmt Jesus damals ungewohnte Handlun­
gen, indem er an den Rand gedrängte Menschen (Kranke, Aussätzige, Zöllner, 
Sünder, Kinder) in die Mitte stellt. Dazu gehört auch die Mahlgemeinschaft mit 
stigmatisierten oder marginalisierten Mitgliedern der Gesellschaft: „Wenn du ein 
Mahl machst, so lade Arme, Verkrüppelte, Lahme und Blinde ein.“ (Lk 14,13) Mit 
einem solchen „norm- und kultsprengenden“ Verhalten9, das gar keine Berüh­
rungsängste zeigt, wird denen, die sich für gesund und normal halten, die Projek­
tionsfläche für Abwehr und Dämonisierung anderer Menschen entzogen. Für die 
betroffenen Menschen geht es nicht nur um körperliche Heilung, sondern Jesus 
sendet sie oftmals zurück in ihre ursprüngliche Familie oder zum Priester, um 
eine Wiederaufnahme in die soziale Gemeinschaft zu erreichen. Insofern kann 
man den Grundgedanken einer inklusiven Praxis bereits in neutestamentlichen 
Wundererzählungen entdecken, die zum Teil auch Fragen der Selbstbestimmung 

362

Kirche



10	 Dieser und der letzte Abschnitt ist folgendem Beitrag entnommen und wurde für diese Publikation 
leicht überarbeitet: J. Eurich, Spiritualität und Inklusion, in: Bundesverband evangelische Behinder­
tenhilfe, J. Armbruster / N. Friedmann / A. Giebel (Hrsg.): Geistesgegenwärtig begleiten. Existenzielle 
Kommunikation, Spiritualität und Selbstsorge in der Psychiatrie und Behindertenhilfe. Neukirchen-
Vluyn 2014, 17–31.

11	 O. Fuchs, Inklusion, 17 [s. Anm. 9]. 

oder Teilhabe thematisieren. So fragt Jesus den Blinden in Joh 8 explizit, was die­
ser will, bevor er ihn heilt. 

Besonders im Geschehen der Kreuzigung und Auferstehung Jesu begegnet 
das Thema der Exklusion in christologischer Deutung: Der Ausschluss des Ge­
kreuzigten aus der menschlichen und göttlichen Gemeinschaft („Mein Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen?“) wird gegen alle Erwartung zum 
Wendepunkt, denn durch dieses Heilsgeschehen werden Menschen wieder in 
die Gemeinschaft mit Gott aufgenommen – und damit zugleich die zutiefst in­
kludierende Wirkung von Gottes Handeln angezeigt. Diesem Heilsgeschehen 
entsprechend soll auch die Gemeinde Christi eine Gemeinde sein, deren unter­
schiedliche Glieder wie ein Leib einander in gleicher Wertschätzung und ohne 
Über- bzw. Unterordnung begegnen (1 Kor 12). Gerade auf kirchengemeindlicher 
Ebene stellt sich heute eine besondere Aufgabe in der Gestaltung solcher Vielfalts­
gemeinschaften, in denen auch Menschen mit Beeinträchtigungen – die heute 
vermehrt in eigenen Wohnungen innerhalb der Parochie, und nicht separiert auf 
einem entfernten Einrichtungsgelände wohnen – ihren Platz einnehmen und An­
erkennung erfahren können.

Theologische Deutungen von Behinderung und Glaube10 

„Gott nimmt nicht nur diejenigen in seine Liebe, die ganz bestimmte Bedingun­
gen erfüllen, sondern er überschreitet alle Grenzen, aber nicht billig, sondern 
so, dass er sich dabei selbst verändert, Mensch wird, sich selbst ‚behindert‘ und 
zutiefst verwundet, bis zum Kreuz hin. Bei ihm wird deutlich: Eine solche Selbst­
veränderung ermöglicht erst eine grenzüberschreitende Teilgabe durch eine Teil­
habe, die bis zur Selbsthingabe am Schicksal des Anderen teilnimmt und so dem 
Anderen die Freiheit zum Anderssein ohne die Sanktionsandrohung eines Liebes­
entzugs schenkt.“ [Herv. OF]11 Mit O. Fuchs kann auf diese Weise die theologische 
Grundlage der Liebe Gottes zu jedem Menschen beschrieben werden. Weil Gott 
jeden Menschen liebt und ihn bedingungslos annimmt, muss die Gemeinschaft 
der Kinder Gottes eine jeden Menschen bestätigende und wertschätzende Ge­
meinschaft sein: „Genau diese Vorstellung unterscheidet sich von einer ebenso 
integralistischen wie exklusivistischen Christentumsvergangenheit, in der man 
hörte: Gott liebt dich nur, wenn du glaubst und wenn du zu den eigenen Glau­
bensbereichen dazugehörst oder wenn du Gutes tust. Im christlichen Glauben ist 
der Glaube nicht die Bedingung für die Liebe Gottes, sondern die Auskunft über 

363

Behinderung und Glaube



diese konkrete Liebe Gottes und so die Bedingung für die Einladung und Ermögli­
chung, etwas von dieser allen Menschen längst geschenkten und sie darin inklu­
dierenden Liebe Gottes zu wissen und aus diesem Glaubenswissen heraus, dass 
Gott alle Menschen bedingungslos liebt, das Leben zu feiern, zu gestalten und, 
wenn erforderlich, zu verändern.“12 Die Grenzen überwindende Liebe Gottes 
fordert Menschen heraus, ebenso inklusiv zu denken und ihre Gemeinschaften 
dahingehend auszurichten bzw. umzubauen. Daher scheiden alle Versuche aus, 
anderen Menschen (in oftmals gutgemeintem Mitleid) einen Platz am Rand der 
Gemeinschaft einzuräumen und sie dort in Abhängigkeit und tendenziell exklu­
sionsgefährdet zu „integrieren“.13 

Dass das uneingeschränkte Dazugehören und Teil-Sein von einer Gemein­
schaft ein in seiner Bedeutung kaum zu überschätzender Aspekt ist, um Anerken­
nung und Wertschätzung erfahren zu können, ist eine lebensweltliche Erfahrung, 
die bereits in den biblischen Texten angesprochen wurde. Für Menschen, die in 
entsprechende soziale Bezüge integriert sind und gesellschaftlich teilhaben kön­
nen, ist dies eine bisweilen als selbstverständlich angenommene Bedingung ihres 
Lebens. Für Menschen am Rand der Gesellschaft stellt das erfahrene Nicht-Dazu­
gehören, der Ausschluss von sozialen Bezügen und gesellschaftlicher Teilhabe da­
gegen einen fundamentalen Mangel dar. Die aktive und gesicherte Teilhabe am 
Leben von Gemeinschaften ist ein bedeutsamer und sogar gesundheitsfördernder 
Aspekt, der insbesondere für gesellschaftlich marginalisierte oder zumindest in 
dieser Gefährdung stehende Personengruppen wie Menschen mit Behinderung 
eine überaus große Bedeutung hat. So wird beispielsweise die Stigmatisierung von 
Menschen mit einer psychischen Behinderung viel schlimmer erlebt als die Er­
krankung selbst.14 Geistliche Gemeinschaften können daher ein wichtiges Medi­
um für betroffene Menschen sein, um in kleineren Bezugsgruppen die Anerken­
nung und Teilhabe zu erfahren, die gesellschaftlich oft nicht gewährt wird. 

In diesen Gruppen können sie auch geistliche Erfahrungen machen, die zur 
Kraftquelle bei der Bewältigung von existenziellen Krisen werden können. Im 
sogenannten Coping wird der Glaube als Ressource erkannt, der in schicksals­
haften Ereignissen oder bei psychischen Belastungen zu einem positiven Be­
wältigungsverhalten beitragen kann.15 Auf diese Weise können individuelle 
Voraussetzungen für soziale Interaktion und gesellschaftliche Teilhabe gestützt 

12	 Ebd., 18 [s. Anm. 9].
13	 Beispiele für eine solche im negativen Sinn „integrierende“ und daher eigentlich exkludierende Pra­

xis sind das Austeilen des Abendmahls an Menschen im Rollstuhl im hintersten Kirchenraum, nach­
dem zuvor alle anderen Menschen das Abendmahl am oder im Altarraum empfangen haben. Oder 
die rundweg vorgenommene Ablehnung der Mitwirkung behinderter Menschen als Liturgen am 
Gottesdienst. Warum sollten behinderte Menschen nicht das Abendmahl austeilen dürfen? Warum 
dürfen in einigen Kirchen behinderte Menschen, nachdem sie alle Examina bestanden haben und 
alle Funktionen des Pfarrdienstes erfüllen können, nicht Pfarrer(innen) werden?

14	 Vgl. D. Sauter u.a., Lehrbuch Psychiatrische Pflege. Bern 22006.
15	 Vgl. A. Bucher, Psychologie der Spiritualität. Weinheim 2007.

364

Kirche



16	 G. Thomas, Behinderung als Teil der guten Schöpfung Gottes? Fragen und Beobachtungen im Horizont 
der Inklusionsdebatte, in: J. Eurich/A. Lob-Hüdepohl (Hrsg.), Behinderung – Profile inklusiver Theolo­
gie, Kirche, Diakonie, 67–97, hier: 96 [s. Anm. 9].

17	 Ebd.
18	 Ebd., 69f.

werden. Zugleich wird dadurch auch die Gemeinschaft selbst bereichert, denn 
eine Glaubensgemeinschaft lebt davon, dass die geistlichen Erfahrungen aller 
Menschen eingebracht werden. „Die Begabung mit dem Geist Gottes ist gegen­
über den Schwellenwerten und Unterscheidungen im Leben wirklich ‚rücksichts­
los‘“.16 G. Thomas bezeichnet damit die Vergleichgültigung bzw. Nivellierung 
aller Schwellenmarkierungen oder ausschließender Differenzierungen vor Gott 
bzw. im gottesdienstlichen Geschehen. „Dies ist der Ort, an dem alle Menschen 
in der Tat gleich vulnerabel sind. Hier sind alle Menschen gleich vernünftig und 
unvernünftig, gleich bedürftig und – dies ist die Pointe – auch gleich Gebende.“17 
Daher gilt, dass bei fehlendem Einschluss beispielsweise von Menschen mit einer 
mentalen Beeinträchtigung auch deren geistliche Erfahrungen fehlen mit der 
Folge, dass eine Gemeinschaft in ihrem spirituellen Spektrum eingeschränkt ist 
und auch den inkludierten Teilnehmenden bereichernde Erfahrungen menschli­
chen Lebens vorenthalten sind. „Der Raum der Gemeinde und speziell der gottes­
dienstlichen (medial mehrdimensionalen) Kommunikation ist der Ort, an dem 
behinderte Menschen selbst in einer sehr prägnanten Weise für andere Medium 
der Zuwendung Gottes werden, als geistbegabte Menschen Gabe Gottes an andere 
Menschen sind und dies auch selbst erfahren.“18 

Praktische Konsequenzen – theologische Selbstkritik 

Die Frage nach der Verbindung zwischen Behinderung und Glaube beinhaltet zu­
gleich auch eine Rückfrage an Theologie und Kirche. Alle Formen der Theologie, 
die mit Polarisierungen wie Menschen ohne und mit Behinderung arbeiten und 
daraus vereinfachende Kategorisierungen ableiten, sind kritisch auf ihre trennen
de Wirkung hin zu befragen. Zu kritisieren ist nicht nur, dass auf diese Weise ge­
sellschaftliche Normalitätsvorstellungen, die sich an Unterscheidungen wie be­
hindert/nichtbehindert orientieren, in die Exegese der biblischen Texte hineinge­
lesen und Menschen mit Behinderung dann nicht länger als Teil des allgemeinen 
Gottesvolks betrachtet werden, sondern immer unter zusätzlichen Vorzeichen 
als die anderen, die besonders zu behandelnden, die nicht unter Gottes „norma­
le“ Schöpfung fallenden Menschen in den Blick kommen. Die biblischen Texte 
sprechen am Beispiel der Kreuzigung und Auferstehung Jesu eine andere Sprache: 
„Zunächst fällt auf, dass der Auferstehungsleib Jesu die Kennzeichen seines durch 
Folter und Gewalt versehrten irdischen Leibes öffentlich wahrnehmbar trägt: 
Die Zeichen seines gebrochenen Leibes bilden die Identitätsmerkmale, an denen 

365

Behinderung und Glaube



der Auferstandene erkannt wird. Schon diese Beobachtung sollte uns vorsich­
tig sein lassen, körperliche Gebrechen oder Beeinträchtigungen ausschließlich 
als widergöttlich einzustufen, deren letztendlicher Sinn in ihrer Überwindung 
bestehe.“19 Statt der lange vorherrschenden Polarisierungen ist eine differenzen­
sensible Theologie gefragt, die im Blick auf die Vielfalt der Lebensformen und 
Individuen eine Grundlage dafür schafft, jedem Menschen die gleichberechtigte 
Teilhabe und Teilgabe zuzuerkennen. Eine solche theologische Orientierung wür­
de der kirchlichen Praxis dabei helfen, ausgrenzende Strukturen und Praktiken 
aufzudecken und entschieden Diskriminierung, Marginalisierung und Exklusion 
entgegenzutreten. „Wird die noch allzu häufig anzutreffende Segregation im 
Inklusionssystem Religion überwunden, so werden behinderte Menschen hier 
in exemplarischer Weise Empfangende und Gebende, Zeugen einer Freude im 
Glauben und an dem Leben.“20 Letztlich ist es eine Frage nach dem Gottesbild 
selbst: In der Bibel gibt es viele Stellen, die von der unbegrenzten Treue Gottes, in 
der Gott alles Exkludierende reut (vgl. Hos 11,1–9) oder der allumfassenden Liebe 
Gottes (1 Joh 3,1), die selbst die letzte Exklusion durch den Tod überwindet (Lk 
15,24), erzählen. Solche Texte lösen nicht die Schwierigkeiten und Fragen, die un­
gerechte gesellschaftliche Strukturen oder individuelle Schicksale aufwerfen, aber 
sie eröffnen die Möglichkeit, in der eigenen Spiritualität solche Erfahrungen als 
einen Raum der Liebe und Hingabe zu gestalten. Um inklusive Zielvorstellungen 
inmitten einer das Andere oder Fremde vielfach abweisenden Lebenswelt realisie­
ren zu können, bedarf es gerade in der Kirche innerer „Gegengewichte“, die Gott 
im Anderen erkennen, auf das geknickte Rohr achten, Solidarität mit Ausgegrenz­
ten praktizieren und so zu einer inklusiven Kultur beizutragen vermögen.

19	 J. Eurich, Gerechtigkeit, 229 [s. Anm. 6].
20	 G. Thomas, Behinderung, 96 [s. Anm. 16].

366

Kirche


