
1	 Dieser Text gibt Radioansprachen wieder, die vom Autor Ende April 2016 in Ö1 gehalten und für den 
Druck geringfügig überarbeitet wurden. Von O. Tanzer erschien zum Thema zuletzt: Lilith und die 
Dämonen des Kapitals. Die Ökonomie auf Freuds Couch (gemeinsam verfasst mit T. Sedlacek), Mün-
chen 2015.

Kapital, Arbeit und Menschenwürde
25 Jahre Enzyklika „Centesimus Annus“1

Er hat die Ausbeutung der Erde und des Menschen angeprangert, die globale Un-
gleichheit angeklagt und den Verlust der Seele in der Konsumgesellschaft: Papst 
Johannes Paul II. Vor 25 Jahren erschien seine Enzyklika Centesimus annus über 
die großen Verwerfungen in der globalisierten Gesellschaft. Sie hat in ihrer Be-
deutung und Aussagekraft bis heute nichts verloren. Noch immer geht es um die 
Grundprobleme der Zivilisation: um die Verantwortung der Starken und Reichen, 
die Ärmeren teilhaben zu lassen an den Chancen der Entwicklung; um die schäd-
lichen Einflüsse jeglicher Ideologie auf den Staat und seine Bürger; um die Frei-
heit, die unter der Leugnung der Wahrheit zur Diktatur wird; um die Wichtigkeit 
der Förderung des schöpferischen Handelns des einzelnen; und schließlich um 
den werktätigen Menschen als kostbarstes Vermögen jedes Unternehmens. 

Fluch der Arbeit

Wenn Sie heute zur Arbeit gehen und dafür Lohn erhalten, erinnern Sie sich da-
ran, dass Sie eigentlich nicht belohnt, sondern bestraft werden. Die Arbeit ist der 
Fluch Gottes gegen die Menschen: „Im Schweiße deines Angesichts sollst du dein 
Brot essen.“ (Gen 3,17) Arbeit hat demnach nichts Ehrenwertes. Sie ist die von 
Gott verdammte Pflicht, sich mit Pflanzen und Tieren so auseinanderzusetzen, 
dass man sich von ihnen ernähren kann. Der Paradieszustand der Arbeit ist er-
reicht, wenn man sie nicht mehr braucht.

Enzyklika „Centesimus Annus“

Oliver Tanzer | Wien

geb. 1967, leitender Redakteur für Außenpolitik 
und Wirtschaft bei der österreichischen Wochen-
zeitung Furche

olivertanzer@furche.at

367



Das ist es auch, was die Ökonomen am Ende menschlicher Entwicklung sehen: 
das Glück der Arbeitslosigkeit. Bei Karl Marx gehen die Menschen wohlgelaunt fi-
schen. Bei John Maynard Keynes denken mündige Bürger über Gott und die Welt 
nach, also über „die wirklich wichtigen Dinge im Leben“, wie er meint. Stellen Sie 
sich das einmal vor: Sie gehen heute zur Tür hinaus und kommen – nach Keynes – 
am Abend mit einer guten Idee heim statt mit einem müden Kopf – oder nach 
Marx mit einer saftigen Forelle statt schlechter Laune und einem Fertiggericht.

Aber was ist nun mit dem Fluch der Arbeit? Johannes Paul II. meint, die Arbeit 
sei ein sich in Beziehung setzen, die Wertschöpfung besteht nicht nur in dem her-
gestellten Gut als vielmehr in der Verwirklichung einer Gemeinschaft von Men-
schen und Völkern. Den Markt sieht er als eine zivilisatorische Errungenschaft 
menschlicher Kommunikation, wie er in seiner Enzyklika schreibt (Centesimus 
Annus, Nr. 32; 35; 43). Kreativität zu entfalten solle das Ziel der Märkte sein. 

Die Märkte müssten also etwas mehr vom Paradies aufsaugen und etwas weni-
ger vom Fluch des Stumpfsinnigen produzieren. Arbeitsleistung, die bloß in Pro-
duktion, Stückzahl und Arbeitsstunden bemessen wird, ist würdelos. Und genau 
so könnten Sie das heute ihrem Arbeitgeber sagen, vorausgesetzt natürlich, sie 
sind Papst oder Betriebsrat – und damit mit Unkündbarkeit gesegnet.

Vom Lohn

Aber reden wir auch einmal über das, was uns scheinbar am Leben hält: über den 
Lohn, den wir für unsere Arbeit bekommen. Der Lohn der Arbeit muss gerecht 
sein, fordert Johannes Paul II. (Nr. 8, Anm. 24; 25–27). Aber was ist gerecht? Da-
rüber gibt es neben der Meinung des Papstes noch ein paar Millionen weitere. Die 
Ökonomie macht es sich einfach und meint, dass der Lohn der Grenzertrag der 
Arbeit ist. Der Lohn entspricht also jenem Wert, der verloren ginge, wenn man 
nicht produzieren würde. Aber da sind wir schon wieder im Dilemma. Denn: Was 
ist Wert? Und wer bewertet?

Es gibt da das Gleichnis vom Ziegelarbeiter und vom Kardinal. Der Kardinal 
besucht die Fabrik und fragt, was der Arbeiter da tue. Und der sagt, ich mache Zie-
geln und du? Ich führe die Kirche, sagt der Kardinal, und deshalb darfst du Emi-
nenz zu mir sagen. Aber was machst du Kardinal, fragt da der Ziegelarbeiter, ohne 
meine Ziegel? Wo ist dann dein Dom? 

Der Arbeiter fordert nichts anderes als eine Umwertung. Und eigentlich re-
den wir auch immer über so eine Umwertung, wenn wir von Reformen reden. 
Reformen bedeuten soziale Auf- und Abwertungen. Wie etwa bewerten wir die 
Leistung der Alleinerzieherin mit zwei Halbtagsjobs, der Lehrerin, die sich um die 
Jugendlichen in den Randbezirken kümmert? Und warum verdient der Manager, 
der in der Krise Millionen versenkt hat, 240 mal mehr als die Lehrerin? Und wa-

368

Kirche



rum hat die Lehrerin nicht nur wenig Lohn, sondern auch wenig Anerkennung – 
also wenig immateriellen Lohn?

Man müsste also die Frage nach dem Grenzertrag der Arbeit neu stellen – um-
fassender. Etwa so: Was würde der Gesellschaft verloren gehen, wenn du nicht ar-
beitest? Was meinen Sie, um wie viele Tausend wichtige Personen würde es plötz-
lich mehr geben. Krankenpfleger, Müllmänner, Putzfrauen, Lehrer … Und wie 
viele angeblich wichtige Personen würden arbeits- und bedeutungslos?

Die Ruhe und Ruhelosigkeit

Weil wir gerade vom Lohn gesprochen haben: Ist es nicht interessant, dass die 
Ruhe im religiösen Sinn der eigentliche Lohn für Arbeit und Mühe ist? Nicht 
Schätze und Wohlstand, nein die Nicht-Tat, die mit der „Untat“ gar nichts ge
mein hat. In der Schöpfungsgeschichte belohnt sich Gott selbst mit einem gan
zen Tag Arbeitslosigkeit (vgl. Gen 2,2f.). Vielleicht ist diese Ruhe gar das Ziel der 
Schöpfung überhaupt?

Viele wirtschaftliche Probleme beginnen eigentlich da, wo die Wirtschaft 
meint, der Lohn, das Geld, könne die Ruhe ersetzen, in der Meinung, die Ruhe 
sei „unproduktiv“. Daraus entsteht die Philosophie des Fließbandes und des rast-
losen Energiestromes, den man Fleiß nennt, das beständige Produzieren von Wa-
ren und Werten. Und das Ziel dieser Werte ist es wieder, dass es uns besser gehe 
und wir reich und zufriedener werden. So wird es versprochen und angepriesen.

Nun, das mit dem Reichtum hat funktioniert, nur an der Zufriedenheit hapert 
es noch. Warum? Genau deshalb: Weil unser Wachstum keine Ruhe kennt. Ge-
nau diese Ruhelosigkeit des Konsumismus ist auch einer der Hauptkritikpunkte 
der Enzyklika Centesimus annus (Nr. 37, Anm. 76, 93, 79; Nr. 61 u.a). Geändert 
hat sich nichts in den 25 Jahren seit Veröffentlichung des Papst-Schreibens. Die 
olympischen Ideale der Marktwirtschaft produzieren um der Produktion willen, 
nicht um des Fortschritts willen. Was wir heute Fortschritt nennen, ist viel zu oft 
der stumpfe Gleichschritt und werktätiger Trott. Diesem Trott-Syndrom kommt 
es sehr gelegen, dass es uns die Zeit nimmt, darüber nachzudenken, welchen Sinn 
und Zweck das Getane eigentlich hat.

Denn was würde man dann eigentlich sehen? Die mit Fetischen und Glücks-
Placebos vollgestopfte Existenz? Die Einsamkeit, die zugeschüttet werden muss? 
Die Freizeit, die auch noch mit Produktivität aufgeladen werden muss? Mit der 
Schrittzähler-App auf dem Handy bleibt man selbst beim Spaziergang produktiv. 
Die Gesellschaft lebt also in einem Horror vor der Ruhe und Leere. Freilich, in un-
serem Unbewussten sind wir ja schon so weit wie der liebe Gott, der sich nach der 
Schöpfung ausruht. Es kann ja kein Zufall sein, dass wir den Tag der Arbeit feiern, 
indem wir nicht arbeiten.

369

Enzyklika „Centesimus Annus“



Ain't got time to die
 

Aber die Arbeit hat noch eine andere Dimension, jene der Globalisierung. In den 
Südstaaten singen sie heute noch ein Lied, das später zur Vorlage vieler Jazz-Songs 
wurde. Der Text lautet: Keep so busy serving my massa, aint got time to die. Nicht 
einmal fürs Sterben ist Zeit, so hart wird für den Meister gearbeitet. So rollten die 
Melodien über die drückende Schwüle der Felder. Heute sind es nicht vier Millio
nen Sklaven sondern mehr als eine Milliarde auf der ganzen Welt, die so singen 
könnten. Ain’t got time to die in Indien, Bangladesh, China. Ain’t got time to die in 
Indonesien, auf den Philippinen, in Brasilien. Johannes Paul II. sprach schon vor 
25 Jahren über sie. Er prangerte Regionen an, wo „noch die Regeln des Kapitalis-
mus der Gründerzeit mit einer Erbarmungslosigkeit herrschen, die jener der fins-
tersten Jahre der ersten Industrialisierungsphase in nichts nachsteht.“ (Nr. 33)

Ja so ist das noch immer: Die Arbeiter sind die Ressource. Ressourcen braucht 
man, um sie zu verbrauchen. Wenn wir unsere T-Shirts und Jeans kaufen, billig, 
billig, billig, dann kaufen wir diese verbrauchten Leben mit. Und wir schmeißen 
sie dann für neue Kleider wieder weg.

„Immer das gleiche Gejammer“, sagen jetzt die Realisten über die so genann-
ten Naiven. Ja sicher, wir jammern. Aber nicht nur um die Opfer. Auch um ein 
plumpes System, das für unseren Reichtum die Lohnsklaverei des 19. Jhs. in die 
Zeitmaschine verfrachtet und im 21. Jh. wiedereröffnet hat, in den asiatischen 
Kellergewölben der Globalisierung. Man kann auch um die schlauen Realisten 
weinen, denen weisgemacht werden kann, es handle sich da um einen „zivilisato-
rischen Aufholprozess“. Aufgeholt wird da nichts, es wird Zivilisation abgestreift 
im Namen von Produktivität, Output, und Lohnstückkosten. Und es liegt an die-
sem Rückschritt statt Fortschritt, dass sie auch heute wieder singen müssen, ain´t 
got time to die.

Die Freiheit

Aber gehen wir einmal auch zum philosophischen Herz der Angelegenheit. Denn 
es sind ein paar wenige Grundformeln, auf denen sich die menschliche Arbeits-
gesellschaft erhebt. Eine der wichtigsten davon ist, dass die Freiheit des Handelns 
und des Handels das Bessere in der Welt wie von selbst, von unsichtbarer Hand, 
wie Adam Smith sagt, hervorbringt. In der Theorie klingt das logisch. Denn der 
böse Bäcker, der schlechte Semmeln bäckt, wird seine Kundschaft verlieren. Nur 
ist es so, dass die Wirtschaft kein Bäckerladen ist.

In der Enzyklika Centesimus annus kommt ein Satz immer wieder vor, der 
auch als Gegendogma zur Freiheit der Märkte gelten kann. Er sagt: „Eine Freiheit, 
die es ablehnt, sich an die Wahrheit zu binden, wird der Willkür verfallen und 
am Ende sich den niedrigsten Leidenschaften überlassen und damit sich selber 

370

Kirche



zerstören.“ (Nr. 41; 46) In einem solchen Prozess ist die Wachstumsgesellschaft 
gefangen. Sie zwingt das Individuum, seine Freiheit und seine Gewissensfreiheit 
im Namen der Freiheit des Systems aufzugeben. Sie weicht alle stabilisierenden 
Grundgesetze der Marktwirtschaft auf. Sie schafft Minijobs, die die soziale Siche-
rung außer Kraft setzen. Sie verunglimpft und verwässert die wichtigsten Staats-
funktionen. Sie setzt den Generationenvertrag durch die Jugendverarmung außer 
Kraft und sie verteilt den Reichtum selbst in den reichen Gesellschaften selbstzer-
störerisch ungleich.

Am Ende seiner Darlegungen fleht Papst Johannes Paul II. um Gottes Hilfe 
für die Welt. Wenn man der Bibel glauben darf, dass Gott den Menschen nach 
seinem Ebenbild geschaffen hat, und man der Psychologie glauben darf, dass der 
Mensch Gott nach seinem Ebenbild geschaffen hat, dann liegt darin wohl der 
Ausweg aus dem Dilemma: in einem „Erkenne dich selbst und handle, solange 
noch Zeit ist“. 

371

Enzyklika „Centesimus Annus“


