Enzyklika ,,Centesimus Annus*

Oliver Tanzer | Wien

geb. 1967, leitender Redakteur fiir AuRenpolitik
und Wirtschaft bei der 6sterreichischen Wochen-
zeitung Furche

olivertanzer@furche.at

Kapital, Arbeit und Menschenwiirde

25 Jahre Enzyklika ,Centesimus Annus*!

Er hat die Ausbeutung der Erde und des Menschen angeprangert, die globale Un-
gleichheit angeklagt und den Verlust der Seele in der Konsumgesellschaft: Papst
Johannes Paul II. Vor 25 Jahren erschien seine Enzyklika Centesimus annus tiber
die grolen Verwerfungen in der globalisierten Gesellschaft. Sie hat in ihrer Be-
deutung und Aussagekraft bis heute nichts verloren. Noch immer geht es um die
Grundprobleme der Zivilisation: um die Verantwortung der Starken und Reichen,
die Armeren teilhaben zu lassen an den Chancen der Entwicklung; um die schid-
lichen Einfliisse jeglicher Ideologie auf den Staat und seine Biirger; um die Frei-
heit, die unter der Leugnung der Wahrheit zur Diktatur wird; um die Wichtigkeit
der Forderung des schopferischen Handelns des einzelnen; und schliefdlich um
den werktidtigen Menschen als kostbarstes Vermogen jedes Unternehmens.

Fluch der Arbeit

Wenn Sie heute zur Arbeit gehen und dafiir Lohn erhalten, erinnern Sie sich da-
ran, dass Sie eigentlich nicht belohnt, sondern bestraft werden. Die Arbeit ist der
Fluch Gottes gegen die Menschen: , Im Schweif3e deines Angesichts sollst du dein
Brot essen.“ (Gen 3,17) Arbeit hat demnach nichts Ehrenwertes. Sie ist die von
Gott verdammte Pflicht, sich mit Pflanzen und Tieren so auseinanderzusetzen,
dass man sich von ihnen erndhren kann. Der Paradieszustand der Arbeit ist er-
reicht, wenn man sie nicht mehr braucht.

1 Dieser Text gibt Radioansprachen wieder, die vom Autor Ende April 2016 in O1 gehalten und fiir den
Druck geringfiigig tiberarbeitet wurden. Von O. Tanzer erschien zum Thema zuletzt: Lilith und die
Ddmonen des Kapitals. Die Okonomie auf Freuds Couch (gemeinsam verfasst mit T. Sedlacek), Miin-
chen 2015.

367



Kirche

Das ist es auch, was die Okonomen am Ende menschlicher Entwicklung sehen:
das Gliick der Arbeitslosigkeit. Bei Karl Marx gehen die Menschen wohlgelaunt fi-
schen. Bei John Maynard Keynes denken miindige Biirger iber Gott und die Welt
nach, also tiber ,,die wirklich wichtigen Dinge im Leben“, wie er meint. Stellen Sie
sich das einmal vor: Sie gehen heute zur Tir hinaus und kommen - nach Keynes -
am Abend mit einer guten Idee heim statt mit einem miiden Kopf - oder nach
Marx mit einer saftigen Forelle statt schlechter Laune und einem Fertiggericht.

Aber was ist nun mit dem Fluch der Arbeit? Johannes Paul II. meint, die Arbeit
sei ein sich in Beziehung setzen, die Wertschopfung besteht nicht nur in dem her-
gestellten Gut als vielmehr in der Verwirklichung einer Gemeinschaft von Men-
schen und Volkern. Den Markt sieht er als eine zivilisatorische Errungenschaft
menschlicher Kommunikation, wie er in seiner Enzyklika schreibt (Centesimus
Annus, Nr. 32; 35; 43). Kreativitdt zu entfalten solle das Ziel der Markte sein.

Die Mirkte miissten also etwas mehr vom Paradies aufsaugen und etwas weni-
ger vom Fluch des Stumpfsinnigen produzieren. Arbeitsleistung, die blof} in Pro-
duktion, Stiickzahl und Arbeitsstunden bemessen wird, ist wiirdelos. Und genau
so kdnnten Sie das heute ihrem Arbeitgeber sagen, vorausgesetzt natiirlich, sie
sind Papst oder Betriebsrat - und damit mit Unkiindbarkeit gesegnet.

Vom Lohn

Aber reden wir auch einmal tiber das, was uns scheinbar am Leben hilt: tiber den
Lohn, den wir fiir unsere Arbeit bekommen. Der Lohn der Arbeit muss gerecht
sein, fordert Johannes Paul II. (Nr. 8, Anm. 24; 25-27). Aber was ist gerecht? Da-
riiber gibt es neben der Meinung des Papstes noch ein paar Millionen weitere. Die
Okonomie macht es sich einfach und meint, dass der Lohn der Grenzertrag der
Arbeit ist. Der Lohn entspricht also jenem Wert, der verloren ginge, wenn man
nicht produzieren wiirde. Aber da sind wir schon wieder im Dilemma. Denn: Was
ist Wert? Und wer bewertet?

Es gibt da das Gleichnis vom Ziegelarbeiter und vom Kardinal. Der Kardinal
besucht die Fabrik und fragt, was der Arbeiter da tue. Und der sagt, ich mache Zie-
geln und du? Ich fiihre die Kirche, sagt der Kardinal, und deshalb darfst du Emi-
nenz zu mir sagen. Aber was machst du Kardinal, fragt da der Ziegelarbeiter, ohne
meine Ziegel? Wo ist dann dein Dom?

Der Arbeiter fordert nichts anderes als eine Umwertung. Und eigentlich re-
den wir auch immer tiber so eine Umwertung, wenn wir von Reformen reden.
Reformen bedeuten soziale Auf- und Abwertungen. Wie etwa bewerten wir die
Leistung der Alleinerzieherin mit zwei Halbtagsjobs, der Lehrerin, die sich um die
Jugendlichen in den Randbezirken kiimmert? Und warum verdient der Manager,
der in der Krise Millionen versenkt hat, 240 mal mehr als die Lehrerin? Und wa-

368



Enzyklika ,,Centesimus Annus*

rum hat die Lehrerin nicht nur wenig Lohn, sondern auch wenig Anerkennung -
also wenig immateriellen Lohn?

Man miisste also die Frage nach dem Grenzertrag der Arbeit neu stellen - um-
fassender. Etwa so: Was wiirde der Gesellschaft verloren gehen, wenn du nicht ar-
beitest? Was meinen Sie, um wie viele Tausend wichtige Personen wiirde es plotz-
lich mehr geben. Krankenpfleger, Miillmédnner, Putzfrauen, Lehrer ... Und wie
viele angeblich wichtige Personen wiirden arbeits- und bedeutungslos?

Die Ruhe und Ruhelosigkeit

Weil wir gerade vom Lohn gesprochen haben: Ist es nicht interessant, dass die
Ruhe im religiosen Sinn der eigentliche Lohn fiir Arbeit und Miihe ist? Nicht
Schitze und Wohlstand, nein die Nicht-Tat, die mit der ,,Untat“ gar nichts ge-
mein hat. In der Schopfungsgeschichte belohnt sich Gott selbst mit einem gan-
zen Tag Arbeitslosigkeit (vgl. Gen 2,2f.). Vielleicht ist diese Ruhe gar das Ziel der
Schopfung tiberhaupt?

Viele wirtschaftliche Probleme beginnen eigentlich da, wo die Wirtschaft
meint, der Lohn, das Geld, konne die Ruhe ersetzen, in der Meinung, die Ruhe
sei ,,unproduktiv®. Daraus entsteht die Philosophie des Flieffbandes und des rast-
losen Energiestromes, den man Fleif$ nennt, das bestdndige Produzieren von Wa-
ren und Werten. Und das Ziel dieser Werte ist es wieder, dass es uns besser gehe
und wir reich und zufriedener werden. So wird es versprochen und angepriesen.

Nun, das mit dem Reichtum hat funktioniert, nur an der Zufriedenheit hapert
es noch. Warum? Genau deshalb: Weil unser Wachstum keine Ruhe kennt. Ge-
nau diese Ruhelosigkeit des Konsumismus ist auch einer der Hauptkritikpunkte
der Enzyklika Centesimus annus (Nr. 37, Anm. 76, 93, 79; Nr. 61 u.a). Gedndert
hat sich nichts in den 25 Jahren seit Veroffentlichung des Papst-Schreibens. Die
olympischen Ideale der Marktwirtschaft produzieren um der Produktion willen,
nicht um des Fortschritts willen. Was wir heute Fortschritt nennen, ist viel zu oft
der stumpfe Gleichschritt und werktdtiger Trott. Diesem Trott-Syndrom kommt
es sehr gelegen, dass es uns die Zeit nimmt, dariiber nachzudenken, welchen Sinn
und Zweck das Getane eigentlich hat.

Denn was wiirde man dann eigentlich sehen? Die mit Fetischen und Gliicks-
Placebos vollgestopfte Existenz? Die Einsamkeit, die zugeschiittet werden muss?
Die Freizeit, die auch noch mit Produktivitét aufgeladen werden muss? Mit der
Schrittzéhler-App auf dem Handy bleibt man selbst beim Spaziergang produktiv.
Die Gesellschaft lebt also in einem Horror vor der Ruhe und Leere. Freilich, in un-
serem Unbewussten sind wir ja schon so weit wie der liebe Gott, der sich nach der
Schopfung ausruht. Es kann ja kein Zufall sein, dass wir den Tag der Arbeit feiern,
indem wir nicht arbeiten.

369



Kirche

Ain't got time to die

Aber die Arbeit hat noch eine andere Dimension, jene der Globalisierung. In den
Stidstaaten singen sie heute noch ein Lied, das spéter zur Vorlage vieler Jazz-Songs
wurde. Der Text lautet: Keep so busy serving my massa, aint got time to die. Nicht
einmal fiirs Sterben ist Zeit, so hart wird fiir den Meister gearbeitet. So rollten die
Melodien iiber die driickende Schwiile der Felder. Heute sind es nicht vier Millio-
nen Sklaven sondern mehr als eine Milliarde auf der ganzen Welt, die so singen
konnten. Ain’t got time to die in Indien, Bangladesh, China. Ain’t got time to die in
Indonesien, auf den Philippinen, in Brasilien. Johannes Paul II. sprach schon vor
25 Jahren tiber sie. Er prangerte Regionen an, wo ,,noch die Regeln des Kapitalis-
mus der Griinderzeit mit einer Erbarmungslosigkeit herrschen, die jener der fins-
tersten Jahre der ersten Industrialisierungsphase in nichts nachsteht.“ (Nr. 33)

Ja so ist das noch immer: Die Arbeiter sind die Ressource. Ressourcen braucht
man, um sie zu verbrauchen. Wenn wir unsere T-Shirts und Jeans kaufen, billig,
billig, billig, dann kaufen wir diese verbrauchten Leben mit. Und wir schmeifien
sie dann fiir neue Kleider wieder weg.

y2Jmmer das gleiche Gejammer“, sagen jetzt die Realisten tiber die so genann-
ten Naiven. Ja sicher, wir jammern. Aber nicht nur um die Opfer. Auch um ein
plumpes System, das fiir unseren Reichtum die Lohnsklaverei des 19. Jhs. in die
Zeitmaschine verfrachtet und im 21. Jh. wiedereroffnet hat, in den asiatischen
Kellergewolben der Globalisierung. Man kann auch um die schlauen Realisten
weinen, denen weisgemacht werden kann, es handle sich da um einen ,zivilisato-
rischen Aufholprozess“. Aufgeholt wird da nichts, es wird Zivilisation abgestreift
im Namen von Produktivitdt, Output, und Lohnstiickkosten. Und es liegt an die-
sem Riuickschritt statt Fortschritt, dass sie auch heute wieder singen miissen, ain "t
got time to die.

Die Freiheit

Aber gehen wir einmal auch zum philosophischen Herz der Angelegenheit. Denn
es sind ein paar wenige Grundformeln, auf denen sich die menschliche Arbeits-
gesellschaft erhebt. Eine der wichtigsten davon ist, dass die Freiheit des Handelns
und des Handels das Bessere in der Welt wie von selbst, von unsichtbarer Hand,
wie Adam Smith sagt, hervorbringt. In der Theorie klingt das logisch. Denn der
bose Backer, der schlechte Semmeln backt, wird seine Kundschaft verlieren. Nur
ist es so, dass die Wirtschaft kein Backerladen ist.

In der Enzyklika Centesimus annus kommt ein Satz immer wieder vor, der
auch als Gegendogma zur Freiheit der Mérkte gelten kann. Er sagt: , Eine Freiheit,
die es ablehnt, sich an die Wahrheit zu binden, wird der Willkiir verfallen und
am Ende sich den niedrigsten Leidenschaften iberlassen und damit sich selber

370



Enzyklika ,,Centesimus Annus*

zerstoren.“ (Nr. 41; 46) In einem solchen Prozess ist die Wachstumsgesellschaft
gefangen. Sie zwingt das Individuum, seine Freiheit und seine Gewissensfreiheit
im Namen der Freiheit des Systems aufzugeben. Sie weicht alle stabilisierenden
Grundgesetze der Marktwirtschaft auf. Sie schafft Minijobs, die die soziale Siche-
rung aufler Kraft setzen. Sie verunglimpft und verwissert die wichtigsten Staats-
funktionen. Sie setzt den Generationenvertrag durch die Jugendverarmung aufler
Kraft und sie verteilt den Reichtum selbst in den reichen Gesellschaften selbstzer-
storerisch ungleich.

Am Ende seiner Darlegungen fleht Papst Johannes Paul II. um Gottes Hilfe
fiir die Welt. Wenn man der Bibel glauben darf, dass Gott den Menschen nach
seinem Ebenbild geschaffen hat, und man der Psychologie glauben darf, dass der
Mensch Gott nach seinem Ebenbild geschaffen hat, dann liegt darin wohl der
Ausweg aus dem Dilemma: in einem ,,Erkenne dich selbst und handle, solange
noch Zeit ist“.

371



