
1	 Vgl. C. Strack, Mystiker der Moderne. Der tief religiös geprägte Komponist Arvo Pärt wird 80 Jahre alt, 
http://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/mystiker-der-moderne (Stand: 13.7.2016). 
Strack beruft sich in seiner Bezeichnung Pärts als „Mystiker“ auf: C. Nooteboom, Mit Arvo Pärt in der 
Sixtinischen Kapelle, in: NZZ 14.8.2015, http://www.nzz.ch/feuilleton/musik/mit-arvo-paert-in-der-
sixtinischen-kapelle-1.18595626.

2	 Vgl. die für die theologische Dimension im Werk Pärts maßgebliche Studie von C. Gröhn, D. Schnebel 
und A. Pärt. Komponisten als „Theologen“ (Ästhetik – Theologie – Liturgik 44), Berlin 2006.

Ganz Ohr 
Eine Begegnung mit dem Komponisten Arvo Pärt 

Er gehört zu den meistgehörten zeitgenössischen Komponisten klassischer Musik, 
wird als Kultfigur, als musikalischer Exot, aber auch als „Mystiker der Moderne“1 
und als komponierender „Theologe“2 bezeichnet: Die Rede ist von Arvo Pärt, dem 
estnischen Komponisten, der im vergangenen Jahr seinen 80. Geburtstag feierte. 
Unter seinen Auszeichnungen findet sich neben dem Preis der Europäischen Kir-
chenmusik (2005) oder dem Internationalen Brücke-Preis (2007) auch die Ehren-
doktorwürde der Katholisch-Theologischen Fakultät Freiburg i.Br. (2007). Dass 
ein russisch-orthodoxer Komponist, der in seinen Chorwerken fast ausschließlich 
Texte aus der Bibel und der katholischen Liturgie vertont, heute weltweit ein der-
art breitgefächertes Publikum fasziniert, mag zunächst erstaunen. Doch scheinen 
gerade sein schlichter Kompositionsstil und der meditative Grundtenor seiner 
Werke einer gegenwärtigen Sehnsucht nach Entschleunigung, Spiritualität und 
einem einfachen Leben zu entsprechen. Seine Musik ist eine auf das Wesentliche 
reduzierte Klangwirklichkeit, sie ist gewissermaßen frei von musikalischen Ge-
schmacksverstärkern und künstlichen Aromen, sie wirkt aufgrund der Reinheit 
und Schönheit ihrer Klänge. Dass hinter dem „Phänomen“ Arvo Pärt und seiner 
Musik jedoch weitaus mehr als ein Gegenwartstrend steckt, durfte ich bei einer 
unverhofften Begegnung mit dem Komponisten in der Whitworth Art Gallery im 
britischen Manchester im Juli 2015 eindrucksvoll erfahren. 

Dorothee Bauer | Wien

geb. 1983, Dr. theol. Dipl. Mus.,
verheiratet, 2 Kinder

dorothee.bauer.cello@gmail.com

372

Junge Theologie



3	 W. Sandner, in: Beiheft zur CD „Arvo Pärt, Tabula Rasa“ (ohne Seitenangaben). Zu Pärts Tintinnabuli-
Stil vgl. ausführlich H. Conen (Hrsg.), Arvo Pärt. Die Musik des Tintinnabuli-Stils. Köln 2006.

4 	 A. Pärt, Tintinnabuli – Flucht in die freiwillige Armut, in: H. Danuser u.a. (Hrsg.), Sowjetische Musik im 
Licht der Perestroika. Interpretationen – Quellentexte – Komponistenmonographien. Laaber 1990, 269f.

Die Ausstellung, die im Rahmen des Manchester Art Festivals zwei Wochen lang zu 
sehen war, widmete sich mit Gerhard Richter (*1932) und Arvo Pärt (*1935) dem 
Schaffen zweier prominenter Gegenwartskünstler, deren Werke sich gegenseitig 
inspiriert haben. Präsentiert wurden zwei Kunstwerke Richters: Doppelgrau, das 
aus vier in unterschiedlichen Graunuancen gehaltenen Glas-Diptychen besteht 
und Pärt gewidmet ist, und der Zyklus Birkenau, vier großflächige Fotografien von 
abstrakten Gemälden, bei denen Richter Schwarz-Weiß-Fotografien aus dem Kon-
zentrationslager Auschwitz-Birkenau aus dem Jahr 1944 übermalt hat. Jeweils in 
Viertel zerteilt, ließ jedes Bild vor dem Hintergrund der weißen Wand die Gestalt 
eines schmalen Kreuzes durchscheinen. Einen eindeutig religiösen Bezugsrah-
men eröffnete dagegen das Chorstück Drei Hirtenkinder aus Fátima von Pärt, das 
der estnische Chor Vox clamantis im Ausstellungsraum mehrmals täglich vortrug. 

Drei Hirtenkinder aus Fátima

Arvo Pärt komponierte das kurze, Gerhard Richter gewidmete Chorstück im Jahr 
2014 nach einer Pilgerfahrt zum portugiesischen Marienwallfahrtsort Fátima. 
Dass dort den Hirtenkindern im Jahr 1917 auch eine Prophezeiung des Zweiten 
Weltkriegs zuteil geworden sein soll, bildete eine inhaltliche Brücke zu Richter. 
Als Textgrundlage diente Pärt jedoch nicht eine der marianischen Weissagungen, 
sondern ein Psalmvers, der die Größe Gottes besingt: „Aus dem Munde von Kin-
dern und Säuglingen schaffst du dir Lob. Alleluia“ (Ps 8,3). Im Neuen Testament 
zitiert Christus diesen Psalmvers im Rahmen der Tempelreinigung als Antwort auf 
die Hohenpriester und Ältesten, die an den „Hosianna“-Rufen der Kinder Anstoß 
nehmen (vgl. Mt 21,16). Die abstrakte, auf die Schrecken des 20. Jhs. abhebende 
Kunst Richters und die eingängige, Gott preisende Musik Pärts ließen das Werk 
des anderen Künstlers jeweils in einem weiteren Deutehorizont betrachten. 

Das nur wenige Minuten dauernde Chorstück Drei Hirtenkinder aus Fátima 
entspricht nicht nur Pärts Vorliebe für Psalmenvertonungen, sondern auch sei
nem typischem Kompositionsstil, den er selbst nach dem lateinischen Wort für 
Glöckchen Tintinnabuli nannte: „Ich arbeite mit wenig Material, mit einer Stim-
me, mit zwei Stimmen. Ich baue aus primitivstem Stoff, aus einem Dreiklang, 
einer bestimmten Tonalität. Die Klänge eines Dreiklangs wirken glockenähnlich. 
So habe ich es Tintinnabuli genannt.“3 Zu diesem unverkennbaren Personalstil 
fand der Komponist erst im Jahr 1976 nach einem achtjährigen, selbst auferleg
ten musikalischen Schweigen, in dem er sich intensiv mit den einstimmigen 
Gesängen der Gregorianik, die für ihn „ein kosmisches Geheimnis“4 enthalten, 

373

Begegnung mit Arvo Pärt



5	 Zu Pärts musikalischer, persönlicher und religiöser Krise im Anschluss an seine Komposition Credo 
(1968) und die Entwicklung seines Tintinnabuli-Stils vgl. ausführlich P. Hillier, Arvo Pärt. Oxford 
1997, 64–85 und – aus der Perspektive des Komponisten selbst – E. Restagno, Mit Arvo Pärt im Ge-
spräch, in: ders. (u.a.), Arvo Pärt im Gespräch. Wien 2010, 6–96, bes. 35–38. In der Zeit seiner komposi-
torischen Abstinenz entstanden jedoch zwei Werke, seine Dritte Sinfonie und die sinfonische Kantate 
Laul Armastatule. Das Ende seiner künstlerischen Krise markiert die siebensätzige Suite Tintinnabuli 
aus dem Jahr 1976. 

6	 A. Pärt, Flucht in die freiwillige Armut, 269–270, hier: 269 [s. Anm. 4]. 
7	 H. Conen, Anmerkungen zum Kompositionsstil, in: E. Marinitsch (Hrsg.), Arvo Pärt. Wien 1999, T6–T7, 

hier: T6.

beschäftigt hatte.5 In diese Krisen-Zeit, die von Krankheit und der Trennung von 
seiner ersten Frau begleitet war, fällt auch die Konversion des Lutheraners zur 
russisch-orthodoxen Kirche. Dass Pärt fortan nurmehr offenkundig religiöse 
Werke komponierte, stieß auf Unverständnis und Widerstand von Seiten des 
sowjetischen Komponistenverbandes, was ihn 1980 schließlich zur Emigration 
aus Tallin in den Westen – zunächst nach Wien und dann nach Berlin – zwang. 
Aus der spirituellen Prägung seines Kompositionsstils macht Pärt selbst keinen 
Hehl: Das Komponieren im Tintinnabuli-Stil beschreibt er metaphorisch als 
„Weg in die freiwillig gewählte Armut“. Ähnlich den Wüstenvätern, die „all ihren 
Reichtum zurück(ließen) und (...) in die Einöde“ gingen, so möchte auch Pärt in 
seiner Musik „das ganze moderne Arsenal zurücklassen und sich durch die nackte 
Einstimmigkeit retten, bei sich nur das Notwendigste habend – einzig und allein 
den Dreiklang.“6 Typisch für die Musik Pärts ist daher die Abkehr von avantgar-
distischen Kompositionstechniken hin zu einer Verbindung von gregorianisch 
anmutenden Melodien mit einfachen Dreiklangsharmonien. Dabei steht die 
Textaussage bei Pärt stets im Zentrum: Seine Musik dient der Auslegung und dem 
Zu-Klang-Bringen von biblischen oder liturgischen Worten, die Melodien emp-
finden den natürlichen Sprechrhythmus nach. So zeichnet sich die Musik Pärts 
durch zwei Grundentscheidungen aus: „Einmal, ein Komponistenleben in einer 
bislang ungekannten Konsequenz der musikalischen Exegese des liturgischen 
Wortes zu widmen, und zum anderen, aufs engste damit verbunden, einen wei-
testgehenden Verzicht auf die musikalischen Mittel der eigenen Zeit zu üben, 
eine radikale, freiwillige Armut der Kunst, die aber, wie jede bewusst eingegan-
genen Beschränkung, den Geist erst für die Begegnung mit der Musik im heiligen 
Wort empfänglich macht.“7 

In Drei Hirtenkinder aus Fátima deklamieren zwei schlichte Hauptmelodie-
stimmen in mehreren Anläufen den Psalmvers „Aus dem Munde von Kindern 
und Säuglingen schaffst du dir Lob.“ Sie sind verflochten mit fast durchgängig 
erklingenden „Alleluia“-Rufen in den Bässen, deren jambischer Rhythmus dem 
Stück eine freudige Dynamik, eine heitere Beschwingtheit verleiht. Der immer 
wieder sich verdichtende und dann zur Einstimmigkeit zurückkehrende Lobge-
sang bewegt sich stets im tonalen Rahmen des zugrunde liegenden a-moll-Drei-
klangs. 

374

Junge Theologie



8	 R. Brotbeck / R. Wächter, Lernen, die Stille zu hören. Ein Gespräch mit dem estnischen Komponisten 
Arvo Pärt, in: Neue Zeitschrift für Musik 151 (1990), 13–16, hier: 16.

9	 W. Sandner, Tabula Rasa [s. Anm. 3].
10	 H. Hoping, Musik aus der Stille des Schweigens. Die musikalische Theologie des estnischen Komponisten 

Arvo Pärt, in: StdZ 225 (2007), 666–674, hier: 672. 
11	 W. Sandner, Tabula Rasa [s. Anm. 3].

Das Stück verfehlte auch im Museum seine Wirkung nicht: Als der Chor zu sin
gen begann, machten sich unter den zahlreichen umherschweifenden Muse
umsbesucher(inne)n andächtiges Schweigen und gebanntes Lauschen breit. 
In gemeinsamer Konzentration auf die rein intonierten Klänge vereinten sich 
Menschen unterschiedlichster Herkunft und religiöser Einstellung. Vor unseren 
Augen verwandelte sich der Ausstellungsraum in einen beinahe sakralen Raum, 
der mich an die Feier der orthodoxen Liturgie mit ihren wunderbaren Gesängen 
erinnerte. 

Musik aus der Kraft der Stille 

Plötzlich trat, ohne Vorankündigung, ganz unscheinbar, Arvo Pärt selbst in den 
Raum. Von der Öffentlichkeit beinahe unbemerkt setzte sich der großgewach-
sene ältere Herr mit seinem ergrauten Vollbart zwischen die Menschen auf den 
Boden und lauschte, an eine Wand gelehnt, geraume Zeit mit geschlossenen Au-
gen und halb geöffnetem Mund den Klängen der Musik. Er schien in eine eigene 
Welt versunken zu sein, in eine Welt der Klänge, der Musik und des Schweigens, 
vielleicht des Gebetes, ganz in sich gekehrt, ohne auf seine Umgebung und die 
vorbeischlendernden Museumsbesucher(innen) zu achten. Der Komponist war 
„ganz Ohr“. Die unglaubliche Ausstrahlung des in sich ruhenden Komponisten, 
der ganz im Augenblick des Gehörten aufzugehen schien, ließ mich die Musik in 
einer noch tieferen Weise erfassen. 

Das Bild des lauschenden Komponisten steht für mich sinnbildlich für die 
Musik Arvo Pärts, die aus der Stille gewonnen ist und in die Stille zurückführen 
möchte. Es mag zunächst paradox klingen, doch für den Komponisten ist das 
Schweigen der Ausgangspunkt seiner Kompositionen, denn die Stille ist für ihn 
„vollkommener (...) als die Musik. Man muss nur lernen, das zu hören.“8 Ent-
scheidend war für Pärt die Erkenntnis, dass es „genügt, wenn ein einziger Ton 
schön gespielt wird. Dieser eine Ton, die Stille oder das Schweigen beruhigen 
mich.“9 Mehr noch: Die Musik Pärts kommt einem aus dem Schweigen gewon-
nenen Gebet gleich, sie ist letztlich selbst „eine Sprache des Gebets“10. Seine 
Kompositionen, darunter auch die Drei Hirtenkinder aus Fátima, wirken „wie 
hesychastische Gebete eines musikalischen Anachoreten, mysteriös und einfach, 
leuchtend und voller Liebe“11. Wenn Musik bei Pärt Gebet ist, so hat Beten bei 
ihm ganz wesentlich mit Hören zu tun: einem inneren Hören auf eine Wirklich-
keit, die „hinter“ den Alltagsgeräuschen liegt und die in der konzentrierten Rein-

375

Begegnung mit Arvo Pärt



heit der Pärt’schen Dreiklänge erahnbar wird. Das inneres „Verkosten“ der gewis-
sermaßen aufs Wesentliche reduzierten Klänge vermag auch die Zuhörer(innen) 
innerlich ruhig werden, einstimmen und eintauchen lassen in eine Stille, die sie 
letztlich in Berührung mit Gott bringen kann. So wird das Hören auf die Musik 
Pärts gewissermaßen zu einer Schule des Hörens: „Die Musik Arvo Pärts ist im 
besten Sinne ,Andacht‘: Sie ermöglicht, alle Aufmerksamkeit in der Gegenwart 
zu sammeln und Gott durch das zur Musik gewordene biblische Wort zu begeg-
nen.“12 

Doch wäre es verfehlt, in Pärt einen frommen, weltabgewandten Eremiten 
zu sehen. Als der Durchgang des Stückes beendet war und sich die Sänger(innen) 
auf den nächsten Einsatz vorbereiteten, stand Pärt auf. Doch statt – wie man von 
einem derart prominenten Komponisten erwarten könnte – Anerkennung und 
Ehrerbietung für seine Person und sein Werk entgegenzunehmen, tat Pärt etwas 
zutiefst Berührendes: Er ging auf die beiden Kleinkinder im Raum zu, die in den 
Armen ihrer Väter schaukelten. Voll Liebe und einer übers ganze Gesicht strah-
lenden Freude betrachtete er sie, beugte sich zu ihnen herab und begann ihnen 
leise das von den Sängern intonierte „Alleluia“ vorzusprechen und dabei liebe-
volle Grimassen zu schneiden. Aus seiner Mimik sprachen Zuneigung, eine groß-
väterliche Rührung, eine übermäßige Freude über die Anwesenheit der beiden 
Kinder. Ich habe selten einen Menschen mit einer derart überwältigenden Aus-
strahlung gesehen, der den Mut hat, sich selbst vollkommen zurückzunehmen. 

Das Bild des hörenden, ganz gesammelten Komponisten und diese schlichte 
und liebevolle Geste, auf die Kinder zuzugehen, wirken wie Schlüsselmomente für 
das Verständnis des Pärt’schen Lobgesanges: „Aus dem Munde von Kindern und 
Säuglingen schaffst du dir Lob. Alleluia“. Person, Musik und Spiritualität schei-
nen bei Arvo Pärt ganz im Einklang zu stehen. Der Komponist, der die Massen zu 
begeistern vermag, entzieht sich dabei allen plakativen Zuschreibungen. Seine 
Musik, die aus der Stille gewonnen ist, lädt ein zum Hören. 

12	 B. Kowalski / M. C. Hastetter, Die Johannespassion von Arvo Pärt. Stuttgart 2015, 10.

376

Junge Theologie


