
1	 F. Graf, Art. „Epiphanie“, in: DNP 3 (1997), 1150–1152, hier: 1151.
2	 Vgl. E. Pax, Art. „Epiphanie“, in: RAC 5 (1962), 832–909, hier: 832.

Epiphanie
Gott mischt sich ein

„Epiphanie“ – „Erscheinung des Herrn“ – ist nicht nur ein christliches Fest in der 
Weihnachtszeit. Epiphanie ist auch nicht ausschließlich auf das Neue Testament 
beschränkt. Epiphanie ist eine der Weisen, wie Gott sich einmischt, und das nicht 
nur zur Weihnachtszeit, nein, auch im Alten Testament.

„Epiphanie“ ist eine ganz bestimmte Offenbarungsweise der Gottheit. Der 
Begriff kommt aus dem Griechischen und bezeichnet in nichttheologischer Ver­
wendung die äußere Erscheinung eines Menschen (auch: Ansehen, Würde), die 
zweidimensionale Fläche (Oberfläche), die Front des Heeres und das Auftauchen 
des Feindes. Schon früh wird das Wort aber auch für die Götter gebraucht: In den 
mythischen Erzählungen treten die Gottheiten zunächst unerkannt auf und ge­
ben sich dann gegenüber den Menschen zu erkennen. „Feste Bestandteile dieser 
E(piphanie) sind die übermenschliche Größe der Gottheit, die sie begleitende 
Lichterscheinung und der göttl(iche) Wohlduft; die Menschen reagieren mit 
Furcht, welche die Gottheit zu zerstreuen sucht.“1 Die Religionsgeschichte ver­
steht unter Epiphanie das hereinbrechende und wieder verschwindende Sicht­
barwerden der bzw. einer Gottheit.2 Die literarische Darstellung dessen folgt be­
stimmten Konventionen hinsichtlich der sprachlichen Form und der Motive.

Dabei werden zwei Begriffe weitgehend synonym gebraucht: „Epiphanie“ und 
„Theophanie“. Man könnte feine Nuancen unterscheiden: So wird mit „Epipha­
nie“ gerne das rettende Erscheinen Gottes in der Geschichte bezeichnet, während 
„Theophanie“ eher die erschreckenden Begleitumstände (mysterium tremendum), 
das Gericht oder auch die Willenskundgabe im Wort (als Mahnung und Warnung) 
zusammenfasst.

Thomas Hieke | Mainz

geb. 1968, Professor für Altes Testament an der 
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

thieke@uni-mainz.de

Reflexion

378



3	 Vgl. J. Niehaus, Art. „Theophany“, in: NIDOTTE. Grand Rapids 1997.
4	 S. z.B. die Erzählung vom vergeblichen Versuch der Baalspropheten in 1 Kön 18,16–29, ihr Opfer 

durch göttliches Feuer entzünden zu lassen, während Elija das „Wunder“ von Lev 9,24 wiederholen 
kann: 1 Kön 18,30–38.

5	 S. z.B. den „heiligen Boden“ am brennenden Dornbusch in Ex 3 oder die kultischen Vorsichtsmaß­
nahmen bei der Erscheinung Gottes am Jom Kippur in Lev 16.

6	 Typische Orte für Gotteserscheinungen sind natürliche Umgebungen, die als „heilig“ gelten, z.B. 
Quellen (Gen 16,7), Flüsse (Gen 32,23–33), Bäume (Gen 12,6–7), v.a. aber und mit großer Bedeutung 
sind es Berge, auf denen Gott erscheint (Ex 19; 1 Kön 19; Ps 48). Als Offenbarungsort Gottes gelten 
vornehmlich der Berg Sinai/Horeb sowie der Berg Zion (Jerusalem), der in bestimmten Psalmen (z.B. 
Ps 48; Ps 87) und prophetischen Visionen (z.B. Jes 6; Ez 10; Amos 1,2; Zef 1) als Ort der besonderen 
Präsenz Gottes verstanden wird. Vgl. T. Hiebert, Art. Theophany in the OT, in: The Anchor Yale Bible 
Dictionary 6 (1992), 505–508; H.D. Preuß, Theologie des Alten Testaments, Bd. 2. Stuttgart 1992, 52–
53; R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments, Bd. 2: Thematische Entfaltung. Neukirchen-Vluyn 
2001, 153–155.

7	 S. auch E. Pax, ΕΠΙΦΑΝΕΙΑ: Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur biblischen Theologie (MThS.H 10). 
München 1955, 134–139.

8	 Vgl. T. Hiebert, Theophany, 510 [s. Anm. 6], mit Verweis auf das „Kultbilderverbot“: Ex 20,4.23; Ex 
34,17; Lev 19,4.

9	 J. Jeremias, Theophanie. Die Geschichte einer Gattung (WMANT 10). Neukirchen-Vluyn ²1977, 1.

Charakteristika biblischer Theophanien

Die biblischen Theophanien haben eine Reihe von Charakteristika gemeinsam:3 
(1) Sie beruhen auf göttlicher Initiative und können nicht durch menschliche 
Magie herbeigeführt werden.4 (2) Gott erscheint zeitlich befristet, um ein be­
stimmtes Vorhaben auszuführen. (3) Dieses Vorhaben besteht in Rettung und 
bzw. oder Gericht. (4) Die Heiligkeit Gottes wirkt sich auf den Erscheinungsort 
aus,5 Dabei ist Gott aber nicht an den Ort gebunden.6 (5) Die „Offenbarung“ 
Gottes ist untrennbar mit Gottes „Verborgenheit“ verknüpft. So zeigt die Wolke 
zwar Gottes Präsenz an, verhüllt ihn aber zugleich.7 (6) Menschen reagieren auf 
die Theophanie mit Furcht (klassisch in Ex 20,18). (7) Die Natur reagiert mit 
diversen Erschütterungen: Erdbeben, Bergerosionen. (8) Die Theophanie-Vorstel­
lungen werden auch für die Schilderung eschatologischer Erwartungen (v.a. in 
der Prophetie) verwendet. (9) Häufig ist die Theophanie mit der Mitteilung gött­
licher Worte verbunden (s. z.B. die Erscheinungen vor Abraham im Genesis- und 
vor Mose im Exodus-Buch). (10) Ein weiterer ganz wesentlicher Aspekt besteht 
darin, dass es bei „Gotteserscheinungen“ in diesem Sinne nie um gestalthafte 
Phänomene geht, die Rückschlüsse auf das Aussehen Gottes erlauben würden.8 
Selbst „am Anfang“ (Genesis), bei dem Gott noch sehr konkret mit den ersten 
Menschen und mit Abraham spricht, werden JHWHs Gestalt und Aussehen nicht 
beschrieben. J. Jeremias formuliert es so: „Die Frage: Kann man Jahwe sehen? 
wird in diesen Schilderungen seines Kommens nicht ausdrücklich beantwortet. 
Sie wird implizit bejaht und verneint. Sie wird insofern bejaht, als ganz unreflek­
tiert von einem Kommen Jahwes die Rede ist; sie wird insofern verneint, als nie 
von der Gestalt Jahwes gesprochen, Jahwe nie selbst beschrieben wird, sondern 
nur die Art und Weise seines Kommens und die Folgen, die es mit sich bringt.“9 

379

Epiphanie



10	 S. z.B. Gen 32,31; Ex 3,6; 19,12–13; 24,11; 33,20–23; Ri 6,22–24.
11	 Vgl. T. Hiebert, Theophany, 511 [s. Anm. 6].

Die Hebräische Bibel erwähnt mehrfach, dass die unmittelbare Begegnung mit 
der Gottheit normalerweise zum Tod des Menschen führt. Entsprechende Selbst­
demütigungen und Schutzmaßnahmen sind erforderlich. Wenn die Begegnung 
stattfindet und der Mensch überlebt, ist dies ein außergewöhnliches Ereignis.10

Während in anderen biblischen Kontexten JHWH auch mit weiblichen Meta­
phern vorgestellt wird, dominiert in den Theophanie-Texten der männliche As­
pekt.11 Dies ist der Spiegel einer patriarchalen Gesellschaftsstruktur, bei der der 
(maskuline) König an der Spitze steht. Das Konzept des Königtums ist ein mög­
licher gemeinsamer Nenner der Theophanien: JHWH als König erscheint als 
machtvoller Krieger, verkörpert den Richter, der die gerechte Welt- und Gesell­
schaftsordnung wiederherstellt, und wirkt als Gesetzgeber.

Die Redeweise der Hebräischen Bibel

Die hebräische Bibel verwendet meistens Allerweltswörter für das Erscheinen 
Gottes. Fast 2000 Mal ist das Wort „kommen“ belegt – aber wenn Gott „kommt“, 
so ist das eine Epiphanie! Nach der gewaltigen Gotteserscheinung auf dem Sinai, 
beruhigt Mose in Ex 20,20 das Volk mit dem Satz „Fürchtet euch nicht! Gott ist 
gekommen, um euch auf die Probe zu stellen“ (EÜ = Einheitsübersetzung 1980). 
Was hier noch beängstigend wirkt, wird in Ps 50,3 geradezu erhofft: Gott möge 
sein Gericht endlich in die Tat umsetzen! „Unser Gott komme und schweige 
nicht; Feuer frisst vor ihm her; um ihn stürmt es gewaltig“ (EÜ modifiziert). Ähn­
lich wird die Gerichtstheophanie in allen drei Teilen des Jesajabuches formuliert 
(Jes 3,14; 30,27; 35,4; 40,10; 66,15) – freilich ist dieses Gericht keine gewalttätige 
Willkür eines rasenden Gottes, sondern die gerechte Vergeltung, die die Verant­
wortlichen für das Unrecht zur Rechenschaft zieht und für die Notleidenden Ret­
tung bedeutet.

Näher an der klassischen Vorstellung des Wohnens Gottes im Himmel steht 
die Redeweise, dass Gott „herabsteigt“. Insbesondere in Ex 19–20, der großen 
Theophanie am Sinai, steigt Gott mehrfach auf den Berg herab (s. auch Ex 34,5). 
In den Psalmen wird dieses Herabsteigen auch erbeten: „HERR, neig deinen Him­
mel, und steig herab, rühre die Berge an, so dass sie rauchen“ (Ps 144,5 EÜ), und 
die Propheten kündigen es an: „Denn seht, der HERR zieht aus von seiner Stätte 
und steigt herab und tritt auf die Höhen der Erde“ (Mi 1,3 ZB = Zürcher Bibel). 

Wenn JHWH in kriegerischem Kontext erscheint, heißt es, dass er mit dem 
Heer Israels „auszieht“ (Ri 4,14; 2 Sam 5,24; Ps 68,8–9). Entsprechend katas­
trophal geht es aus, wenn JHWH das nicht tut (Ps 44,10; 60,12; 108,12). Für die 
Heimkehr aus dem Exil verheißt Jes 52,12, dass Gott mitgeht: „Nicht in Hast wer­

Reflexion

380



12	 Abram/Abraham (Gen 12,7; 17,1; 18,1; 22,14), Isaak (Gen 26,2.24), Jakob (Gen 35,1.9; s. auch Ex 6,3), 
Mose (Ex 3,2; 3,16; 4,1.5).

13	 Vgl. Num 14,10.14; 16,19; 17,7; 20,6; Dtn 31,15.
14	 Vgl. z.B. Jes 3,8; 6,3; 10,16; 24,23; 35,2; 40,5; 58,8; 59,19; 60,1; 66,18–19.

det ihr ausziehen und nicht als Flüchtlinge werdet ihr gehen, denn der HERR geht 
vor euch her, und der Gott Israels ist eure Nachhut“ (ZB modifiziert).

Neben diesen eher an der Bewegung orientierten Verben gibt es auch solche, 
die das Sehen thematisieren. Schwerpunktmäßig in der Tora begegnet der Aus­
druck, dass Gott „sich sehen lässt“ oder eben „erscheint“, etwa den Patriarchen 
und Mose.12 Bei der Einrichtung des Kultes am Zeltheiligtum erscheint die Herr­
lichkeit JHWHs; Gott sagt zu, dass er im Allerheiligsten erscheinen wird (Lev 16,2), 
was entsprechende Vorsichtsmaßnahmen erfordert. Noch während der Wüsten­
wanderung erscheint Gott dem Volk mehrmals,13 dann nur noch und viel selte­
ner den hervorragenden Gestalten in den Geschichtsbüchern (Samuel, David, 
Salomo). Die Gotteserscheinungen werden im Verlauf der Bibel seltener. Bei den 
Propheten wird das Erscheinen Gottes erst wieder für die Zukunft angekündigt: 
„Und über ihnen wird der HERR erscheinen, und wie ein Blitz schießt sein Pfeil 
hervor, und Gott, der HERR, stößt ins Horn und fährt daher in den Sturmwinden 
von Teman“ (Sach 9,14 ZB). Dass Gott wirklich „strahlend erscheint“, kommt eher 
selten vor; einschlägig ist hier Dtn 33,2. Mose eröffnet seinen Segen über die Stäm­
me Israels mit einem Rückblick. „(Mose) sprach: ‚Der HERR kam hervor aus dem 
Sinai, er leuchtete auf für sie aus Seïr, er strahlte aus dem Gebirge Paran, er trat he­
raus aus Tausenden von Heiligen. Ihm zur Rechten flammte für sie das Feuer des 
Gesetzes‘“ (EÜ modifiziert). Ps 80,2 und 94,1 erbitten mit dem Wort „strahlend er­
scheinen“ die Theophanie: „Gott der Vergeltung, o HERR, du Gott der Vergeltung, 
erscheine!“ (EÜ). Das Aufleuchten Gottes bringt das Licht als Metapher für die 
Gegenwart Gottes ins Spiel. In Mal 3,20 wird dies zu einem bekannten Trostbild 
für diejenigen, die treu zu Gott halten, verbunden: „Für euch aber, die ihr meinen 
Namen fürchtet, wird die Sonne der Gerechtigkeit aufgehen, und in ihren Flügeln 
ist Heilung“ (ZB). 

Schließlich ist die Rede von der Herrlichkeit Gottes ein häufiger Ausdruck für 
das Erscheinen und die Präsenz Gottes. Insbesondere im Kult ist Gott auf diese 
Weise gegenwärtig. Was in Ex 29,43–45 geplant wird, wird in Ex 40,34–35 umge­
setzt: Die Herrlichkeit JHWHs nimmt Wohnung im Heiligtum. In 1 Kön 8,10–11 
wird dies mit den gleichen Worten für den Tempelbau Salomos festgestellt. Auch 
in den Psalmen steht der Ausdruck „Herrlichkeit“ als Chiffre für die von den Men­
schen wahrnehmbare Seite Gottes. Klassisch ist dies in dem von Joseph Haydn so 
berühmt vertonten Psalmwort 19,2 ausgedrückt: „Die Himmel erzählen die Herr­
lichkeit Gottes“ – in der großartigen Schöpfung nimmt der Mensch die Präsenz 
Gottes wahr (s. auch Ps 104,31). Die Herrlichkeit Gottes ist auch ein zentraler As­
pekt in der Theologie des Jesajabuches.14 

381

Epiphanie



15	 Vgl. A. Scriba, Die Geschichte des Motivkomplexes Theophanie. Seine Elemente, Einbindung in Gesche-
hensabläufe und Verwendungsweisen in altisraelitischer, frühjüdischer und frühchristlicher Literatur 
(FRLANT 167). Göttingen 1995, 122–131.

Die Erscheinungen

Die biblische Literatur deutet bestimmte meteorologische oder geologische Beob­
achtungen aus der Natur als Sichtbarwerden Gottes bzw. seiner Herrlichkeit. Man 
spricht hier von einem Motivkomplex.15 Die Bibel hält aber zugleich die Distanz 
klar fest: Gott ist nicht mit dem Naturphänomen zu identifizieren, und auf das 
Aussehen Gottes kann nicht zurückgeschlossen werden. Wenn Gott in den sicht- 
und hörbaren Dingen oder wie diese erscheint, so geht es um seine Präsenz und 
Wirkmacht, nicht um seine Gestalt. Epiphanie oder Theophanie heißt nicht, dass 
Gottes Transzendenz, sein absolutes Stehen über der geschaffenen Welt, in Frage 
gestellt wird.

Feuer
Feuer ist eine ambivalente Erscheinung (Licht und Wärme einerseits, Vernich­
tung andererseits). Ähnlich ist es mit der Erscheinung Gottes im Feuer, etwa im 
Dornbusch, der brennt und doch nicht verbrennt (Ex 3,2). Die Präsenz Gottes im 
Feuer wird in den Kult transformiert: In Lev 9,23–24 besteht der Höhepunkt der 
Einrichtung der Opfer darin, dass das Opferfeuer selbst von JHWH ausgeht und 
die bereitgestellten Opferstücke verzehrt. Gott selbst entzündet also das Opferfeu­
er, das von nun an nicht mehr verlöschen soll (Lev 6,5) – und damit ist die Zusage 
erteilt, dass Gott im Kult, wenn er in rechter Weise ausgeübt wird, zugänglich und 
gegenwärtig ist. Die Chronik erzählt – an Lev 9 anknüpfend – diese Geschichte 
auch für den Tempel Salomos: „Und als Salomo aufgehört hatte zu beten, fuhr das 
Feuer vom Himmel herab und fraß das Brandopfer und die Schlachtopfer, und 
die Herrlichkeit des HERRN erfüllte das Haus, und die Priester konnten das Haus 
des HERRN nicht betreten, denn die Herrlichkeit des HERRN erfüllte das Haus des 
HERRN. Und als alle Israeliten das Feuer herabfahren sahen, während die Herr­
lichkeit des HERRN über dem Haus war, knieten sie mit dem Angesicht zur Erde 
nieder, auf das Steinpflaster, warfen sich nieder und lobten den HERRN: Ja, er ist 
gut; ja, ewig ist seine Güte!“ (2 Chr 7,1–3 ZB). Damit hat der salomonische Tempel 
(nach der Chronik) den gleichen Stellenwert wie das „Zelt der Begegnung“, das in 
der Tora nach der Anweisung Gottes an Mose gebaut worden war. In der Prophe­
tie, besonders bei Jesaja, wird die Feuermetapher wieder aufgegriffen für das ange­
kündigte Gerichtshandeln Gottes (Jes 29,6; 30,27–30; 66,15–16).

Wetterphänomene
Zum Feuer als Erscheinungsweise Gottes kommen häufig Wetterphänomene 
(Wolke, Gewitter, Sturm) hinzu. Die Wolke ist die markante Erscheinung Gottes 

Reflexion

382



16	 Vgl. Ex 20,21; Dtn 4,11; 5,22; Ps 18,10 par.; 97,2; 2 Sam 22,10; Joel 2,2; Zef 1,15; Ez 30,3.18; Klgl 3,44.
17	 Vgl. z.B. Ps 18,12 par 2 Sam 22,12; letzlich auch im kultischen Bereich: Lev 16,2; 1 Kön 8,12; 2 Chr 

6,1.
18	 Vgl. dazu im Detail: R. Müller, Jahwe als Wettergott. Studien zur althebräischen Kultlyrik anhand ausge-

wählter Psalmen (BZAW 387). Berlin – New York 2008, 18–146.
19	 Vgl. T. Hiebert, Theophany, 508f. [s. Anm. 6].
20	 Vgl. Ps 18,15 par. 2 Sam 22,15; Ps 144,6; Hab 3,9.11; Sach 9,14. 
21	 Ganze Gewitterszenarien als gewaltige Erscheinungen Gottes schildern z.B. Ri 5,4; Jes 30,30; Ex 

19,16; Jer 10,13 par 51,16; Ps 77,19; 97,4; 135,7.

im Buch Exodus (z.B. Ex 19,9; 34,5), besonders auch bei der Einrichtung des Hei­
ligtums (Ex 40,38): „Bei Tag schwebte über der Wohnstätte die Wolke des HERRN, 
bei Nacht aber war an ihr Feuer vor den Augen des ganzen Hauses Israel, solange 
ihre Wanderung dauerte“ (EÜ). Aufgegriffen wird diese Erscheinungsform bei der 
Einweihung des salomonischen Tempels (1 Kön 8,10–11) und in den Ezechielvisi­
onen (Ez 1,4; 10,3–4). Die Wolke ist einerseits das Zeichen der positiven Präsenz 
Gottes, andererseits aber auch ein Bild, das Verhüllung und Verborgenheit anzeigt 
(Wolkendunkel).16 Die Wolke entzieht Gott dem menschlichen optischen Zu­
griff:17 „Das Volk hielt sich in der Ferne und Mose näherte sich der dunklen Wolke, 
in der Gott war“ (Ex 20,21 EÜ 1980). Der gleiche Begriff für „dunkle Wolke“ wird 
von Salomo beim Tempelweihgebet als der Wohnort Gottes genannt: „Damals 
sagte Salomo: Der HERR hat die Sonne an den Himmel gesetzt; er selbst wollte im 
Dunkel wohnen“ (1 Kön 8,12 EÜ). Die dunkle Wolke ist auch der Vorbote für das 
Gewitter und den Sturm – weitere Erscheinungsweisen Gottes in biblischer Litera­
tur. JHWH, der Gott Israels, zieht in einem „kumulativen Monotheismus“ die Ei­
genschaften und Attribute der Götter aus Israels Umwelt an sich. Der syrische 
Wettergott Hadad/Adad, der kanaanäisch-ugaritische Baal, der babylonische Mar­
duk – sie zeigen, dass die Menschen seit uralter Zeit in gewaltigen Wetterphäno­
menen das machtvolle Wirken ihrer Gottheiten sahen. Dies alles ist – wie auch die 
Vorstellung vom Sonnengott – in die Denkweisen von JHWH eingeflossen.

Für den Menschen ist die Erfahrung wiederum ambivalent: Der Regen ist einer­
seits notwendiger Segen für das Gedeihen der Vegetation, andererseits können zu 
heftiger Niederschlag und Sturm verheerende Wirkungen haben. Eine Reihe von 
Psalmen zeigt diese Grundspannung (z.B. Ps 18; 29; 50; 77; 83; 97; 104; 144)18. In 
dieser Ambivalenz spiegelt sich das Erleben Gottes als mysterium tremendum et fas-
cinans.19 Vor allem der Donner im Gewitter gilt als „Himmelsstimme“, sie rahmt 
den Dekalog (vgl. Ex 19,16; Ex 20,18) und steht im Zentrum von Ps 29. Dabei ver­
mischen sich auch Wetterphänomene und Kriegsmetaphern: Aus Ugarit wird die 
Vorstellung des „Wolkenfahrers“ übernommen, d.h. die Gottheit nutzt die Wol­
ken als Streitwagen. „Keiner ist wie der Gott Jeschuruns [poetische Variante von 
‚Israel‘, Anm. TH], der am Himmel einherfährt dir zur Hilfe und in seiner Hoheit 
auf den Wolken“ (Dtn 33,26 ZB); „der Wolken zu seinem Wagen macht, auf Flü­
geln des Sturms dahinfährt“ (Ps 104,3bc ZB; s. auch Ps 68,5.33–34). Die Blitze des 
Gewitters sind Pfeile, also Kriegswaffen20, und flammendes Feuer.21 Zum Sturm als 

383

Epiphanie



22	 Ri 5,4; Ps 18,8 par. 2 Sam 22,8; Jes 5,25; 13,13; 24,18–20; Jer 4,24; 10,10; 51,29; Ez 38,20; Joel 2,10; 
4,16; Hag 2,6.21; Nah 1,5; Hab 3,10; Sach 14,4; Ps 29,8; 46,4; 68,9; 77,19; 97,4; 99,1; 114,7. Vgl. J. Je­
remias, Theophanie, 68–69 [s. Anm. 9]; A. Scriba, Geschichte, 58–64 [s. Anm. 15].

23	 Vgl. auch R. Rendtorff, Theologie, 172 [s. Anm. 6].

Erscheinungsweise Gottes gibt es zahlreiche Belege (z.B. Hos 13,15; Jes 29,6; Jer 
23,19; 30,23; Ez 13,13; Ps 107,25.29; 148,8; Ijob 38,1; 40,6; 2 Kön 2,1.11).

Geophänomene
Auch Geophänomene wie Bergerosionen, Erdbeben und Vulkane stehen außer­
halb der Normalität des Erlebens und werden daher als Manifestationen gött­
licher Macht betrachtet. Wieder ist die Theophanie am Sinai paradigmatisch: 
Wie das Volk, so erzittert auch der Berg beim Kommen Gottes (Ex 19,16.18); das 
Zittern ist geradezu Zeichen der Präsenz Gottes (1 Sam 14,15; Jes 41,5). Für das 
Beben der Erde und des Himmels, für das Wanken der Berge, wenn Gott einher­
schreitet, gibt es eine Fülle an Belegen.22 Bei Ex 19,18 („Der ganze Sinai war in 
Rauch gehüllt, denn der HERR war im Feuer auf ihn herabgestiegen. Der Rauch 
stieg vom Berg auf wie Rauch aus einem Schmelzofen. Der ganze Berg bebte ge­
waltig“ EÜ) könnte man an einen Vulkanausbruch denken, und vielleicht bilden 
Erzählungen von einem solchen Erleben den Hintergrund für die Darstellung. 
Damit ist jedoch nicht erwiesen, dass der Berg Sinai an einem Vulkan zu lokali­
sieren sei. Auf der Sinai-Halbinsel gibt es keine vulkanischen Erscheinungen. 
Gleichwohl kannte man die Phänomene der „rauchenden Berge“ (z.B. aus Nord­
westarabien), so dass man sie für Theophanieschilderungen verwenden konnte 
(z.B. Ps 104,32; 144,5).

Himmelsphänomene
Schließlich sind noch die Himmelsphänomene zu nennen: Auch hier gibt es Ab­
weichungen von der Regel (z.B. Mond- und Sonnenfinsternisse, Kometen), die 
Menschen bis heute faszinieren. Was aber heute noch maximal „interessant“ ist, 
konnte in der Antike als Vorzeichen des kommenden Gerichts deklariert werden, 
das am „Tag des HERRN“ stattfindet (vgl. Jes 13,9–11; Joël 2,10; 4,15; Hab 3,11).

Der Rückgang von Epiphanieschilderungen

Betrachtet man die „biblische Erzähllinie“, also den narrativen Faden von der 
Schöpfung zum Babylonischen Exil (Gen bis 2 Kön), so stellt man eine deutliche 
Abnahme der Häufigkeit von Epiphanie- bzw. Theophanie-Ereignissen fest. Schon 
bei den Erzvätern ist ein Gefälle erkennbar: Gott erscheint dem Abraham häufiger 
und direkter als Isaak und Jakob.23 Der Höhepunkt der Erscheinungen Gottes vor 
dem Volk ist das Exodusbuch; einige Ereignisse spiegeln sich etwas schwächer im 

Reflexion

384



Numeribuch. Die beiden großen Teile des Exodusbuches können als Epiphanie- 
und Theophanieerzählung gelesen werden. Im ersten Teil, Ex 1–18, dominiert 
die Erscheinung des wirkmächtigen Gottes („Epiphanie“) in Form der „großen 
Taten“ in der „Geschichte“, die zum Gründungsgeschehen des Volkes Israel als 
Bundesvolk Gottes werden und im weiteren Verlauf der Bibel sowie der Geschich­
te Israels bis heute (am Seder-Abend) erinnert und vergegenwärtigt werden. Auf 
die Plagen und die Rettung am Schilfmeer als „Epiphanie“ Gottes folgt die „Theo­
phanie“ am Sinai (Ex 19–40), bei der Gottes Willenskundgabe an sein Bundesvolk 
im Vordergrund steht. Der vorläufige Endpunkt ist das Heiligtum, in dem Gott 
inmitten seines Volkes Wohnung nimmt und das nach Einrichtung des Kultes 
(Lev 1–8) die dynamische Präsenz Gottes in Gestalt des Feuers (Lev 9,24) anzeigt. 
Diese grundlegende Gegenwart Gottes ermöglicht die weitere Willenskundgabe 
in Form der normativen Passagen der weiteren Tora (Lev, Num, Dtn). Das Exo­
dusbuch betont das „Sehen“ und warnt davor, Gott unvorbereitet schauen zu 
wollen (Ex 19,21); das Buch Deuteronomium hingegen legt den Akzent schon 
viel stärker auf das „Hören“ (Dtn 4,33).24 Im Erzählverlauf rückblickend und doch 
umso eindrucksvoller „wiederholt“ der Beginn des Mosesegens in Dtn 33,2 (s.o.) 
mit einem ganzen Inventar an Epiphanie- und Theophanieverben das Erscheinen 
JHWHs in der gesamten Landschaft und weist zugleich wieder auf die Funktion 
der Theophanie hin: die Etablierung des göttlichen Gesetzes für die Menschen.

Im Verlauf der sog. „Geschichtsbücher“ werden Epiphanien und Theophanien 
zunehmend seltener. Der „neue“ Offenbarungsweg besteht in Visionen und Au­
ditionen von Propheten. Die Erzählung von Elija am Gottesberg beschreibt dies 
signifikant: 1 Kön 19,11–12 wiederholt die Naturerscheinungen von Ex 19–20, 
doch es wird betont, dass JHWH gerade nicht in diesen Phänomenen erscheint.25 
Elija nimmt die Präsenz JHWHs in einer „Stimme verschwebenden Schweigens“ 
(Buber/Rosenzweig) wahr (1 Kön 19,12). Die genaue Bedeutung dieser Wendung 
bleibt rätselhaft, in jedem Fall steht sie im Kontrast zu den lauten Theophanie-
Ereignissen, die vorausgehen und die – gegen die Tradition – nun nicht mehr die 
Präsenz JHWHs signalisieren.26 Der Offenbarungsweg JHWHs hat sich gewandelt.

Später wird es die „stumme“ Schrift der göttlichen Weisung sein, in der sich 
JHWH auf ewig mitteilt – wird sie verlesen, so ist Gottes Präsenz dennoch da, so 
dass das Volk beim „idealen Wortgottesdienst“ in Neh 8,5–6.9 ähnlich emotional 
reagiert wie bei der Sinai-Theophanie, bei der das Volk zittert bzw. bebt (Ex 19,16; 
20,18) – genau wie der Berg in Ex 19,18.27 In Neh 8,9 weint das Volk.

24	 Vgl. M. Weinfeld, Art. „Presence, Divine“, in: EJ 16 (22007) 483–484.
25	 Vgl. u.a. J.A. Banister, Theophanies in the Minor Prophets: A Cross-Analysis of Theophanic Texts in Mi-

cah, Habakkuk, and Zechariah. Washington, D.C. 2013, 25f.; J. Jeremias, Theophanie, 65f. [s. Anm. 9].
26	 Vgl. W. Brueggemann, 1 & 2 Kings (The Smyth & Helwys Bible Commentary). Macon, GA 2000, 236.
27	 Vgl. dazu G. Steins, Inszenierungen des Lesens und Lernens in Neh 8,1–12, in: ders., Kanonisch-intertex-

tuelle Studien zum Alten Testament (SBAB 48). Stuttgart 2009, 238f.

385

Epiphanie



Der Ruf zur freien Entscheidung für das Gute

Epiphanie- bzw. Theophanietexte haben unterschiedliche Zielsetzungen. Selbst 
Erzählungen von Gotteserscheinungen sind nie „bloße“ Berichte als Feststellun­
gen oder Behauptungen von Theophanien. Sie entfalten vielmehr Wirkungen in 
der Gegenwart: Die Erinnerung dient als Vergegenwärtigung, Legitimation und 
Präsentation des machtvollen göttlichen Wirkens damals und jetzt und somit zur 
Vermittlung von Hoffnung.

Einen qualitativ neuen Schritt stellt die Epiphanie Gottes in Jesus Christus 
dar. Die Offenbarung ist durch die Inkarnation, die Menschwerdung Gottes in 
seinem Sohn Jesus Christus zur unüberbietbaren Selbst-Offenbarung geworden. 
Etliche Aspekte aus den Epiphanien des Alten Testaments bleiben aber erhalten: 
Die Einmischung Gottes in diese Geschichte erfolgt wieder, um die Menschen 
zu retten, nicht zu vernichten. Sie erfolgt, weil Gott mitteilen will, wie die Men­
schen leben sollen – eine Haupttätigkeit Jesu ist ja das „Lehren“. Und wieder ist 
kein Rückschluss auf die Gestalt Gottes möglich, denn Gott wird in Jesus Christus 
ein wahrer Mensch, nicht ein auf Erden sichtbarer Gott. Trotzdem ist dies der 
„engste“ denkbare Kontakt zwischen Gott und Mensch – und er erfolgt vor dem 
eigentlichen Kommen Gottes, das das Gericht und das Ende der Geschichte dar­
stellen wird.

Damit ist am Ende zu fragen: Warum der ganze Aufwand? An den Epiphanien 
und an der Inkarnation wird deutlich, dass Gott immer wieder um den Men­
schen wirbt. Freilich: Die direkte Kommunikation wie mit Abraham und Mose 
funktioniert auf die Dauer ebenso wenig wie die donnernde Erscheinung Gottes 
am rauchenden und zitternden Berg Sinai. Gott will die Menschen weder in Pri­
vatoffenbarungen überreden, noch durch gewaltige Phänomene die Massen mit 
Macht für sich einnehmen. Daher bleibt Gott schlussendlich nur der Ruf zur 
freien Entscheidung des Menschen für ihn, für Gerechtigkeit und Frieden. Aus 
sich heraus, aus freiem Entschluss, ungezwungen und in Liebe soll der Mensch 
sich für das Gute und darin für Gott entscheiden. Dazu gibt Gott dem Menschen 
immer wieder Hinweise: durch die Natur, durch sein Wort in der Heiligen Schrift, 
durch seine Menschwerdung in Jesus Christus, durch andere Menschen – bis heu­
te „erscheint“ Gott und mischt sich in unser Leben ein. Anders als in den bibli­
schen Theophanieschilderungen, gewiss, aber aus diesen Texten lernen wir, dass 
Gott die Menschen nicht gleichgültig sind, sondern dass er sich für sie engagiert. 
Warum sollte das nur damals so gewesen sein? Gottes Werben um die freie Ent­
scheidung des Menschen für das Gute geht weiter …

Reflexion

386


