
1	 Vgl. C. Hattler (Hrsg.), Imperium der Götter: Isis, Mithras, Christus. Kulte und Religionen im Römischen 
Reich. Stuttgart 2013.

Glaube – Erfahrung – Erlebnis
Religiöse Praxis zwischen Individualität und Universalität

Seit seinen Anfängen versteht sich das Christentum als ein Glaube, der wesent­
lich mit dem Begriff der Wahrheit und der Erkenntnis verbunden ist. Dieser Um­
stand ist keineswegs selbstverständlich, wenn man das kulturelle Umfeld der da­
maligen Zeit bedenkt. Die religiöse Welt des antiken Mittelmeerraumes kennt 
zahlreiche Mysterienkulte, die zumeist orientalischen (persischen, ägyptischen, 
teilweise auch griechischen) Ursprungs sind und sich durch ihr exotisches Geprä­
ge von der eher nüchternen offiziellen Staatsreligion des Römischen Reiches ab­
heben. Diese Kulte üben aufgrund ihres betont esoterischen Charakters eine be­
sondere Faszination auf religiös interessierte Menschen aus, die sich von der Ein­
weihung in diese Glaubensgemeinschaften ein besonderes Geheimwissen ver­
sprechen, das mit Worten nicht zu vermitteln ist und auch grundsätzlich gar 
nicht nach außen getragen werden sollte.1

Die nüchterne Wahrheit christlicher Verkündigung 

Im Vergleich dazu wirkt die frühchristliche Glaubensverkündigung eher nüch­
tern und unspektakulär. Auch wenn die Apostel bei ihrer Predigt die Einzigartig­
keit von Jesu Leben, Tod und Auferstehung betonen, verzichten sie darauf, die 
Wahrheit ihrer Botschaft durch Vollbringung magischer Zeichenhandlungen 
zu untermauern. Zwar kommt es gelegentlich vor, dass die Apostel tatsächlich 
Wunder wirken (vgl. Apg 3,1–11; 20,7–12), doch fungieren diese nicht als direk­
tes Kriterium für die Glaubwürdigkeit ihrer Botschaft, sondern sind allenfalls 

Martina Roesner | Wien

geb. 1973, Dr. lic. phil., Leiterin eines Forschungs­
projektes zu Meister Eckharts lateinischen Bibel­
kommentaren an der Universität Wien

martina.roesner@univie.ac.at

Glaube – Erfahrung – Erlebnis

387



Bekräftigungen eines bereits vorhandenen Glaubens. Die Episode mit Simon dem 
Magier, von der die Apostelgeschichte berichtet (Apg 8,5–25), macht deutlich, 
dass die Apostel sich von den damals verbreiteten „Wundertätern“ und „Zauber­
ern“ unmissverständlich absetzen und in keiner Weise mit ihnen in Verbindung 
gebracht werden wollen. Grundsätzlich ist die Annahme des Evangeliums also an 
keine spektakulären Erlebnisse gebunden, sondern besteht in der inneren Zustim­
mung zum Inhalt der Verkündigung, die sich in einer allgemeinverständlichen 
Form der Mitteilung vollzieht, sei dies nun die öffentliche Predigt oder die private 
Glaubensunterweisung. 

Angesichts der Tatsache, dass das Christentum die Wahrheit in ihrer höchs­
ten Form nicht mit einem abstrakten Begriffssystem, sondern mit der konkreten 
Person Jesu Christi identifiziert, kann die Verkündigung allerdings auch nicht 
von der existenziellen Dimension der Glaubenswahrheit abstrahieren. Das Chris­
tentum anzunehmen heißt nicht einfach, sich über die historischen Details 
der Person Jesu zu informieren und sie als objektive Tatsachen zur Kenntnis zu 
nehmen. Vielmehr geht es darum, dass das Überzeugtsein von der Wahrheit des 
Geschehenen im Leben des Gläubigen seinen sichtbaren Ausdruck finden soll. Es 
genügt nicht, die Wahrheit lediglich mit der Vernunft zu erkennen, sondern man 
muss sie auch tun (vgl. Joh 3,21), d.h. sie praktisch umsetzen und danach leben. 
Diese notwendige Verbindung von Theorie und Praxis ist ein Punkt, in dem sich 
das frühchristliche Glaubensverständnis vom Ideal rein theoretischer Erkenntnis 
abgrenzt, wie es für die meisten Vertreter der griechisch-römischen Philosophie 
prägend ist. Die Glaubenserkenntnis muss also auf Seiten dessen, der sie als wahr 
annimmt, erkennbare existenzielle Auswirkungen haben. Bedeutet das aber auch, 
dass die Persönlichkeit dessen, der die christliche Lehre verkündet, für die Annah­
me oder Nichtannahme des Glaubens entscheidend ist?

Glaube und Vernunft vom Frühchristentum bis zum Mittelalter

Der mit der christlichen Verkündigung verbundene Wahrheitsanspruch nimmt 
zwei verschiedene Formen an: zum einen die des unmittelbaren Zeugnisses, das 
aus der persönlichen Begegnung der Apostel mit Jesus resultiert, und zum ande­
ren die der rationalen Argumentation, die von der persönlichen Biographie des 
Verkündigers unabhängig ist. Es liegt auf der Hand, dass in der Frühzeit der christ­
lichen Gemeinde, als noch viele Augenzeugen und Weggefährten Jesu am Leben 
sind, die erstgenannte Form der Glaubensverbreitung eine herausragende Rolle 
spielt. Doch im Neuen Testament finden sich auch schon sehr früh Beispiele für 
die zweitgenannte Form der Verkündigung, die nicht auf das persönliche Erleben, 
sondern auf die Vernunfterkenntnis des Menschen gegründet ist. Das wohl pro­
minenteste Beispiel für diese Form des Glaubenszugangs findet sich in Röm 1,20, 
wo der Apostel Paulus auch den „Heiden“, die über keinerlei Schriftoffenbarung 

Reflexion

388



verfügen, ausdrücklich die Fähigkeit zubilligt, mittels ihrer natürlichen Vernunft 
die Existenz Gottes aus den Werken der Schöpfung zu erkennen.

Diese Argumentation entspricht genau jener Form einer philosophischen 
Theologie, die auch schon in vorchristlicher Zeit von zahlreichen griechisch-rö­
mischen Philosophen entwickelt worden ist. Dabei hat Paulus keineswegs die Ab­
sicht, den christlichen Glauben auf eine rein philosophische Erkenntnis zu redu­
zieren; wohl aber betont er den Umstand, dass die Einsicht in die Existenz Gottes 
keinesfalls von irgendwelchen spektakulären Erlebnissen abhängt, sondern viel­
mehr aus der geordneten, gesetzmäßigen Struktur der Wirklichkeit erschlossen 
werden kann. Dies ist umso bemerkenswerter, als Paulus seine eigene Bekehrung 
sehr wohl einer einschneidenden persönlichen Erfahrung, dem sprichwörtlich ge­
wordenen Damaskuserlebnis, verdankt (vgl. Apg 9,1–22). Dennoch legt er großen 
Wert darauf, die Wahrheit des von ihm gepredigten christlichen Glaubens nicht 
von seinen eigenen, außergewöhnlichen Erfahrungen abhängig zu machen. Im 
Unterschied zu den schwärmerisch-charismatischen Tendenzen mancher dama­
liger Christen setzt Paulus auf die Nüchternheit einer allgemeinverständlichen 
Form der Verkündigung, die es möglich macht, vom eigenen Glauben in einer ver­
nünftig nachvollziehbaren Form Rechenschaft abzulegen (vgl. 1 Kor 14,1–25;        
2 Thess 3,6–12; 1 Petr 3,14f.). 

Die zwei verschiedenen Komponenten der christlichen Glaubensbotschaft – 
das unmittelbare existenzielle Ergriffensein einerseits und die vernünftige Durch­
dringung und Rechtfertigung des Geglaubten andererseits – durchziehen die 
gesamte Geschichte des Christentums, wenn auch mit unterschiedlichen Gewich­
tungen. Überraschenderweise vertreten fast alle christlichen Apologeten und Kir­
chenväter der ersten Jahrhunderte die Auffassung, dass das Christentum selbst die 
„wahre Philosophie“ (vera philosophia) darstelle und dass man folglich den grund­
sätzlich vernunftkonformen Charakter der christlichen Glaubenslehre entweder 
direkt beweisen oder zumindest argumentativ plausibel machen könne. Diese 
Überzeugung ist umso überraschender, als die betreffenden Autoren dem aposto­
lischen Zeitalter und damit den unmittelbaren Augenzeugen des Lebens Jesu noch 
relativ nahestehen. Dennoch – oder vielleicht gerade deswegen – bemühen sich 
die frühen Kirchenschriftsteller, ihre Glaubensüberzeugungen nicht einfach nur 
mit existenziellem Nachdruck zu behaupten, sondern rationale, philosophisch 
stichhaltige Argumente dafür zu entwickeln, die allgemein nachvollziehbar und 
von der individuellen Persönlichkeit des Verkündigers unabhängig sind.

Die Tendenz zu einer rationalen, argumentativen Durchdringung des christ­
lichen Glaubens setzt sich auch im Mittelalter fort. Im Gegensatz zu den Kir­
chenvätern der ersten Jahrhunderte identifizieren die scholastischen Autoren 
die christliche Theologie zwar nicht mehr einfach mit der Philosophie, sondern 
betrachten die beiden Disziplinen nunmehr als verschiedene, mit je eigenen 
Prinzipien ausgestattete Wissenschaften. Dennoch ist auch die scholastische 

389

Glaube – Erfahrung – Erlebnis



2	 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae I, q. 1, a. 4 c; Bonaventura, In Sent. I, q. 3, resp. (ed. Qua­
racchi, vol. I, 13).

3	 Vgl. Blaise Pascal, Le Mémorial, in: Œuvres complètes. Hrsg. von H. Gouhier / L. Lafuma. Paris 1963, 
618.

Theologie nach wie vor von dem Bestreben geprägt, alle zentralen Inhalte des 
christlichen Glaubens, einschließlich der Dreifaltigkeit, der Menschwerdung und 
der Sakramente, mit einer philosophisch geprägten Begrifflichkeit gedanklich zu 
durchdringen. Strittig ist zu diesem Zeitpunkt allenfalls die Frage, ob der Glaube 
es primär mit der Erkenntnis einer universalgültigen Wahrheit (also der theore­
tischen Vernunft) oder mit dem ethisch-moralischen Handeln und der Lebens­
führung des Menschen (also der praktischen Vernunft) zu tun hat.2 Der grundle­
gende Vernunftcharakter der christlichen Theologie als solcher steht jedoch zu 
keinem Zeitpunkt in Frage, und niemand wäre damals auf die Idee gekommen, 
den christlichen Glauben als eine Sache religiöser Gefühle und persönlicher Er­
lebnisse anzusehen. Wohl gibt es in der mittelalterlichen Mystik zahlreiche Bei­
spiele für individuell ausgeprägte Formen der Frömmigkeit und des geistlichen Le­
bens, die bis zu ekstatischen Erlebnissen (Visionen, Entrückungen usw.) reichen 
können. Auch diese besonderen religiösen Phänomene haben jedoch nicht den 
Zweck, den Glauben als solchen zu begründen, sondern dienen allenfalls dazu, 
seine existenzielle Verankerung zu verstärken und zum Leuchten zu bringen. Als 
direktes Argument für die Plausibilität der christlichen Glaubensinhalte dient die 
mittelalterliche Mystik hingegen nicht und beabsichtigt dies auch gar nicht. 

Die Trennung von Glauben und Vernunft in der Neuzeit

Anders, als dies die gängige Redeweise vom „finsteren Mittelalter“ nahezulegen 
scheint, geht die starke Vernunftprägung des Christentums gerade nicht im Mit­
telalter, sondern erst mit der beginnenden Neuzeit zu Ende. Das wohl bekannteste 
Beispiel für die definitive Trennung zwischen persönlicher Glaubensüberzeugung 
und philosophischer Argumentation findet sich in dem berühmten Mémorial des 
im 17. Jh. lebenden Philosophen und Mathematikers Blaise Pascal. In diesem Do­
kument berichtet er von einer intensiven mystischen Erfahrung, die ihn zu der 
Überzeugung führt, dass der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs nichts mit dem 
Gott der Philosophen zu tun habe.3 Die brennende Intensität des persönlichen Er­
lebens erscheint bei Pascal damit als Garant für die Authentizität des Erlebten, 
doch handelt es sich dabei um eine Form der persönlichen Wahrheit, die sich ge­
rade aufgrund ihrer existenziellen Unmittelbarkeit nicht mehr sprachlich artiku­
lieren und weitervermitteln lässt.

Die von Pascal plakativ formulierte Unvereinbarkeit zwischen dem Gott der 
Philosophen und dem Gott der Bibel hat einen Graben aufgerissen, der im Laufe 
der Jahrhunderte immer tiefer geworden ist. Wurde die prinzipielle Unterschei­

Reflexion

390



dung zwischen diesen beiden Gottesbildern im 18. und 19. Jh. vor allem von Sei­
ten religionskritischer Philosophen vorgebracht, so ist sie im 20. und frühen 21. 
Jh. zu einem fast durchgängigen Leitmotiv der wissenschaftlichen Theologie und 
der kirchlichen Verkündigung selbst geworden. Anstatt die grundsätzliche Plausi­
bilität des christlichen Glaubens mit den Mitteln vernünftiger Argumentation 
verständlich zu machen, tendieren gewisse Strömungen in der zeitgenössischen 
Theologie und Pastoral dazu, die Glaubensentscheidung als etwas rational Un­
fassbares darzustellen, das nichts mehr mit objektiver Wahrheit zu tun hat, son­
dern lediglich eine Sache der existenziellen Ergriffenheit und der persönlichen 
Überzeugung darstellt. Dementsprechend wird auch die religiöse Praxis mehr 
und mehr von konkreten Glaubensinhalten und äußeren Vorgaben abgekoppelt 
und in die Sphäre des individuellen Erlebens verlagert. Dies ist auch ein wesent­
licher Grund dafür, dass sich immer weniger Menschen in den öffentlichen For­
men liturgischer Frömmigkeit „wiederfinden“ und stattdessen nach anderen, 
möglichst exotischen spirituellen Praktiken Ausschau halten, die ihrem Bedürfnis 
nach einer individuell gestalteten Form der Religiosität Rechnung tragen. 

So legitim dieses Anliegen zunächst auch sein mag, so problematisch sind die 
Konsequenzen, die sich daraus für die Möglichkeiten der Glaubensvermittlung 
ergeben. Wer mit glühender Begeisterung von seinen persönlichen religiösen Er­
fahrungen und spirituellen Erlebnissen Zeugnis ablegt, mag zwar von dem, was er 
sagt, hundertprozentig überzeugt sein, doch ist es auf dieser Ebene absoluter In­
dividualität schwierig, wenn nicht sogar unmöglich, das Erlebte zu verallgemein­
ern und für universalrelevant zu erklären. Im Extremfall führt eine solche Religi­
onsauffassung dazu, dass das Glaubensgespräch bzw. die Verkündigung die Form 
eines solipsistischen Monologs annimmt: Jeder der Beteiligten erzählt mit gro­
ßem Engagement von seinen ganz persönlichen spirituellen Erlebnissen, von de­
ren Echtheit die Zuhörer entweder überzeugt sein können oder auch nicht. Doch 
ganz gleich, ob die Reaktion auf solche Form des unmittelbaren Glaubenszeug­
nisses auch zustimmend oder ablehnend ausfällt – in jedem Falle kann man sol­
che Berichte über fremde religiöse Erfahrungen lediglich zur Kenntnis nehmen, 
ohne sie sich im eigentlichen Sinne zu eigen machen zu können.

Letztlich läuft diese Art der Glaubensauffassung darauf hinaus, dass jeder auf 
der unerschütterlichen Gewissheit seiner persönlichen Erlebnisse beharrt, ohne 
zum Erlebten auf Distanz gehen und es kritisch reflektieren zu können. Dies ist 
v.a. deswegen problematisch, weil damit die Möglichkeit wegfällt, fundamenta­
listische und tendenziell gewalttätige Formen religiöser Praxis einer grundlegen­
den Kritik zu unterziehen. Die Intensität des persönlichen religiösen Erlebens 
oder der eigenen religiösen Überzeugungen entzieht sich naturgemäß jeder 
äußeren Überprüfung, weil sich diese Phänomene ausschließlich in der subjekti­
ven Innensphäre der Einzelperson abspielen. Behauptet man damit aber auch, 
dass die Inhalte des vermeintlich oder tatsächlich Erlebten sich jeder rationalen 

391

Glaube – Erfahrung – Erlebnis



Vermittelbarkeit entziehen, besitzt man kein Kriterium mehr, um diese Inhalte 
auf ihre ethische Legitimität hin befragen zu können. Im besten Falle führt eine 
übertrieben individualistische, auf das je eigene Erleben beschränkte Form von 
Religiosität zu einer Einkapselung in die persönliche Innensphäre, die so etwas 
wie Verkündigung, aber auch einen echten interreligiösen Dialog von vornherein 
unmöglich macht; im schlimmsten Falle öffnet sie religiösen Fanatismen Tür und 
Tor, die sich auf unerschütterliche subjektive Gewissheiten berufen, um sich der 
Pflicht zu einer vernünftigen Begründung der eigenen religiösen Überzeugungen 
von vornherein zu entziehen. Wie also kann man das legitime Anliegen einer per­
sönlichen, existenziellen Aneignung des christlichen Glaubens verwirklichen, 
ohne dabei auf die Möglichkeit einer vernünftigen Durchdringung und rational 
verständlichen Vermittlung des Geglaubten zu verzichten?

Religiöse Erlebnisse oder religiöse Erfahrung?

Das scheinbare Dilemma zwischen dem universalgültigen Anspruch der christ­
lichen Glaubenslehre und dem individuellen Charakter ihrer persönlichen 
Aneignung lässt sich auflösen, wenn man den Begriff der „religiösen Erfahrung“ 
näher analysiert. Anders als dies der gängige Sprachgebrauch nahezulegen 
scheint, bedeutet „Erfahrung“ gerade nicht, dass der Gläubige in punktueller 
Form besondere Erlebnisse religiöser Natur haben soll, wie Visionen, Entrück­
ungen, innere Erleuchtungen oder ähnliches. „Erfahrung“ steht vielmehr für den 
Gesamtzusammenhang des Lebens, auch und gerade in seiner alltäglichen, un­
spektakulären Form. „Religiöse Erfahrung“ bedeutet in diesem Zusammenhang 
also nicht, dass der Betreffende etwas Besonderes erlebt, sondern dass er alles, 
was ihm tagaus, tagein widerfährt, auf besondere Weise, nämlich im Licht des 
Glaubens, erlebt und interpretiert. Der Umstand, dass im Wort „Er-fahrung“ das 
Fahren, also die Ortsveränderung oder Reise, steckt, ist dabei von zentraler Bedeu­
tung. Die existenzielle Aneignung des Glaubens geschieht nicht dadurch, dass 
man gespannt auf punktuelle, übernatürliche Geschehnisse wartet und sich, falls 
diese eintreten sollten, an diesen festklammert, sondern vielmehr dadurch, dass 
man seinen Lebensweg kontinuierlich weitergeht und jeden erlebten Moment 
im Licht des Glaubens zu sehen lernt, ohne sich an bestimmten Momenten in 
besonderer Weise festzuhalten.

Die unveräußerliche Individualität des Glaubenslebens entspringt also aus 
dem je eigenen Erfahrungszusammenhang, der in der Tat einzigartig und auf kei­
ne andere Person übertragbar ist. Diese in inhaltlicher Hinsicht ganz persönliche 
Lebenserfahrung ist gleichsam das Material, dem durch die religiöse Prägung 
der eigenen Existenz eine ganz bestimmte Ausrichtung und Form gegeben wird. 
Diese Form hat wiederum einen überindividuellen, allgemeingültigen Charakter, 
der jedoch nicht abstrakt bleibt, sondern gerade darauf angelegt ist, in individu­

Reflexion

392



ellen menschlichen Lebensverläufen konkret verwirklicht und umgesetzt zu 
werden. Der universale Charakter des christlichen Glaubens ist also nicht etwas, 
das unverbunden über der individuellen Lebenspraxis der Menschen schwebt; 
vielmehr bildet er einen umfassenden Rahmen, in dem sich die individuellen 
Erfahrungszusammenhänge einzelner Personen – der Gläubigen wie der Nicht­
gläubigen – möglichst fruchtbar nebeneinander und miteinander entfalten kön­
nen. Jede religiöse Erfahrung ist also stets die Erfahrung eines konkreten Indivi­
duums, doch ist sie nur in dem Maße authentisch, wie sie nicht nur das Leben 
des jeweiligen Gläubigen in positiver Weise zu beeinflussen vermag, sondern 
indirekt auch das der anderen Menschen, deren individuelle Erfahrungszusam­
menhänge mit dem seinen untrennbar verflochten sind.

Der Begriff der „religiösen Erfahrung“ verliert damit seinen vermeintlich 
individualistischen oder gar subjektivistischen Beiklang; bezieht er sich doch 
nicht mehr nur auf das spirituell geprägte Leben des einzelnen Gläubigen, son­
dern schließt immer auch in umgekehrter Richtung die Erfahrungen ein, die 
seine Mitmenschen mit ihm machen. Man könnte in diesem Falle gleichsam 
von „religiösen Erfahrungen zweiter Ordnung“ sprechen, nämlich von den 
zwischenmenschlichen Erfahrungen, zu denen die religiösen Erfahrungen 
gläubiger Christen Anlass geben. Gerade weil der Lebenszusammenhang jedes 
Menschen immer schon andere Menschen miteinschließt, kann es keine völ­
lig individualistische, auf das persönliche, innere Erleben beschränkte Form 
religiöser Erfahrung geben. Das bedeutet aber auch, dass innerhalb der richtig 
verstandenen Glaubenspraxis eine gewisse Distanznahme zur je eigenen Indivi­
dualität schon angelegt sein muss. Dieser innere Abstand zu sich selbst macht es 
möglich, das persönliche Erleben nicht zu verabsolutieren, sondern es im guten 
Sinne zu relativieren und dadurch der Begegnung mit anderen Menschen Raum 
zu geben.

Die positive Bedeutung religiöser Entindividualisierung

Diese Fähigkeit zur richtig verstandenen Selbstdistanzierung kann wiederum 
in unterschiedlicher Weise eingeübt werden. Im Christentum ist speziell die 
kirchliche Liturgie ein Ort, an dem besonders deutlich sichtbar wird, dass auch 
der persönlich gelebte Glaube immer schon eine überindividuelle, universale 
Dimension besitzt, die den Einzelnen davor bewahrt, immer nur auf sich selbst 
und seine jeweilige Situation fixiert zu sein. Insofern ist es durchaus bedenklich, 
wenn Gottesdienste zu stark auf die Bedürfnisse einzelner Gruppen innerhalb 
der Gemeinde zugeschnitten werden und sich nicht mehr an die Gemeinde 
als ganze richten. Die Klage vieler Kirchgänger, dass sie sich in der Messe „per­
sönlich nicht wiederfinden“ können, zeugt von einem grundlegenden Miss­
verständnis dessen, was der Gottesdienst leisten kann und leisten soll. Es geht 

393

Glaube – Erfahrung – Erlebnis



gerade nicht darum, unmittelbar sich selbst und die eigenen momentanen 
Befindlichkeiten gespiegelt zu bekommen, sondern vielmehr darum, sich von 
der Fixiertheit auf die augenblickliche persönliche Situation zu lösen und das ei­
gene Leben wie auch das der Mitmenschen aus einer größeren, übergeordneten 
Perspektive betrachten zu lernen. Gerade weil beim Gottesdienst in der Regel 
Menschen in sehr unterschiedlichen Lebenssituationen zusammenkommen, 
bietet die universale, relativ unpersönliche Form der Liturgie einen Schutzraum, 
in dem jeder Gläubige mit dem, was ihn gerade besonders bewegt, Platz finden 
kann, ohne sich selbst und seine jeweilige Situation in den Mittelpunkt des Ge­
schehens zu rücken und die Aufmerksamkeit der anderen Gottesdienstbesucher 
auf sich zu ziehen. Die allgemein gehaltenen, feststehenden Formulierungen 
der Liturgie sorgen dafür, dass sich jeder in gleicher Weise angesprochen fühlen 
kann, ohne dass die Worte, die er hört, nur die tautologische Wiederholung 
dessen wären, was er ohnehin schon in sich trägt. Genau dieser Überstieg der 
Grenzen des je eigenen Lebens und Erlebens ist mit dem Wort „Transzendenz“ 
gemeint. Man geht nicht in den Gottesdienst, um das eigene Sosein zu feiern, 
sondern um es selbstkritisch auf den Prüfstand zu stellen, neu auszurichten und 
zu dynamisieren. Dementsprechend kommt auch die Gemeinschaft der Gottes­
dienstbesucher untereinander nicht in horizontaler, sondern in vertikaler Rich­
tung zustande, nämlich indem jeder von ihnen sich selbst auf Gott als den allen 
Gläubigen gemeinsamen Bezugspunkt hin übersteigt. 

Diese Form des Selbstüberstiegs ist es auch, die ein vernunftgemäßes Reden 
über den Glauben möglich macht. Das eigene, innere Erleben in seiner abso­
luten Einzigartigkeit kann in der Tat mit Worten gar nicht angemessen ausge­
drückt werden, da Sprache immer schon universalen Charakter besitzt. Da es 
jedoch beim Glauben nicht um die unveräußerliche Individualität einer Person 
als solche geht, sondern um deren Beziehung zu Gott als dem, der alle Indivi­
dualitäten gleichermaßen umgreift und ihre wechselseitige harmonische Ent­
faltung ermöglicht, ist auch religiöse Erfahrung einer allgemeinverständlichen 
sprachlichen Vermittlung zugänglich. Die Relevanz des Glaubens liegt nicht 
primär darin, dass er dem Einzelnen „etwas gibt“, sondern dass er den einzelnen 
Gläubigen solcherart verwandelt, dass dieser die eigene Existenz wie die seiner 
Mitmenschen als Teil des einen, göttlichen Lebenszusammenhangs zu begreifen 
vermag. An die Stelle des rein subjektiven Erzählens über die eigenen, „ganz per­
sönlichen“ Glaubenserlebnisse tritt dann eine Sprache, die von vornherein auch 
den Angesprochenen schon miteinbezieht und seinem andersartigen Lebens- 
und Erfahrungszusammenhang Raum lässt. Nur auf diese Weise kann der Glau­
be letztlich als potentiell gemeinschaftsstiftend fungieren, anstatt in ein bloßes 
Behauptungsgerangel zwischen isolierten Individualitäten auszuarten. 

Reflexion

394



Vernünftige Transzendenz als Basis religiöser Verständigung

Die These, dass es in der christlichen Glaubenspraxis nicht um persönliche Ge­
fühle und individuelles Erleben, sondern um eine besonders geartete Form ver­
nunftgemäßer Universalität geht, mag heutzutage provokant klingen. Doch gera­
de weil die heutige Gesellschaft im Gegensatz zu früheren Zeiten über keinen 
durchgängigen, gemeinsamen Fundus religiöser Sozialisation verfügt, ist der Ap­
pell an das „Erleben“ oder das „Gefühl“ immer weniger dazu geeignet, ein kollek­
tives Einverständnis hervorzubringen. Zu unterschiedlich sind mittlerweile die 
Lebensentwürfe und kulturellen Horizonte der einzelnen Menschen, als dass sich 
auf dieser Ebene wie von selbst gemeinschaftsbildende Konstanten herauskristal­
lisieren würden. Gerade weil die Gesellschaft immer inhomogener wird und über 
immer weniger Dinge ein selbstverständlicher Grundkonsens herrscht, ist die ra­
tionale, begriffliche Vermittlung der jeweiligen religiösen Erfahrung mehr denn 
je ein Erfordernis.

Auch und gerade das Christentum täte daher gut daran, sich nicht in falscher 
Bescheidenheit auf die Ebene einer individualistischen oder auch platt-kollekti­
vistischen Erlebnisspiritualität zurückzuziehen, die jeden Anspruch auf Wahrheit 
und Vernunftgemäßheit aufgegeben hat und sich darauf beschränkt, diffuse re­
ligiöse Wohlgefühle zu erzeugen. Vielmehr sollte es die Menschen lehren, die 
Sphäre ihrer je eigenen Gefühle und Erlebnisse im guten Sinne zu relativieren, 
um den Mitmenschen auf der Ebene vernunftgemäßer Transzendenz zu begeg­
nen. Diese Transzendenz besteht nicht darin, dass die einzelnen Individualitäten 
negiert oder in einem nebulösen „Allbewusstsein“ aufgelöst werden; vielmehr 
erlaubt sie den einzelnen Individuen, so zueinander in Beziehung zu treten, dass 
die religiös geprägte, persönliche Vollendung jedes Einzelnen zugleich immer 
auch die persönliche Vollendung aller anderen Menschen miteinschließt und 
fördert. 

Die richtig verstandene Relativierung der persönlichen Erlebnissphäre hat 
darüber hinaus aber auch insofern eine entlastende Funktion, als sie möglichen 
Missverständnissen darüber vorbeugt, was die Kirche als Institution leisten soll 
oder leisten kann. Nicht selten kommt es vor, dass sich Menschen vom Glauben 
abwenden, weil sie in ihrem konkreten Lebensumfeld schlechte Erfahrungen 
mit Pfarrern, Religionslehrern oder sonstigen hauptamtlichen Kirchenvertretern 
gemacht haben. Die Realität dieser negativen Einzelerfahrungen soll damit we­
der geleugnet noch verharmlost werden, doch darf sie nicht dazu führen, dass 
die Entscheidung für oder gegen den Glauben von der Person des Verkündigers 
abhängig gemacht wird. In dem Maße, wie der einzelne Christ in der Lage ist, zu 
seinen inneren wie äußeren Erlebnissen auf Distanz zu gehen und sie im Licht 
einer übergeordneten religiösen Erfahrung in richtiger Weise zu deuten, wird er 

395

Glaube – Erfahrung – Erlebnis



frei gegenüber dem immer wieder möglichen menschlichen Versagen kirchlicher 
Bediensteter. In diesem Sinne ist die Glaubensentscheidung tatsächlich radikal 
individuell und kann von keinen äußeren Faktoren abhängig gemacht werden. 
Wer sich von der Kirche oder vom Christentum als solchem abwendet, sollte 
dafür weder den Papst noch den Bischof, weder den Pfarrer noch den Religions­
lehrer verantwortlich machen. Vielmehr sollte er sich fragen, ob er sich selbst 
hinreichend bemüht hat, auch diese negativen Erfahrungen nicht festzuhalten, 
sondern durch sie hindurchzugehen im Wissen darum, dass der Sinn des geist­
lichen Weges sich nicht am Inhalt der durchlaufenen Teilstrecken, sondern allein 
nach seinem unendlichen Ziel bemisst. 

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
www.geistundleben.de

Franz-Josef Steinmetz, 
„Überall und nirgends“ Wo wird Christus 
berührbar?, in: GuL 67 (1994), 380–384.

Reflexion

396


