Opfertheologie

Mathias Moosbrugger | Innsbruck

geb. 1982, verheiratet, Dr. phil., Dr. theol.,
Projektmitarbeiter am Institu fiir Systematische
Theologie der Universitdt Innsbruck

mathias.moosbrugger@uibk.ac.at

,0enn wen der Herr liebt, den ziichtigt er*?

Zur theologischen Entgiftung einer spirituellen Tradition

Eine besonders reaktiondre Geisteshaltung wird man der 2003 verstorbenen ev-
angelischen Theologin Dorothee Solle wohl kaum vorwerfen kdnnen. Ganz im
Gegenteil hat sie immer wieder mit Verve gegen vermeintlich unverriickbare
theologische Traditionen angeschrieben, wenn diese nach ihrer Einschdtzung
nicht dem Evangelium, sondern einer theologischen, kirchlichen oder gesell-
schaftspolitischen Ideologie der Macht und Unterdriickung verpflichtet waren.
Umso bemerkenswerter ist eine biographische Episode, die sie in einem ihrer
Buicher schildert. Sie erzdhlt dort, wie sie in einer Basisgemeinde in Guatemala
einem gewissen Padre Alfredo begegnet ist. Padre Alfredo litt wegen eines Unfalls,
der beim Tragen von Wasserkanistern passiert war, an schrecklichen Schmerzen.
Schmerzmittel waren in der extremen Peripherie, in der seine Gemeinde lag,
nicht zu bekommen. Alfredo litt aber nicht einfach nur. Einer alten katholischen
Frommigkeitspraxis folgend opferte er sein Leiden auf, um es mit dem Leiden
Jesu zu verbinden und so zu einem Ort der Gnadenerfahrung zu machen. Solle
schreibt riickblickend, sie habe ,diesen Brauch und die dahinterstehende Theo-
logie frither in meinem aufgekldrten Protestantismus beldchelt und spéter (...)
kritisiert. Heute, da ich versuche, das biirgerlich-individualistische Verstdndnis
des Leidens zu tiberwinden, ist mir dieser Gedanke viel ndher.“!

Das Problem der Sakralisierung von Leid
Wer hitte gedacht, dass gerade Solle der Logik des Opfers, dieses vielleicht reak-

tiondrsten und unaufgeklartesten aller spirituellen Begriffe, etwas abgewinnen
konnte! Immerhin: Mit Joseph de Maistre hatte am Beginn des 19. Jhs. der vielge-

1 D.Solle, Es muss doch mehr als alles geben. Nachdenken iiber Gott. Freiburg i. Br. 22003, 82.

397




Reflexion

scholtene Erzvater des reaktiondren Denkens die Opferlogik als die Schliisselkate-
gorie des Christentums verteidigt, weil sich darin die ewige Wahrheit ausdriicke,
dass man sich dem Hochsten am angemessensten ,,von der Seite des Schmerzes zu
ndhern“? habe. Er stand damit in einer langen Tradition. Eine entsprechend ge-
schnitzte Spiritualitdt mit Praktiken der Selbstziichtigung und mitunter sogar der
Selbstverletzung hat zahlreiche Biographien geprigt. Das Phanomen der Martyri-
umssehnsucht gehort in diesen Kontext und hat mit ihrer Uberhéhung von Leid
und Tod schon die frithe Kirche vor grofe theologische Herausforderungen ge-
stellt.> Und auch die Bibel wurde in diesem Zusammenhang regelmafig bemiiht.
So wurde beispielweise immer wieder auf ein beriihmt-bertichtigtes Wort aus dem
Hebréderbrief zurtickgegriffen, wo es heifst: ,Denn wen der Herr liebt, den ziichtigt
er (...). Wiirdet ihr nicht geziichtigt, wie es doch bisher allen ergangen ist, dann
waret ihr nicht wirklich seine Kinder“ (Hebr 12,6.8).

Bei alldem war es regelmaflig die Kategorie des Opfers (sacrificium), auf die Be-
zug genommen wurde, um dafiir zu argumentieren, dass das in frommer Haltung
getragene Leiden der privilegierte Ort der Beziehung zu Gott und sogar Zeichen
fiir eine besondere gottliche Erwdhlung sei. Natiirlich gibt es keinen Schatten oh-
ne Licht. Aber iiber weite Strecken ist es doch eine Geschichte der verbrannten
Erde, die die damit begriindete Hochschitzung des fromm getragenen Leidens
in weiten Bereichen der christlichen Spiritualitdt hinterlassen haben. Dass Kir-
chen- und Religionskritiker wie Tilman Moser aufgrund eigener entsprechender
Erfahrungen von einer ,,Gottesvergiftung“ des menschlichen Lebens und Zusam-
menlebens gesprochen haben, trifft tatsdchlich einen wunden Punkt.? Und die
Frage drangt sich auf: Steckt nicht wirklich zu viel ,,unaufgekldrtes und scheinbar
unaufkldrbares Verfithrungspotential (...) im Opferbegriffs, als dass man ihn
heute ernsthafter Weise noch verwenden diirfte?

Erlésung durch Opfer?

Und das Problem ist sogar noch grundséatzlicher: Die Kategorie des Opfers ist
uber Jahrhunderte hinweg auch das vielleicht wirkmachtigste soteriologische
Interpretament des Kreuzes gewesen. Bei der Diskussion um die Opferfrage kann
es sich - will man sich theologisch verantwortet mit ihr befassen - deshalb nicht
nur um die praktische Entgiftung einer verqueren Frommigkeitsform handeln.

2 J.de Maistre, Uber das Opfer (gefolgt von einem Essay von E. M. Cioran, Uber das reaktiondre Denken.
Zu Joseph de Maistre; Nachwort von J.-J. Langendorf). Wien 1997, 37.

3 Vgl. R.. Siebenrock, Christliches Martyrium. Worum es geht. Kevelaer 2009.

4 Vgl. T. Moser, Gottesvergiftung. 0.0. 1980.

5 E.Jungel, Das Opfer Jesu Christi als sacramentum und exemplum. Was bedeutet das Opfer Christi fiir
den Beitrag der Kirchen zur Lebensbewiltigung und Lebensgestaltung?, in: ders., Wertlose Wahrheit.
Zur Identitdt und Relevanz des christlichen Glaubens. Theologische Erdrterungen I1I. Miinchen 1990,
261-282, hier: 261.

398



Opfertheologie

Es missen vielmehr grundsatzliche theologische Fragen angegangen werden.
Tatsdchlich hat sich in den vergangenen Jahren im Bereich der systematischen
soteriologischen Debatte diesbeziiglich einiges getan.® Der Tenor dieser jiingeren
Auseinandersetzung ist iber weite Strecken analog zu dem, was auch in der De-
batte iiber die spirituelle Sinnhaftigkeit des Opferbegriffs gesagt worden ist. Zwar
hat noch Hartmut Gese von der ,,dem Opfer an sich zukommenden sithnenden
Funktion“” gesprochen und gemeint, dass die ,Heilsbedeutung des Todes Jesu (...)
nur mit dem Sithnegedanken“® und damit mit der Kategorie des Opfers zu verste-
hen sei. Das ist allerdings ein Minderheitsvotum.” Wenn der Opferbegriff nicht
glatt abgelehnt wird,'° wird er in aller Regel auf verschiedensten Wegen herme-
neutisch von aller damit verbundenen und als skandalos empfundenen Gewalt-
formigkeit entkernt, indem er wahlweise zu einer blof3 spirituellen, ethischen!!
oder auch historischen Grofie gemacht wird, die soteriologisch eigentlich keine
Bedeutung haben kann. So hat ein so ernsthafter Denker wie Ingolf Dalferth nach
erheblichem hermeneutischem Hin- und Herwédgen den Schluss gezogen, dass
die spezifische Weise der Verwendung der Opferbegrifflichkeit in der Bibel auf die
LYAuflosung der Opfervorstellung als soteriologischer Kategorie“'? [Herv. ID] hinaus-
laufe. Eberhard Jiingel stellte mit Nachdruck fest, ,,dal die Opferterminologie
post Christum mortuum nur noch metaphorische Bedeutung hat.“!* Und Hans
Kessler steht exemplarisch fiir viele, wenn er die Uberzeugung vertritt, der Opfer-
begriff habe vielleicht irgendwann einmal seine Bedeutung gehabt. Heute jedoch
sei er nur ein museales Relikt; wollte man ihm ,weiterhin Aussagekraft verleihen,
miifite man ihn griindlich umpridgen, was schwerlich gelingen diirfte.“!*

Das Anliegen hinter all diesen Feststellungen ist grundsatzlich nachvollzieh-
bar: Es sollte auch nicht nur der Verdacht erregt werden, dass mit dem Begriff des
Opfers genau dort eine religios verklarte ,Pornographie der Gewalt“'® ins Chris-
tentum importiert wird, wo - mindestens in der westkirchlichen Tradition - sein
soteriologisches Herz schldgt: in der Kreuzestheologie. Graham Greene hat in
seinem grof3en Roman The Power and the Glory den Blick auf das Kreuz ,,a short

6 Zueiner jiingsten Ubersicht vgl. M. Striet / J.-H. Tiick (Hrsg.), Erldsung auf Golgota? Der Opfertod Jesu
im Streit der Interpretationen. Freiburg i. Br. 2012.

7 H. Gese, Die Siihne, in: ders., Zur biblischen Theologie. Alttestamentliche Vortrdige. Tibingen 1983,
85-106, hier: 94.

8 Ebd., 105.

9 Geses Zugang ist jiingst mit Nachdruck wieder unterstiitzt worden von P. Stuhlmacher, Jesu Opfer-
gang, in: P. Kuhn (Hrsg.), Gesprich iiber Jesus. Papst Benedikt XVI. im Dialog mit Martin Hengel, Peter
Stuhlmacher und seinen Schiilern in Castelgandolfo 2008. Tiibingen 2010, 63-84.

10 Vgl. M. Limbeck, Abschied vom Opfertod. Das Christentum neu entdecken. Ostfildern 2012.

11 Vgl. A. Angenendt, Die Revolution des geistigen Opfers. Blut - Siindenbock - Eucharistie. Freiburg i.Br.
2011.

12 1. U. Dalferth, Der auferweckte Gekreuzigte. Zur Grammatik der Christologie. Tiibingen 1994, 299.

13 E.Jungel, Das Opfer Jesu Christi, 280 [s. Anm. 5].

14 H. Kessler, Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine traditionsgeschichtliche Untersuchung. Diis-
seldorf 1970, 187.

15 B. Chilton, Abraham’s Curse. Child Sacrifice in the Legacies of the West. New York 2008, 140.

399



Reflexion

cut to the dark and magical heart of the faith“!® genannt. Aber die Frage drangt
sich auf: Ist ein als Opfer verstandenes Kreuz nicht letztlich auch zwangslaufig ein
heart of darkness im Sinne Joseph Conrads: der Ursprung und der Inbegriff von
religios verbramter Gewalt und Gegengewalt? Ist ein opfertheologischer Zugang
zum Kreuz heute, wo die Aufmerksamkeit fiir Ausgrenzung und Gewalt quasi zum
Grundbestand der 6ffentlichen Meinung gehort,'” nicht wirklich nur einen Ge-
danken vom moralisch indignierten Atheismus entfernt, der mit einer Religion,
die unter frommen Vorzeichen Opfer fordert, nichts zu tun haben will? Das hat
der streitbare Philosoph Slavoj Zizek mit seiner wichtigen Diagnose gemeint, nur
»eine winzige Nuancierung, eine fast nicht wahrnehmbare perspektivische Ver-
schiebung unterscheidet das Opfer Christi von der atheistischen Affirmation eines
Lebens, das keines Opfers bedarf.“18

Aber umso mehr stellt sich die Frage: Wie kam eine alles andere als reaktionar
denkende Theologin wie Solle dazu, dem scheinbar so rettungslos gewaltverseuch-
ten Opferbegriff trotzdem einen theologischen Mehrwert zuzuschreiben? Lohnt
es sich vielleicht doch, allen gewichtigen Gegenargumenten zum Trotz, wie Solle -
angesichts des aufgeopferten Leidens von Padre Alfredo - einen zweiten Blick auf
diese seltsame traditionell christliche Uberzeugung von der heilsamen und sogar
erlosenden Kraft des Opfers und die dahinterstehende Theologie zu werfen?

Eine hilfreiche Kontroverse

Eine tiber mehrere Jahre gefiihrte Diskussion zwischen dem katholischen Theo-
logen Raymund Schwager SJ (1935-2004) und dem Kulturanthropologen René
Girard (1923-2015) ist hier spannend.!? Sie passte zuerst einmal nahtlos in den
opferkritischen Diskurs des spdaten 20. Jhs. Girard hatte 1972 in seinem kulturan-
thropologischen Buch La violence et le sacré mit hohem argumentativem Aufwand
gezeigt, dass alle religiosen und kulturellen Strukturen aus rein soziologisch be-
schreibbaren kollektiven Gewaltprozessen gegen unschuldige Stindenbocke (vic-
timae) erwachsen sind, die als Opfer (sacrificia) sakral iiberdeutet worden waren.?
Als tiberzeugter Katholik war er zugleich der Ansicht, dass das Christentum vollig

16 G. Greene, The Power and the Glory (with an introduction by J. Updike). London 2004, 153. Zu einer
auf die Hauptperson des ,Schnapspriesters“ fokussierten eingehenden theologischen Deutung dieses
Romans vgl. J. Niewiadomski, Siindige Kirche in der gottverlassenen Welt. Dramatische Kirchenerfah-
rung in Graham Greenes , Die Kraft und die Herrlichkeit“, in: R. Siebenrock / W. Sandler (Hrsg.), Kirche
als universales Zeichen. In memoriam Raymund Schwager S] (Beitrage zur mimetischen Theorie 19).
Wien - Miinster 2005, 265-282.

17 Vgl. M. Wieviorka, Die Gewalt. Hamburg 2006.

18 S. Zizek, Das Reale des Christentums. Frankfurt a. M. 2006, 38.

19 Vgl. R. Schwager, Briefwechsel mit René Girard (Raymund Schwager Gesammelte Schriften = RSGS 6),
Hrsg. von N. Wandinger / K. Peter, Freiburg i. Br. 2014. Vgl. dazu M. Moosbrugger, Die Rehabilitierung
des Opfers. Zum Dialog zwischen René Girard und Raymund Schwager iiber die Angemessenheit der Rede
vom Opfer im christlichen Kontext (Innsbrucker Theologische Studien 88), Innsbruck - Wien 2014.

20 R. Girard, Das Heilige und die Gewalt. Ostfildern 22012.

400



Opfertheologie

anders gestrickt sei und mit dieser gewaltverseuchten Opferlogik im Kern nichts
zu tun habe. Theologische Tradition hin oder her: Es miisse endlich zu einer
»volligen Auflosung der sakrifiziellen Lesart“?! des Kreuzes und damit des Chris-
tentums insgesamt kommen, weil diese dem Evangelium letztlich vollig zuwider-
laufe. Schwager war von dieser Theorie Girards fasziniert. 1976 sprang er in sei-
nem Buch Glaube, der die Welt verwandelt auf ihren opferkritischen Zug auf und
stellte fest, dass Jesu Kreuzestod ,,zwar auch als Opfer verstanden werden“ konne,
aber nur ,sofern der Begriff Opfer vollig neu definiert wird“. Und sogar dann blei-
be der Begriff missverstdndlich, , weil dadurch die ganze Problematik des Maso-
chismus angesprochen wird.“?? Dann doch wohl besser auf ihn verzichten!

So weit, so zeittypisch. Was den Verlauf des Gesprdachs zwischen Girard und
Schwager so interessant macht, ist die gegenldufige Dynamik, von der es seit der
zweiten Hilfte des 1970er Jahre zunehmend bestimmt wurde. Gerade als aus
Sensibilitét fiir die Gewaltformigkeit der religios tibermalten Opferkategorie die
opferkritische Haltung innerhalb der Theologie das Feld beherrschte und obwohl
mit Girard sein wichtigster Gesprachspartner aus kulturanthropologischen Griin-
den die Opferkategorie im christlichen Kontext (mindestens vorldaufig*) ebenso
vehement ablehnte, wurde Schwager seiner eigenen Opferskepsis gegentiber skep-
tisch. Die Griinde dafiir waren vielfdltig. Entscheidend war aber eines: Er hatte
in der zweiten Hélfte der 1970er Jahre parallel zu seiner Rezeption der Theorie
Girards damit begonnen, die Bibel systematisch zu studieren. Das Resultat dieses
Bemiihens war sein Buch Brauchen wir einen Siindenbock?, das 1978 erschien.?
Zwar bestédtigten sich fiir ihn dabei die zentralen Einsichten Girards. Die Sache
mit der Opferthematik allerdings war in der Bibel offenbar doch nicht ganz so
einfach gestrickt, wie er gedacht hatte. Ganz im Gegenteil: Gerade bei der Deu-
tung des Kreuzestodes Jesu waren sich die neutestamentlichen Autoren grund-
sdtzlich einig: Dass hier universales Heil geschah, hatte zutiefst damit zu tun, dass
Jesus von Gewalt getroffen wurde. Hatten also doch die traditionellen Opfertheo-
logien recht und Girard unrecht? Und ist die christliche Tradition damit mogli-
cherweise doch in ihrem innersten Kern von einer Logik der religios iiberdeuteten
Gewalt verseucht?

An diesem Punkt setzte Schwager seinen argumentativen Hebel an. Seine
Relektiire der Opfertheologie blendet, anders als die theologischen Opferkriti-
ker(innen), den damit verbundenen Gewaltaspekt gerade nicht aus, sondern
riickt ihn ganz im Gegenteil scharf in den Fokus und versteht ihn als elementar
wichtiges Element fiir eine echt soteriologische Deutung des Kreuzes. Dabei gilt

21 R. Schwager, Briefwechsel mit René Girard, 111 [s. Anm. 19] .

22 Ders., Glaube, der die Welt verwandelt. Mainz 1976, 173, dort: Anm. 99.

23 Unter dem Eindruck Schwagers sollte er seine Meinung schlieflich revidieren, vgl. M. Moosbrugger,
Die Rehabilitierung [s. Anm. 19].

24 Nunmehr: R. Schwager, Brauchen wir einen Siindenbock? Gewalt und Erlésung in den biblischen Schrif-
ten (RSGS 2). Hrsg. von M. Moosbrugger / K. Peter, Freiburg i. Br. 2016.

401



Reflexion

allerdings: Obgleich es keine Erlosung jenseits der Gewalt gibt, ist nicht die Ge-
walt als solche erlosend. Schwager theologisierte die anthropologischen Gewalt-
vorgdnge nicht, machte sie also nicht wie viele der traditionellen Opfertheologi-
en direkt oder indirekt zum Instrument gottlichen Handelns und tappte damit

in die Falle der von Girard dekonstruierten sakrifiziellen Denkart.? Er stellte
vielmehr die grundlegende Frage: Wovon erlost die Erlosung durch Jesus Christus
eigentlich? Und hier half ihm sein durch Girard gescharfter Blick auf die Bibel,
mit dem er paradoxerweise auch Girard iiberholte.

Groll gegen Gott

Im Handeln der Menschen, die Jesus ans Kreuz bringen, driickte sich nach Schwa-
gers Interpretation die tiefe Grundproblematik des Menschseins aus; Girard hatte
diese Grundproblematik als zufdlligen anthropologischen Stindenbockmechanis-
mus gegen unschuldige Dritte erschlossen. Schwager dagegen war durch seine
Lektiire der Bibel darauf gestof3en, dass in den Passionserzahlungen dasselbe Pha-
nomen geschildert, aber eine anders gelagerte Erklarung geboten wird. Demnach
steht hinter dem Kreuz und der sich darin ereignenden Stindenbockjagd ein ural-
ter Groll der Menschen gegen den Gott der unbedingten Liebe, der von Anbeginn
der Menschheitsgeschichte geschwelt hatte und in Jesus ,endlich sein wahres
Opfer finden“?® konnte. Er setzt damit die anthropologische Theorie Girards in
einen erbstindentheologischen Kontext. Das Erlosungswerk erschlief3t sich aus
dieser Perspektive von einer neuen Seite: Erlosung besteht nicht darin, dass Jesus
als Sohn Gottes am Kreuz irgendwie eine gottliche Kraft in die Menschheitsge-
schichte eingestiftet hat, die sich - in welcher Weise auch immer - der Gewalt
bedient hat.?” Sie besteht vielmehr darin, dass er als Mensch allen Hass auf den
unbedingt liebenden Vater, der untergriindig die ganze Menschheitsgeschichte
geprdgt hatte, getragen hat. Das heif3t aber: Erlosung konnte sich nicht jenseits
der Gewalt, von der Jesus am Kreuz getroffen wurde, abspielen, weil Erlosung ge-
nau darin bestand, von der Allmacht dieser Gewalt zu befreien, die ja, wie Girard
in seinen kulturanthropologischen Studien gezeigt hatte, alle menschlichen
Kulturen untergriindig bestimmte. Jesus konnte in der einzigartigen Kraft des
Glaubens an den Vater jenseits des Kreislaufes der Gewalt noch im Kreuz diese
Gewalt ganz tragen, ohne auf sie mit Gegengroll oder Gegengewalt zu reagieren.
Soister ,gerade fiir jene vielen gestorben, die in der Zusammenrottung gegen ihn
ihre hochste Bosheit begingen.“?® Er ist damit der neue Adam, der den Anfang ei-

25 In diese Richtung geht z.B. die bertichtigte Redeweise vom , kreuzigenden Gott“ bei J. Moltmann, Der
gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie. Miinchen 1972.

26 R.Schwager, Brauchen wir einen Siindenbock?, 274 [s. Anm. 24].

27 Dagegen hat Schwager vor allem angeschrieben in seinen wichtigsten dogmengeschichtlichen Auf-
satzen: Ders., Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlosungslehre (RSGS 3). Hrsg.
von N. Wandinger, Freiburg i.Br. 2015 [Erstveroffentlichung dieses Aufsatzbandes: 1986].

402



Opfertheologie

ner neuen Menschheit jenseits der Mechanik von Gewalt und Gegengewalt setzt.
Jesus fillt dem Rad der Gewalt in die Speichen, indem er sich von dieser Gewalt
ganz treffen ldsst. Dass er das als Mensch kann, hat mit seiner einzigartigen Bezie-
hung zum Vater zu tun - diese Beziehung ist notwendig, weil sie es ihm ermog-
licht, den festen Glauben durchzuhalten, dass seine scheinbar vollig sinnlose Un-
terbrechung des uralten anthropologischen Kreislaufs der Gewalt Heil schaffen
wird. Deshalb kann er fiir seine Verfolger beten und ihnen im Sterben und auch
in seiner Auferstehung den Frieden zusagen.

Das ist das erlosende Opfer Jesu am Kreuz: Es muss im anthropologisch hértes-
ten und unbequemsten, aber auch im theologisch erlésendsten und heilsamsten
Sinn des Wortes ein Opfer genannt werden, weil es sich nur im Kreislauf von Ge-
walt und Gegengewalt ereignen kann, der in der gesamten Menschheitsgeschich-
te von den Stindenbockjdger(inne)n immer religios als Gott wohlgefilliges Opfer
iiberdeutet worden ist. Schwagers weiterfithrende theologische Interpretation,
die all das unter ein neues Vorzeichen stellt, lautet: Jesus muss genau diesem
Kreislauf zum Opfer fallen, weil nur er in diesen Kreislauf, der alle Menschen
versklavt, eine vollig neue Haltung einbringen kann: die Haltung der Hingabe
an den Gott, der mit diesem Kreislauf nichts zu tun hat. Jesu Kreuzestod ist ein
Opfer, weil es genau dort Heil wirkt, wo bisher immer sakralisierte Gewalt regiert
hat - und es ist ganz anders als alle bisherigen Opfer, weil es als solches heilswirk-
sames Ereignis seine erlosende Kraft in keiner Weise aus dieser Gewalt bezieht.
Jesus nimmt seinen Gegnern die sakrifizielle Deutehoheit aus der Hand, indem
er in das gewalttriefende Geschehen der Stindenbockjagd, das die ganze Mensch-
heitsgeschichte durchprigt hat, eine vollig neue Variable einfiihrt.

Noch einmal: Padre Alfredo

Nach all dem dridngt sich die Frage auf: Lasst sich dieses theologisch anspruchs-
volle und auf die zuweilen hoch spekulative Erlosungslehre fokussierte Denken
mit der konkreten Spiritualitdt im Alltag zusammenbringen?

Es gibe hier viel zu sagen: Man konnte praktisch das gesamte Repertoire der
christlichen Spiritualitdt evaluieren und neu erschlieflen, von den Psalmen, de-
nen immer wieder eine , hochst gefihrliche Sakralisierung von Aggression und
Gewalt“? vorgeworfen worden ist und die doch den Gebetsschatz der Kirche bil-
den®*°, bis hin zum Brauch, vor und nach jedem Gebet ein Kreuzzeichen zu schla-
gen; ein Brauch, der frither interessanterweise auch als ,,sich selber kreuzigen*
bezeichnet worden ist. Man konnte auch den ganzen Komplex des Martyriums in

28 R. Schwager, Brauchen wir einen Siindenbock?, 291 [s. Anm. 24].

29 E. Zenger, Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen (Biblische Biicher 1). Freiburg i.Br. 1994, 137.

30 Vgl. R. Schwager, , Liige auf Liige, Gewalt auf Gewalt“. Die Rotte der Gewalttiter in den Psalmen Israels,
in: Entschluss 49 (1994), 32-38.

403



Reflexion

den Blick nehmen, wo die Deutung der Hingabe des eigenen Lebens als ein gott-
gefilliges Opfer von jeher eine grof3e Rolle gespielt hat.?!

Aber wenden wir uns stattdessen noch einmal Padre Alfredo zu, dem wir zu
Beginn auf seinem Krankenbett begegnet sind, als er sein auf den ersten Blick un-
spektakuldres und alltdgliches Leiden dem gekreuzigten Jesus aufopfert. Navid
Kermani hat vor einer religios motivierten ,, Hypostasierung des Schmerzes“ ge-
warnt und mit Nachdruck festgestellt, das Kreuz sei genau das und deshalb eine
,Gottesldsterung und Idolatrie“.?? Ist Padre Alfredo in die fromme Falle einer sol-
chen religiosen Hypostasierung des Schmerzes getappt?

Nein! Dorothee Solle schreibt als Chronistin dieser Vorgdange tiber ihn: ,,In-
dem er das zuféllige brutale Leiden jetzt auf seinem Schmerzenslager im Licht
Christi versteht, indem er es Christus schenkt, macht er es zu einem Element
seiner Freiheit.“** Diese Beobachtung ist sehr wichtig. Auf dem Hintergrund von
Schwagers theologischer Perspektive auf das Kreuz ldsst sie sich noch konkreti-
sieren: Die echte christliche Deutung des Kreuzes und des damit verbundenen
erlosenden Opferleidens Jesu weigert sich, das Kreuz in ,,sakrifizieller“ - also tradi-
tionell opfertheologischer - Manier als blof3es Spielfeld gottlicher Médchte zu deu-
ten, auf dem sogar Gewalt und Schmerz als legitime Instrumente Gottes fiir Heil
und Erlésung zu verstehen wdaren. Sie interpretiert das Kreuz vielmehr zuerst als
ein anthropologisches Ereignis, ein Ereignis, in dem sich menschliche Freiheiten
engagieren - wenn auch in fataler Weise. Dass Jesus ans Kreuz kommt und stirbt,
hat damit zu tun, dass Menschen ihn ans Kreuz bringen, weil die Logik der Stin-
denbockjagd, die seit Beginn der Menschheitsgeschichte das menschliche Leben
und Zusammenleben prégt, die Ausrichtung ihrer Freiheit bestimmt.

Aber genau so gilt: Dass das Kreuz zu einem Ort des Heils wird, ist auch zuerst
einmal eine anthropologisch zu verstehende Tatsache; das hat damit zu tun, dass
Jesus im gewaltverseuchten Abgrund des Menschlichen und Allzumenschlichen
in voller menschlicher Freiheit fiir die Menschen eintritt, die ihn - und unzdhli-
ge vor ihm - ans Kreuz gebracht haben, und darauf vertraut, dass sein Gebet fiir
seine Verfolger und damit fiir alle Menschen erhort werden wird. In der Auferste-
hung zeigt sich, dass dieses Gebet von Gott tatsdchlich ganz angenommen wor-
den ist und dass sich damit eine gute menschliche Freiheit gegen die gewaltin-
fizierte Unheilsgeschichte der menschlichen Freiheiten, die ihre eigene Gewalt
vergottlicht haben, durchgesetzt hat.

Padre Alfredo trat in die Haltung Jesu ein. Wer Jesus sein Leiden in Freiheit
aufopfert und iibergibt, damit es zu einem Ereignis des Heils wird, verklart und

31 Vgl. dazuJ. Niewiadomski / R. A. Siebenrock in Zusammenarbeit mit H. I. Cicek und M. Moosbrugger
(Hrsg.), Opfer - Helden - Miirtyrer. Das Martyrium als religionspolitologische Herausforderung (Innsbru-
cker Theologische Studien 83), Innsbruck - Wien 22011.

32 N. Kermani, Ungliubiges Staunen. Uber das Christentum. Miinchen 32015, 50.

33 D. Solle, Es muss doch mehr als alles geben, 83 [s. Anm.1].

404



Opfertheologie

vergottlicht es gerade nicht, sondern bezeugt, dass die Haltung Jesu den Men-
schen wirklich einen Weg gedffnet hat, den scheinbar uniiberwindlichen Kreis-
lauf der sakrifiziell tiberdeuteten menschlichen Gewalt und Gegengewalt im
Glauben frei zu durchbrechen. Er/Sie bezeugt damit mit seinem/ihrem eigenen
Leben, dass die Freiheit Jesu am Kreuz wirklich starker ist als die Freiheiten derje-
nigen, die ihn gekreuzigt haben. Und das hat konkrete Auswirkungen im hier und
heute: Padre Alfredo musste nicht die Regierung verfluchen, die es nicht schafft,
am Land angemessene Gesundheitsversorgung zu garantieren, er musste auch
nicht die multinationalen Konzerne verfluchen, die im Dschungel lieber Limo-
nade verkaufen als mitzuhelfen, dass Menschen Zugang zu sauberem flieRendem
Wasser haben. Er konnte hier vielmehr seine volle Freiheit so engagieren, dass sie
in der Aufopferung dieses Leidens Jesus selbst in den Kreislauf der strukturellen
Gewalt hereinholt. Er konnte das im Vertrauen, dass die menschliche Freiheit
Jesu unausdenklicherweise tiber die in Unheil und konkrete und strukturelle sa-
krifizielle Gewalt verstrickten menschlichen Freiheiten siegen und endgiiltiges
Heil wirken wird. Er war damit, mit einem Wort Tomas Haliks gesprochen, ein
»Agent des Unmoglichen“** in einer von den Moglichkeiten der Stindenbock-
logik begrenzten Welt. Dieses scheinbar Unmogliche ist das Opfer in seinem
christlichen Sinn: Es erl¢st durch eine befreite menschliche Freiheit von der Ver-
sklavung durch die scheinbar untiberwindliche Mechanik der zwischenmensch-
lichen Gewalt. Das kann aber nur mit Jesus getan werden, in dessen Kreuzestod
diese Opferhaltung iiber alle Midchte und Gewalten gesiegt hat.

34 T. Halik, Nachtgedanken eines Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit. Freiburg i.Br. 2014, 30.

405



