
1 	 D. Sölle, Es muss doch mehr als alles geben. Nachdenken über Gott. Freiburg i. Br. 22003, 82.

„Denn wen der Herr liebt, den züchtigt er“?
Zur theologischen Entgiftung einer spirituellen Tradition

Eine besonders reaktionäre Geisteshaltung wird man der 2003 verstorbenen ev­
angelischen Theologin Dorothee Sölle wohl kaum vorwerfen können. Ganz im 
Gegenteil hat sie immer wieder mit Verve gegen vermeintlich unverrückbare 
theologische Traditionen angeschrieben, wenn diese nach ihrer Einschätzung 
nicht dem Evangelium, sondern einer theologischen, kirchlichen oder gesell­
schaftspolitischen Ideologie der Macht und Unterdrückung verpflichtet waren. 
Umso bemerkenswerter ist eine biographische Episode, die sie in einem ihrer 
Bücher schildert. Sie erzählt dort, wie sie in einer Basisgemeinde in Guatemala 
einem gewissen Padre Alfredo begegnet ist. Padre Alfredo litt wegen eines Unfalls, 
der beim Tragen von Wasserkanistern passiert war, an schrecklichen Schmerzen. 
Schmerzmittel waren in der extremen Peripherie, in der seine Gemeinde lag, 
nicht zu bekommen. Alfredo litt aber nicht einfach nur. Einer alten katholischen 
Frömmigkeitspraxis folgend opferte er sein Leiden auf, um es mit dem Leiden 
Jesu zu verbinden und so zu einem Ort der Gnadenerfahrung zu machen. Sölle 
schreibt rückblickend, sie habe „diesen Brauch und die dahinterstehende Theo­
logie früher in meinem aufgeklärten Protestantismus belächelt und später (…) 
kritisiert. Heute, da ich versuche, das bürgerlich-individualistische Verständnis 
des Leidens zu überwinden, ist mir dieser Gedanke viel näher.“1 

Das Problem der Sakralisierung von Leid

Wer hätte gedacht, dass gerade Sölle der Logik des Opfers, dieses vielleicht reak­
tionärsten und unaufgeklärtesten aller spirituellen Begriffe, etwas abgewinnen 
konnte! Immerhin: Mit Joseph de Maistre hatte am Beginn des 19. Jhs. der vielge­

Mathias Moosbrugger | Innsbruck

geb. 1982, verheiratet, Dr. phil., Dr. theol., 
Projektmitarbeiter am Institu für Systematische 
Theologie der Universität Innsbruck

mathias.moosbrugger@uibk.ac.at

397

Opfertheologie



2	 J. de Maistre, Über das Opfer (gefolgt von einem Essay von E. M. Cioran, Über das reaktionäre Denken. 
Zu Joseph de Maistre; Nachwort von J.-J. Langendorf). Wien 1997, 37.

3	 Vgl. R.. Siebenrock, Christliches Martyrium. Worum es geht. Kevelaer 2009.
4	 Vgl. T. Moser, Gottesvergiftung. o.O. 1980.
5	 E. Jüngel, Das Opfer Jesu Christi als sacramentum und exemplum. Was bedeutet das Opfer Christi für 

den Beitrag der Kirchen zur Lebensbewältigung und Lebensgestaltung?, in: ders., Wertlose Wahrheit. 
Zur Identität und Relevanz des christlichen Glaubens. Theologische Erörterungen III. München 1990, 
261–282, hier: 261.

scholtene Erzvater des reaktionären Denkens die Opferlogik als die Schlüsselkate­
gorie des Christentums verteidigt, weil sich darin die ewige Wahrheit ausdrücke, 
dass man sich dem Höchsten am angemessensten „von der Seite des Schmerzes zu 
nähern“2 habe. Er stand damit in einer langen Tradition. Eine entsprechend ge­
schnitzte Spiritualität mit Praktiken der Selbstzüchtigung und mitunter sogar der 
Selbstverletzung hat zahlreiche Biographien geprägt. Das Phänomen der Martyri­
umssehnsucht gehört in diesen Kontext und hat mit ihrer Überhöhung von Leid 
und Tod schon die frühe Kirche vor große theologische Herausforderungen ge­
stellt.3 Und auch die Bibel wurde in diesem Zusammenhang regelmäßig bemüht. 
So wurde beispielweise immer wieder auf ein berühmt-berüchtigtes Wort aus dem 
Hebräerbrief zurückgegriffen, wo es heißt: „Denn wen der Herr liebt, den züchtigt 
er (…). Würdet ihr nicht gezüchtigt, wie es doch bisher allen ergangen ist, dann 
wäret ihr nicht wirklich seine Kinder“ (Hebr 12,6.8). 

Bei alldem war es regelmäßig die Kategorie des Opfers (sacrificium), auf die Be­
zug genommen wurde, um dafür zu argumentieren, dass das in frommer Haltung 
getragene Leiden der privilegierte Ort der Beziehung zu Gott und sogar Zeichen 
für eine besondere göttliche Erwählung sei. Natürlich gibt es keinen Schatten oh­
ne Licht. Aber über weite Strecken ist es doch eine Geschichte der verbrannten 
Erde, die die damit begründete Hochschätzung des fromm getragenen Leidens 
in weiten Bereichen der christlichen Spiritualität hinterlassen haben. Dass Kir­
chen- und Religionskritiker wie Tilman Moser aufgrund eigener entsprechender 
Erfahrungen von einer „Gottesvergiftung“ des menschlichen Lebens und Zusam­
menlebens gesprochen haben, trifft tatsächlich einen wunden Punkt.4 Und die 
Frage drängt sich auf: Steckt nicht wirklich zu viel „unaufgeklärtes und scheinbar 
unaufklärbares Verführungspotential (…) im Opferbegriff“5, als dass man ihn 
heute ernsthafter Weise noch verwenden dürfte? 

Erlösung durch Opfer?

Und das Problem ist sogar noch grundsätzlicher: Die Kategorie des Opfers ist 
über Jahrhunderte hinweg auch das vielleicht wirkmächtigste soteriologische 
Interpretament des Kreuzes gewesen. Bei der Diskussion um die Opferfrage kann 
es sich – will man sich theologisch verantwortet mit ihr befassen – deshalb nicht 
nur um die praktische Entgiftung einer verqueren Frömmigkeitsform handeln. 

Reflexion

398



6	 Zu einer jüngsten Übersicht vgl. M. Striet / J.-H. Tück (Hrsg.), Erlösung auf Golgota? Der Opfertod Jesu 
im Streit der Interpretationen. Freiburg i. Br. 2012.

7	 H. Gese, Die Sühne, in: ders., Zur biblischen Theologie. Alttestamentliche Vorträge. Tübingen 1983, 
85–106, hier: 94.

8	 Ebd., 105.
9	 Geses Zugang ist jüngst mit Nachdruck wieder unterstützt worden von P. Stuhlmacher, Jesu Opfer-

gang, in: P. Kuhn (Hrsg.), Gespräch über Jesus. Papst Benedikt XVI. im Dialog mit Martin Hengel, Peter 
Stuhlmacher und seinen Schülern in Castelgandolfo 2008. Tübingen 2010, 63–84.

10	 Vgl. M. Limbeck, Abschied vom Opfertod. Das Christentum neu entdecken. Ostfildern 2012.
11	 Vgl. A. Angenendt, Die Revolution des geistigen Opfers. Blut – Sündenbock – Eucharistie. Freiburg i.Br. 

2011.
12	 I. U. Dalferth, Der auferweckte Gekreuzigte. Zur Grammatik der Christologie. Tübingen 1994, 299.
13	 E. Jüngel, Das Opfer Jesu Christi, 280 [s. Anm. 5].
14	 H. Kessler, Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine traditionsgeschichtliche Untersuchung. Düs­

seldorf 1970, 187.
15	 B. Chilton, Abraham’s Curse. Child Sacrifice in the Legacies of the West. New York 2008, 140.

Es müssen vielmehr grundsätzliche theologische Fragen angegangen werden. 
Tatsächlich hat sich in den vergangenen Jahren im Bereich der systematischen 
soteriologischen Debatte diesbezüglich einiges getan.6 Der Tenor dieser jüngeren 
Auseinandersetzung ist über weite Strecken analog zu dem, was auch in der De­
batte über die spirituelle Sinnhaftigkeit des Opferbegriffs gesagt worden ist. Zwar 
hat noch Hartmut Gese von der „dem Opfer an sich zukommenden sühnenden 
Funktion“7 gesprochen und gemeint, dass die „Heilsbedeutung des Todes Jesu (…) 
nur mit dem Sühnegedanken“8 und damit mit der Kategorie des Opfers zu verste­
hen sei. Das ist allerdings ein Minderheitsvotum.9 Wenn der Opferbegriff nicht 
glatt abgelehnt wird,10 wird er in aller Regel auf verschiedensten Wegen herme­
neutisch von aller damit verbundenen und als skandalös empfundenen Gewalt­
förmigkeit entkernt, indem er wahlweise zu einer bloß spirituellen, ethischen11 
oder auch historischen Größe gemacht wird, die soteriologisch eigentlich keine 
Bedeutung haben kann. So hat ein so ernsthafter Denker wie Ingolf Dalferth nach 
erheblichem hermeneutischem Hin- und Herwägen den Schluss gezogen, dass 
die spezifische Weise der Verwendung der Opferbegrifflichkeit in der Bibel auf die 
„Auflösung der Opfervorstellung als soteriologischer Kategorie“12 [Herv. ID] hinaus­
laufe. Eberhard Jüngel stellte mit Nachdruck fest, „daß die Opferterminologie 
post Christum mortuum nur noch metaphorische Bedeutung hat.“13 Und Hans 
Kessler steht exemplarisch für viele, wenn er die Überzeugung vertritt, der Opfer­
begriff habe vielleicht irgendwann einmal seine Bedeutung gehabt. Heute jedoch 
sei er nur ein museales Relikt; wollte man ihm „weiterhin Aussagekraft verleihen, 
müßte man ihn gründlich umprägen, was schwerlich gelingen dürfte.“14 

Das Anliegen hinter all diesen Feststellungen ist grundsätzlich nachvollzieh­
bar: Es sollte auch nicht nur der Verdacht erregt werden, dass mit dem Begriff des 
Opfers genau dort eine religiös verklärte „Pornographie der Gewalt“15 ins Chris­
tentum importiert wird, wo – mindestens in der westkirchlichen Tradition – sein 
soteriologisches Herz schlägt: in der Kreuzestheologie. Graham Greene hat in 
seinem großen Roman The Power and the Glory den Blick auf das Kreuz „a short 

399

Opfertheologie



cut to the dark and magical heart of the faith“16 genannt. Aber die Frage drängt 
sich auf: Ist ein als Opfer verstandenes Kreuz nicht letztlich auch zwangsläufig ein 
heart of darkness im Sinne Joseph Conrads: der Ursprung und der Inbegriff von 
religiös verbrämter Gewalt und Gegengewalt? Ist ein opfertheologischer Zugang 
zum Kreuz heute, wo die Aufmerksamkeit für Ausgrenzung und Gewalt quasi zum 
Grundbestand der öffentlichen Meinung gehört,17 nicht wirklich nur einen Ge­
danken vom moralisch indignierten Atheismus entfernt, der mit einer Religion, 
die unter frommen Vorzeichen Opfer fordert, nichts zu tun haben will? Das hat 
der streitbare Philosoph Slavoj Žižek mit seiner wichtigen Diagnose gemeint, nur 
„eine winzige Nuancierung, eine fast nicht wahrnehmbare perspektivische Ver­
schiebung unterscheidet das Opfer Christi von der atheistischen Affirmation eines 
Lebens, das keines Opfers bedarf.“18 

Aber umso mehr stellt sich die Frage: Wie kam eine alles andere als reaktionär 
denkende Theologin wie Sölle dazu, dem scheinbar so rettungslos gewaltverseuch­
ten Opferbegriff trotzdem einen theologischen Mehrwert zuzuschreiben? Lohnt 
es sich vielleicht doch, allen gewichtigen Gegenargumenten zum Trotz, wie Sölle – 
angesichts des aufgeopferten Leidens von Padre Alfredo – einen zweiten Blick auf 
diese seltsame traditionell christliche Überzeugung von der heilsamen und sogar 
erlösenden Kraft des Opfers und die dahinterstehende Theologie zu werfen?

Eine hilfreiche Kontroverse

Eine über mehrere Jahre geführte Diskussion zwischen dem katholischen Theo­
logen Raymund Schwager SJ (1935–2004) und dem Kulturanthropologen René 
Girard (1923–2015) ist hier spannend.19 Sie passte zuerst einmal nahtlos in den 
opferkritischen Diskurs des späten 20. Jhs. Girard hatte 1972 in seinem kulturan­
thropologischen Buch La violence et le sacré mit hohem argumentativem Aufwand 
gezeigt, dass alle religiösen und kulturellen Strukturen aus rein soziologisch be­
schreibbaren kollektiven Gewaltprozessen gegen unschuldige Sündenböcke (vic-
timae) erwachsen sind, die als Opfer (sacrificia) sakral überdeutet worden waren.20 
Als überzeugter Katholik war er zugleich der Ansicht, dass das Christentum völlig 

16	 G. Greene, The Power and the Glory (with an introduction by J. Updike). London 2004, 153. Zu einer 
auf die Hauptperson des „Schnapspriesters“ fokussierten eingehenden theologischen Deutung dieses 
Romans vgl. J. Niewiadomski, Sündige Kirche in der gottverlassenen Welt. Dramatische Kirchenerfah-
rung in Graham Greenes „Die Kraft und die Herrlichkeit“, in: R. Siebenrock / W. Sandler (Hrsg.), Kirche 
als universales Zeichen. In memoriam Raymund Schwager SJ (Beiträge zur mimetischen Theorie 19). 
Wien – Münster 2005, 265–282.

17	 Vgl. M. Wieviorka, Die Gewalt. Hamburg 2006.
18	 S. Žižek, Das Reale des Christentums. Frankfurt a. M. 2006, 38.
19	 Vgl. R. Schwager, Briefwechsel mit René Girard (Raymund Schwager Gesammelte Schriften = RSGS 6), 

Hrsg. von N. Wandinger / K. Peter, Freiburg i. Br. 2014. Vgl. dazu M. Moosbrugger, Die Rehabilitierung 
des Opfers. Zum Dialog zwischen René Girard und Raymund Schwager über die Angemessenheit der Rede 
vom Opfer im christlichen Kontext (Innsbrucker Theologische Studien 88), Innsbruck – Wien 2014.

20	 R. Girard, Das Heilige und die Gewalt. Ostfildern 22012.

Reflexion

400



anders gestrickt sei und mit dieser gewaltverseuchten Opferlogik im Kern nichts 
zu tun habe. Theologische Tradition hin oder her: Es müsse endlich zu einer 
„völligen Auflösung der sakrifiziellen Lesart“21 des Kreuzes und damit des Chris­
tentums insgesamt kommen, weil diese dem Evangelium letztlich völlig zuwider­
laufe. Schwager war von dieser Theorie Girards fasziniert. 1976 sprang er in sei­
nem Buch Glaube, der die Welt verwandelt auf ihren opferkritischen Zug auf und 
stellte fest, dass Jesu Kreuzestod „zwar auch als Opfer verstanden werden“ könne, 
aber nur „sofern der Begriff Opfer völlig neu definiert wird“. Und sogar dann blei­
be der Begriff missverständlich, „weil dadurch die ganze Problematik des Maso­
chismus angesprochen wird.“22 Dann doch wohl besser auf ihn verzichten!

So weit, so zeittypisch. Was den Verlauf des Gesprächs zwischen Girard und 
Schwager so interessant macht, ist die gegenläufige Dynamik, von der es seit der 
zweiten Hälfte des 1970er Jahre zunehmend bestimmt wurde. Gerade als aus 
Sensibilität für die Gewaltförmigkeit der religiös übermalten Opferkategorie die 
opferkritische Haltung innerhalb der Theologie das Feld beherrschte und obwohl 
mit Girard sein wichtigster Gesprächspartner aus kulturanthropologischen Grün­
den die Opferkategorie im christlichen Kontext (mindestens vorläufig23) ebenso 
vehement ablehnte, wurde Schwager seiner eigenen Opferskepsis gegenüber skep­
tisch. Die Gründe dafür waren vielfältig. Entscheidend war aber eines: Er hatte 
in der zweiten Hälfte der 1970er Jahre parallel zu seiner Rezeption der Theorie 
Girards damit begonnen, die Bibel systematisch zu studieren. Das Resultat dieses 
Bemühens war sein Buch Brauchen wir einen Sündenbock?, das 1978 erschien.24 

Zwar bestätigten sich für ihn dabei die zentralen Einsichten Girards. Die Sache 
mit der Opferthematik allerdings war in der Bibel offenbar doch nicht ganz so 
einfach gestrickt, wie er gedacht hatte. Ganz im Gegenteil: Gerade bei der Deu­
tung des Kreuzestodes Jesu waren sich die neutestamentlichen Autoren grund­
sätzlich einig: Dass hier universales Heil geschah, hatte zutiefst damit zu tun, dass 
Jesus von Gewalt getroffen wurde. Hatten also doch die traditionellen Opfertheo­
logien recht und Girard unrecht? Und ist die christliche Tradition damit mögli­
cherweise doch in ihrem innersten Kern von einer Logik der religiös überdeuteten 
Gewalt verseucht?

An diesem Punkt setzte Schwager seinen argumentativen Hebel an. Seine 
Relektüre der Opfertheologie blendet, anders als die theologischen Opferkriti­
ker(innen), den damit verbundenen Gewaltaspekt gerade nicht aus, sondern 
rückt ihn ganz im Gegenteil scharf in den Fokus und versteht ihn als elementar 
wichtiges Element für eine echt soteriologische Deutung des Kreuzes. Dabei gilt 

21	 R. Schwager, Briefwechsel mit René Girard, 111 [s. Anm. 19] .
22	 Ders., Glaube, der die Welt verwandelt. Mainz 1976, 173, dort: Anm. 99.
23	 Unter dem Eindruck Schwagers sollte er seine Meinung schließlich revidieren, vgl. M. Moosbrugger, 

Die Rehabilitierung [s. Anm. 19].
24	 Nunmehr: R. Schwager, Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt und Erlösung in den biblischen Schrif-

ten (RSGS 2). Hrsg. von M. Moosbrugger / K. Peter, Freiburg i. Br. 2016.

401

Opfertheologie



25	 In diese Richtung geht z.B. die berüchtigte Redeweise vom „kreuzigenden Gott“ bei J. Moltmann, Der 
gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie. München 1972.

26	 R. Schwager, Brauchen wir einen Sündenbock?, 274 [s. Anm. 24].
27	 Dagegen hat Schwager vor allem angeschrieben in seinen wichtigsten dogmengeschichtlichen Auf­

sätzen: Ders., Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlösungslehre (RSGS 3). Hrsg. 
von N. Wandinger, Freiburg i.Br. 2015 [Erstveröffentlichung dieses Aufsatzbandes: 1986].

allerdings: Obgleich es keine Erlösung jenseits der Gewalt gibt, ist nicht die Ge­
walt als solche erlösend. Schwager theologisierte die anthropologischen Gewalt­
vorgänge nicht, machte sie also nicht wie viele der traditionellen Opfertheologi­
en direkt oder indirekt zum Instrument göttlichen Handelns und tappte damit 
in die Falle der von Girard dekonstruierten sakrifiziellen Denkart.25 Er stellte 
vielmehr die grundlegende Frage: Wovon erlöst die Erlösung durch Jesus Christus 
eigentlich? Und hier half ihm sein durch Girard geschärfter Blick auf die Bibel, 
mit dem er paradoxerweise auch Girard überholte. 

Groll gegen Gott

Im Handeln der Menschen, die Jesus ans Kreuz bringen, drückte sich nach Schwa­
gers Interpretation die tiefe Grundproblematik des Menschseins aus; Girard hatte 
diese Grundproblematik als zufälligen anthropologischen Sündenbockmechanis­
mus gegen unschuldige Dritte erschlossen. Schwager dagegen war durch seine 
Lektüre der Bibel darauf gestoßen, dass in den Passionserzählungen dasselbe Phä­
nomen geschildert, aber eine anders gelagerte Erklärung geboten wird. Demnach 
steht hinter dem Kreuz und der sich darin ereignenden Sündenbockjagd ein ural­
ter Groll der Menschen gegen den Gott der unbedingten Liebe, der von Anbeginn 
der Menschheitsgeschichte geschwelt hatte und in Jesus „endlich sein wahres 
Opfer finden“26 konnte. Er setzt damit die anthropologische Theorie Girards in 
einen erbsündentheologischen Kontext. Das Erlösungswerk erschließt sich aus 
dieser Perspektive von einer neuen Seite: Erlösung besteht nicht darin, dass Jesus 
als Sohn Gottes am Kreuz irgendwie eine göttliche Kraft in die Menschheitsge­
schichte eingestiftet hat, die sich – in welcher Weise auch immer – der Gewalt 
bedient hat.27 Sie besteht vielmehr darin, dass er als Mensch allen Hass auf den 
unbedingt liebenden Vater, der untergründig die ganze Menschheitsgeschichte 
geprägt hatte, getragen hat. Das heißt aber: Erlösung konnte sich nicht jenseits 
der Gewalt, von der Jesus am Kreuz getroffen wurde, abspielen, weil Erlösung ge­
nau darin bestand, von der Allmacht dieser Gewalt zu befreien, die ja, wie Girard 
in seinen kulturanthropologischen Studien gezeigt hatte, alle menschlichen 
Kulturen untergründig bestimmte. Jesus konnte in der einzigartigen Kraft des 
Glaubens an den Vater jenseits des Kreislaufes der Gewalt noch im Kreuz diese 
Gewalt ganz tragen, ohne auf sie mit Gegengroll oder Gegengewalt zu reagieren. 
So ist er „gerade für jene vielen gestorben, die in der Zusammenrottung gegen ihn 
ihre höchste Bosheit begingen.“28 Er ist damit der neue Adam, der den Anfang ei­

Reflexion

402



28	 R. Schwager, Brauchen wir einen Sündenbock?, 291 [s. Anm. 24].
29	 E. Zenger, Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen (Biblische Bücher 1). Freiburg i.Br. 1994, 137.
30	 Vgl. R. Schwager, „Lüge auf Lüge, Gewalt auf Gewalt“. Die Rotte der Gewalttäter in den Psalmen Israels, 

in: Entschluss 49 (1994), 32–38.

ner neuen Menschheit jenseits der Mechanik von Gewalt und Gegengewalt setzt. 
Jesus fällt dem Rad der Gewalt in die Speichen, indem er sich von dieser Gewalt 
ganz treffen lässt. Dass er das als Mensch kann, hat mit seiner einzigartigen Bezie­
hung zum Vater zu tun – diese Beziehung ist notwendig, weil sie es ihm ermög­
licht, den festen Glauben durchzuhalten, dass seine scheinbar völlig sinnlose Un­
terbrechung des uralten anthropologischen Kreislaufs der Gewalt Heil schaffen 
wird. Deshalb kann er für seine Verfolger beten und ihnen im Sterben und auch 
in seiner Auferstehung den Frieden zusagen. 

Das ist das erlösende Opfer Jesu am Kreuz: Es muss im anthropologisch härtes­
ten und unbequemsten, aber auch im theologisch erlösendsten und heilsamsten 
Sinn des Wortes ein Opfer genannt werden, weil es sich nur im Kreislauf von Ge­
walt und Gegengewalt ereignen kann, der in der gesamten Menschheitsgeschich­
te von den Sündenbockjäger(inne)n immer religiös als Gott wohlgefälliges Opfer 
überdeutet worden ist. Schwagers weiterführende theologische Interpretation, 
die all das unter ein neues Vorzeichen stellt, lautet: Jesus muss genau diesem 
Kreislauf zum Opfer fallen, weil nur er in diesen Kreislauf, der alle Menschen 
versklavt, eine völlig neue Haltung einbringen kann: die Haltung der Hingabe 
an den Gott, der mit diesem Kreislauf nichts zu tun hat. Jesu Kreuzestod ist ein 
Opfer, weil es genau dort Heil wirkt, wo bisher immer sakralisierte Gewalt regiert 
hat – und es ist ganz anders als alle bisherigen Opfer, weil es als solches heilswirk­
sames Ereignis seine erlösende Kraft in keiner Weise aus dieser Gewalt bezieht. 
Jesus nimmt seinen Gegnern die sakrifizielle Deutehoheit aus der Hand, indem 
er in das gewalttriefende Geschehen der Sündenbockjagd, das die ganze Mensch­
heitsgeschichte durchprägt hat, eine völlig neue Variable einführt.

Noch einmal: Padre Alfredo

Nach all dem drängt sich die Frage auf: Lässt sich dieses theologisch anspruchs­
volle und auf die zuweilen hoch spekulative Erlösungslehre fokussierte Denken 
mit der konkreten Spiritualität im Alltag zusammenbringen? 

Es gäbe hier viel zu sagen: Man könnte praktisch das gesamte Repertoire der 
christlichen Spiritualität evaluieren und neu erschließen, von den Psalmen, de­
nen immer wieder eine „höchst gefährliche Sakralisierung von Aggression und 
Gewalt“29 vorgeworfen worden ist und die doch den Gebetsschatz der Kirche bil­
den30, bis hin zum Brauch, vor und nach jedem Gebet ein Kreuzzeichen zu schla­
gen; ein Brauch, der früher interessanterweise auch als „sich selber kreuzigen“ 
bezeichnet worden ist. Man könnte auch den ganzen Komplex des Martyriums in 

403

Opfertheologie



den Blick nehmen, wo die Deutung der Hingabe des eigenen Lebens als ein gott­
gefälliges Opfer von jeher eine große Rolle gespielt hat.31 

Aber wenden wir uns stattdessen noch einmal Padre Alfredo zu, dem wir zu 
Beginn auf seinem Krankenbett begegnet sind, als er sein auf den ersten Blick un­
spektakuläres und alltägliches Leiden dem gekreuzigten Jesus aufopfert. Navid 
Kermani hat vor einer religiös motivierten „Hypostasierung des Schmerzes“ ge­
warnt und mit Nachdruck festgestellt, das Kreuz sei genau das und deshalb eine 
„Gotteslästerung und Idolatrie“.32 Ist Padre Alfredo in die fromme Falle einer sol­
chen religiösen Hypostasierung des Schmerzes getappt? 

Nein! Dorothee Sölle schreibt als Chronistin dieser Vorgänge über ihn: „In­
dem er das zufällige brutale Leiden jetzt auf seinem Schmerzenslager im Licht 
Christi versteht, indem er es Christus schenkt, macht er es zu einem Element 
seiner Freiheit.“33 Diese Beobachtung ist sehr wichtig. Auf dem Hintergrund von 
Schwagers theologischer Perspektive auf das Kreuz lässt sie sich noch konkreti­
sieren: Die echte christliche Deutung des Kreuzes und des damit verbundenen 
erlösenden Opferleidens Jesu weigert sich, das Kreuz in „sakrifizieller“ – also tradi­
tionell opfertheologischer – Manier als bloßes Spielfeld göttlicher Mächte zu deu­
ten, auf dem sogar Gewalt und Schmerz als legitime Instrumente Gottes für Heil 
und Erlösung zu verstehen wären. Sie interpretiert das Kreuz vielmehr zuerst als 
ein anthropologisches Ereignis, ein Ereignis, in dem sich menschliche Freiheiten 
engagieren – wenn auch in fataler Weise. Dass Jesus ans Kreuz kommt und stirbt, 
hat damit zu tun, dass Menschen ihn ans Kreuz bringen, weil die Logik der Sün­
denbockjagd, die seit Beginn der Menschheitsgeschichte das menschliche Leben 
und Zusammenleben prägt, die Ausrichtung ihrer Freiheit bestimmt. 

Aber genau so gilt: Dass das Kreuz zu einem Ort des Heils wird, ist auch zuerst 
einmal eine anthropologisch zu verstehende Tatsache; das hat damit zu tun, dass 
Jesus im gewaltverseuchten Abgrund des Menschlichen und Allzumenschlichen 
in voller menschlicher Freiheit für die Menschen eintritt, die ihn – und unzähli­
ge vor ihm – ans Kreuz gebracht haben, und darauf vertraut, dass sein Gebet für 
seine Verfolger und damit für alle Menschen erhört werden wird. In der Auferste­
hung zeigt sich, dass dieses Gebet von Gott tatsächlich ganz angenommen wor­
den ist und dass sich damit eine gute menschliche Freiheit gegen die gewaltin­
fizierte Unheilsgeschichte der menschlichen Freiheiten, die ihre eigene Gewalt 
vergöttlicht haben, durchgesetzt hat.

Padre Alfredo trat in die Haltung Jesu ein. Wer Jesus sein Leiden in Freiheit 
aufopfert und übergibt, damit es zu einem Ereignis des Heils wird, verklärt und 

31	 Vgl. dazu J. Niewiadomski / R. A. Siebenrock in Zusammenarbeit mit H. I. Cicek und M. Moosbrugger 
(Hrsg.), Opfer – Helden – Märtyrer. Das Martyrium als religionspolitologische Herausforderung (Innsbru­
cker Theologische Studien 83), Innsbruck – Wien 22011.

32	 N. Kermani, Ungläubiges Staunen. Über das Christentum. München 32015, 50.
33	 D. Sölle, Es muss doch mehr als alles geben, 83 [s. Anm.1].

Reflexion

404



vergöttlicht es gerade nicht, sondern bezeugt, dass die Haltung Jesu den Men­
schen wirklich einen Weg geöffnet hat, den scheinbar unüberwindlichen Kreis­
lauf der sakrifiziell überdeuteten menschlichen Gewalt und Gegengewalt im 
Glauben frei zu durchbrechen. Er/Sie bezeugt damit mit seinem/ihrem eigenen 
Leben, dass die Freiheit Jesu am Kreuz wirklich stärker ist als die Freiheiten derje­
nigen, die ihn gekreuzigt haben. Und das hat konkrete Auswirkungen im hier und 
heute: Padre Alfredo musste nicht die Regierung verfluchen, die es nicht schafft, 
am Land angemessene Gesundheitsversorgung zu garantieren, er musste auch 
nicht die multinationalen Konzerne verfluchen, die im Dschungel lieber Limo­
nade verkaufen als mitzuhelfen, dass Menschen Zugang zu sauberem fließendem 
Wasser haben. Er konnte hier vielmehr seine volle Freiheit so engagieren, dass sie 
in der Aufopferung dieses Leidens Jesus selbst in den Kreislauf der strukturellen 
Gewalt hereinholt. Er konnte das im Vertrauen, dass die menschliche Freiheit 
Jesu unausdenklicherweise über die in Unheil und konkrete und strukturelle sa­
krifizielle Gewalt verstrickten menschlichen Freiheiten siegen und endgültiges 
Heil wirken wird. Er war damit, mit einem Wort Tomáš Halíks gesprochen, ein 
„Agent des Unmöglichen“34 in einer von den Möglichkeiten der Sündenbock­
logik begrenzten Welt. Dieses scheinbar Unmögliche ist das Opfer in seinem 
christlichen Sinn: Es erlöst durch eine befreite menschliche Freiheit von der Ver­
sklavung durch die scheinbar unüberwindliche Mechanik der zwischenmensch­
lichen Gewalt. Das kann aber nur mit Jesus getan werden, in dessen Kreuzestod 
diese Opferhaltung über alle Mächte und Gewalten gesiegt hat.

34	 T. Halík, Nachtgedanken eines Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit. Freiburg i.Br. 52014, 30.

405

Opfertheologie


