Reflexion

Guido Bausenhart | Hildesheim

geb. 1952, Professor fiir Katholische Theologie
und Religionspddagogik mit Schwerpunkt
Systematischer Theologie

bausenhart@t-online.de

.Nicht, was ich will ..."

Selbstbestimmung in theologischer Perspektive

Fiir Clemens Ruhnau

Man muss es nur in den Mund nehmen - das Wort ,,Selbstbestimmung*, und
schon stellt sich noch immer etwas von dem Pathos ein, dem es seinen Glanz
verdankt: dem Pathos der Aufkldrung. Noch immer schwingt das Pathos der Ein-
ladung mit, der eindringlichen, schier aufdringlichen Einladung, sich seines ei-
genen Verstandes zu bedienen, sich doch endlich seines eigenen Verstandes ohne
Leitung eines anderen zu bedienen und allein der Autoritét eigener Einsicht zu
trauen. Daneben und zugleich wird das Pathos der Freiheit wach, der Widerstand
gegen jegliche Bevormundung, egal, ob sie einem als staatlicher oder als kirch-
licher Absolutismus gegeniibertritt im Interesse einer Miindigkeit, die fiir sich
selbst in eigener Sache selbst zu sprechen in der Lage sein will.

Man kann sich dem Pathos der Selbstbestimmung kaum entziehen - und
doch hat das Pathos gelitten. Nicht dass es kleinlaut geworden wire - nur ist es
nicht mehr eine einzige Stimme, die wir da vernehmen, wenn wir ,,Selbstbestim-
mung“ sagen: nicht mehr allein die helle Stimme reiner Autonomie. Selbst Im-
manuel Kant und schon Kant riumt ein - wenn auch deutlich wird, dass es ihm
anders lieber wire -, dass die praktische ,Vernunft in ihrem realen Gebrauch
niemals nur als Vernunft auftritt, sondern an reale Individuen gebunden ist. Und
diese Individuen sind Glieder (einer) empirischen Wirklichkeit (...) Damit ist der
Vernunftgebrauch jedoch einer Fiille empirischer Wirkmechanismen - psychi-
scher, biologischer und sozialer Natur - unterworfen, so dass er stets auch durch
nicht-verniinftige Determinanten entstellt ist“!.

1 G.Neuhaus, Fundamentaltheologie zwischen Offenbarungs- und Rationalititsanspruch. Zur Konvergenz
eines scheinbaren Widerspruchs, in: ThG 44 (2001), 113-130, hier: 118. Vgl. das Kapitel , Die Antino-
mie der praktischen Vernunft“ in Kants Kritik der praktischen Vernunft.

406



Selbstbestimmung

Bedenkt man, dass Selbstbestimmung nie reine Selbstbestimmung sein kann,

sondern stets kontaminiert ist mit unvermeidlichen Neigungen, mit machtigen

Impulsen des Unbewussten und mit nicht restlos aufzukldrenden Stimmungen,

dann wird Autonomie dadurch zunéchst einmal nur realistischer. Heteronomie

droht aber nicht allein aus den Tiefen und Untiefen der eigenen Existenz, son-
dern auch von den anderen, bei denen auf den ersten Blick nicht recht klar ist:

Bedeuten sie eine zumutende Einschrankung der Selbstbestimmung oder sind sie

vielleicht ihre zutrauende Bedingung der Moglichkeit? Der symbolische Interak-

tionismus beschreibt das Phanomen, die Rollentheorie reflektiert es, und wir
konkreten Menschen versuchen, darin zu tiberleben: zwischen den tendenziell
entfremdenden Erwartungen und Zumutungen der anderen und den eigenen
souverdnen oder trotzigen Versuchen der Selbstbehauptung, in denen wir uns
noch einmal verhalten zu diesem herausfordernden Ansinnen - und unsere

Selbstbestimmung zu bewdhren trachten.

Selbstbestimmung in theologischer Perspektive - fiir einen ganz Grof3en der
theologischen Zunft war Selbstbestimmung Siinde: ,,Es gibt nur eine Stinde: das
Selbstdandigseinwollen des Menschen Gott gegeniiber.“ So schrieb Karl Barth in
seinem ersten Kommentar zum Romerbrief des Paulus, dem Kommentar, der
eine Art Urknall seiner Theologie war. Selbstsein ist Abgrenzung gegeniiber Gott,
und dieses Sich-Gegeniiberstellen ist Stinde. Aus der Unmittelbarkeit des Seins
mit Gott fallt der Mensch heraus, ,es verleidet ihm, direkt, unentwegt, kindlich,
schlicht, sachlich im Geiste zu leben (...) Er mochte sein wie Gott ist: etwas Eige-
nes, in sich Ruhendes und Wichtiges“2.

Das ist durchaus auch nicht ohne Pathos gesprochen! Und auch solches Pa-
thos will auf seine Substanz gepriift sein. In drei Schritten soll eine theologische
Perspektive auf das ansprechende, anspruchsvolle und in Anspruch nehmende
Phidnomen der Selbstbestimmung gerichtet werden:

1. Zunichst wird eine knappe, natirlich zu knappe geistesgeschichtliche Einord-
nung riskiert werden entlang der Frage: Ist Theonomie eine Form der Hetero-
nomie, gegen die sich der Mensch in seinem Anspruch auf Autonomie und
Selbstbehauptung verwahren miisste?

2. Dann wird die Fragestellung von Theonomie und Autonomie am Beispiel der
altkirchlichen Christologie konkreter buchstabiert; dort wird sie verhandelt als
Frage nach einer echt menschlichen Freiheit und ihrer Heilsbedeutung in Jesus
dem Christus.

3. Ein dritter Schritt prasentiert das Gebet als den Akt, der den Willen Gottes
sucht, und zeigt, wie eben in diesem, der die Theonomie sucht, sich die Selbst-
bestimmung des religiosen Subjekts vollzieht.

2 K. Barth, Der Romerbrief. Bern 1919, 128.

407



Reflexion

Theonomie zwischen Heteronomie und Autonomie

Ist Theonomie eine Form der Heteronomie, gegen die sich der Mensch in seinem
Anspruch auf Autonomie um seiner Selbstachtung willen verwahren miisste?
Kann die durch und durch theonom bestimmte christliche Botschaft dem An-
spruch auf Autonomie der Person - und ja nicht allein der Person, sondern auch
der Kultur, der Gesellschaft - Recht geben?

Es ist nicht zu tibersehen und darum auch schlecht zu leugnen, dass ,,Autono-
mie“ als Stichwort und Programmwort der Neuzeit erst erstritten werden musste
in einem hartndckigen Emanzipationsprozess, der frei machte von Bevormun-
dung durch absolute und absolutistische Autoritdten, insbesondere auch vom
christlichen Glauben und seinen irdischen Agenten.

Teils stellte sich die Autoritat des Christentums selbst ins Abseits, weil es nach
der Pluralisierung des Absoluten in der Glaubensspaltung als Legitimation gesell-
schaftlich relevanter und personlich bindender Normen ausschied. Teils wurde
diese Autoritdt aber auch mit roter Karte vom Platz gestellt, weil sie sich in poli-
tisch schlechter Gesellschaft und im autoritdren und reaktiondren Widerstand
gegen die Wissenschaften selbst disqualifizierte. ,,Die Herausbildung des neuzeit-
lichen autonomen Autonomieverstandnisses ist deshalb auch ein Akt humaner
Selbstbehauptung gegen ein repressiv gewordenes Verstandnis von Theonomie.“?

Mit Descartes wird der Mensch zum Ausgangs- und Bezugspunkt der Wirklich-
keit. Kant hat dann die ethischen Konsequenzen dieser anthropologischen Wen-
de zu bewiltigen. Wo Kant den Gottesgedanken einfiihrt als Postulat der prak-
tischen Vernunft, da wird Gott Mittel zum Selbstzweck des Menschen. Ist nach
guter christlicher Theologie Gott das hochste Gliick und Gut des Menschen, so
dient Gott hier nur mehr diesem Gliick, dient zu diesem Gliick.

Man muss noch nicht einmal die Zuspitzungen des neuzeitlichen Autonomie-
anspruchs bei Feuerbach, Marx und vor allem Nietzsche zitieren, um zu verste-
hen, dass die ,,Theologie zundchst vorwiegend der Meinung war, sie konne ihre
Haut nur dadurch retten, dass sie ein entschiedenes Nein spricht zum neuzeit-
lichen Anspruch auf Autonomie“4. Die Folge war eine , Kirche im Belagerungszu-
stand“ (Joseph Ratzinger). Gemeinsam ist dieser Reaktion ein Verstdndnis neu-
zeitlicher Autonomie als eines Abfalls von der christlich gebotenen Theonomie.
Damit ist aber beider Unvereinbarkeit und Unvertraglichkeit nur von der ande-
ren, der theologischen Seite noch einmal festgestellt.

Theonomie heteronom zu verstehen mag manche Erfahrung in der Geschich-
te nahe legen, wenn diese Theonomie in der vermittelnden Gestalt kirchlicher

3 W.Kasper, Autonomie und Theonomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der modernen Welt,
in: D. Mieth / H. Weber (Hrsg.), Anspruch der Wirklichkeit und christlicher Glaube. Probleme und Wege
theologischer Ethik heute. Diisseldorf 1980, 17-41, hier: 25.

4 Ebd.,31.

408



Selbstbestimmung

und/oder theologischer Instanzen zur Geltung gebracht wird - und in der Konse-
quenz dann auch zum Widerstand und Aufstand fiihrt; zwingend ist ein solches
Verstdandnis nicht.

Heil allein durch Gott und in Gott

Theologie ist Soteriologie. Theologische Anthropologie sieht den Menschen

im Horizont der Frage nach dem Heil, nach seinem Heil - angesichts seiner
Erlosungsbedirftigkeit. Diese besteht darin, dass menschliche Egozentrik nur

als Angst gelebt werden kann; dass der Mensch das ,,Ja“ zu sich selbst letztlich
nicht selbst sagen kann; dass er sein eigenes Selbst darum immer gezwungen ist
zu sichern, zu schiitzen; dass er diese Selbstsicherheit einerseits im Nie-genug-
Haben sucht, anderseits im ,,Gegeniiber“ moglicher Konkurrenten: , gegen“ sie
und moglichst ,iiber” ihnen; angesichts der Tatsache, dass der Tod schlie3lich
diese ganze Ego-Zentrik radikal in eine letzte Aporie und Sackgasse fiihrt, weil der
Mensch im Tod alles verliert und auch sich selbst zu verlieren droht.

Heil meint, dass das faktische Menschsein in seiner Egozentrik und Schuld,
in seinem Tod verwandelt werde aus der freien Huld einer ewigen dunklen und
schweigenden Macht, auf die angefochten und in gefdhrdeter Zuversicht zu hof-
fen besser ist als Resignation oder Trotz.’ Immer ist , das letzte Worauthin und
Worumwillen allen Daseins (gemeint) im Hinblick auf dessen Gliick in Sinner-
fullung und Seinsvollendung“®. Immer ist gemeint, dass dem Menschen, der auf
alles aus ist, selbst alles zu wenig ist, zu wenig sein muss; oder mit Augustinus ge-
sprochen: dass ,,unruhig unser Herz ist, bis es Ruhe findet in Gott“ (Confessiones
1,1). Zum Grundbestand christlichen Glaubens und damit zur Vorgabe jeder
christlichen Theologie gehort, dass ,,Heil final und kausal allein in Gott zu veran-
kern ist“’, dass Heil also allein durch Gott und nur in Gott zu finden ist.

Welche Rolle hat menschliche Selbstbestimmung in diesem durch und durch
theonom bestimmten Heilsgeschehen? Diese Frage wird in der Alten Kirche der
ersten sieben Jahrhunderte stellvertretend erOrtert als Frage, ob nicht, im soterio-
logischen Interesse, um das Heil und die Erlésung nicht zu gefahrden, die Vor-
stellung einer ja immer riskanten menschlichen Freiheit des Erlosers nicht besser
vermieden werden sollte. Diese Frage hilt die Entwicklung der altkirchlichen
Christologie in Gang und auch in Atem. Denn: Lebenserfahren genug und hin-
reichend fromm kennen die Kirchenviter den Januskopf der Freiheit - ist sie doch
auch Quelle der Stinde. Und so ist durch all die Jahrhunderte ein Misstrauen, ja

5 Vgl. B. Welte, Heilsverstindnis. Philosophische Untersuchungen einiger Voraussetzungen zum Verstind-
nis des Christentums. Freiburg - Basel - Wien 1966.

6 M. Seckler, Theosoterik - eine Option und ihre Dimensionen. Fundamentaltheologische Anfragen und
Anstiofie zur Soteriologie, in: ThQ 172 (1992), 257-284, hier: 258.

7 Ebd.

409



Reflexion

geradezu eine Allergie spiirbar gegentiber dem Gedanken einer echten Freiheit des
Menschseins Jesu - von Apollinaris im 4. bis zu Maximus Confessor im 7. Jh.

Riskante Freiheit

Athanasius, der Alexandriner, kann der Rede von einer menschlichen Freiheit in
Jesus keinen soteriologischen Sinn abgewinnen?®: Er kennt menschliche Freiheit
als eine auch unentschiedene, hin und her schwankende, als Quelle von Fehl-
griffen und der Stinde; die geschaffene Freiheit laviere zwischen Gut und Bose,
dies sei Sache einer wandelbaren Natur; Erlosung aber konne allein ein ,immer
und von Natur aus unwandelbarer Logos“ (Contra Arianos 1,51) gewdhrleisten.
In Christus eine menschliche Freiheit anzuerkennen, schien zwangslaufig zur
Annahme von zwei Initiativzentren zu fithren, die - und hier liegt der Nerv -
auch als miteinander konkurrierend gedacht werden konnten. Die Folge: Die
Kirchenviter retten sich in ein Konzept der Asymmetrie: Apollinaris erklért, Jesu
Menschsein sei vollig fremdbestimmt (Fragment 107), d.h. von seinem Gott-
sein bestimmt. Das Menschsein werde von der gottlichen Natur ,iiberméchtigt
und verwandelt“ - so die oft zitierte Formulierung Gregors von Nazianz (Oratio
29,19), der dann feststellen konnte: ,Sein (des Erlosers) Wollen widersetzte sich
Gott namlich nicht, weil es ganz vergottlicht war.“ (Oratio 30,12)

Aber auch das Gottsein Jesu wird tangiert, wenn es sein Menschsein nicht
sein ldsst, was es ist. Maximos deckt dies auf, wenn er gegen Monenergeten, die
von ,der einen Wirkkraft als Uberméchtigung“ reden, argumentiert, dies bedeute
auch eine Minderung der gottlichen Wirkkraft selbst: ,,Denn das Beherrschende
gehort auch selbst durchaus zum Passiven; es wird ndmlich auch beherrscht von
dem, was beherrscht wird, wenn auch in geringerem Mafse.“ (Opusculum 5) In der
Einheit der gottlichen und menschlichen Natur in Christus miissen beide intakt
bleiben, ihre Unterschiedenheit darf auch durch die stdrkere nicht beeintrdachtigt
werden. Denn Gott und Mensch sind nicht einander ergdnzend zugeordnet; eine
Entsprechung, ein Aufeinander-angewiesen-Sein ist gerade ausgeschlossen. (Epis-
tula 13) Thre Einheit ist eine absolut freie (ebd.).

Heil, allem Vorldufigen und Zufilligen feind, weil es da ums Ganze geht, und
Freiheit, der jeweils kontingente Ursprung von Selbstbestimmung und -verwirkli-
chung - sie zusammenzudenken gelingt der Alten Kirche erstim 7. Jh. angesichts
der Herausforderung des Monotheletismus. Der unterstellte unversohnliche Ge-
gensatz zwischen Gott und Mensch zwingt die Monotheleten, in Christus jede
Quelle moglicher Gegensétzlichkeit auszuschlief}en: Dem Ausschluss mensch-
licher Eigenwilligkeit féllt so auch der menschlich-eigene Wille zum Opfer.

8 Vgl. G. Bausenhart, , In allem uns gleich aufSer der Siinde“. Studien zum Beitrag Maximos’ des Bekenners
zur altkirchlichen Christologie (TSTP 5). Mainz 1992, 31-34.

410



Selbstbestimmung

Heil in frei gew&hlter Theonomie

Im 7. Jh. wichst dann die Einsicht, dass Heil in einer freien Selbstbestimmung
zwar riskiert wird, aber nicht notwendig verspielt werden muss, sondern auch ge-
wonnen werden kann. Maximus Confessor reklamiert erstmals in der Theologie-
geschichte beide Sequenzen des Getsemani-Gebets fiir Jesus in seinem Mensch-
sein: ,,Abba, Vater, nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht, was ich will, sondern
was du willst, soll geschehen.“ (Mk 14,36) Damit erhdlt auch die menschliche
Freiheit soteriologische Relevanz: Nicht mehr fremdbestimmt wie bei Apollinaris
vier Jahrhunderte zuvor ldsst sich Jesus in seinem Menschsein widerwillig theo-
nom bestimmen und sich den fremden Willen Gottes gefallen, er wahlt ihn viel-
mehr selbst in freier Selbstbestimmung menschlicher Freiheit. Theonomie und
Autonomie fallen versdhnt, am Olberg allerdings auch erschépft, ineinander.
Die Freiheit menschlicher Selbstverwirklichung nach stoischem Modell der Na-
turgemafheit, nach der Menschsein notwendig bedeutet, vor moglichem Leiden
zuriickzuschrecken, ihm ausweichen zu wollen, - solche Selbstverwirklichung
wird aufgehoben in ein Konzept menschlicher Selbstbestimmung, die auch noch
einmal frei verfiigt tiber legitime und unausweichliche natiirliche, immanent
naturhafte Regungen, das Konzept einer Selbstbestimmung, die tiber sich selbst
verfiigt und sich gerade so verwirklicht.

In Getsemani spricht sich die hochste Zustimmung des menschlichen Willens
zu dem des Vaters als seiner eigenen Bestimmung aus, als seiner Berufung und
Sendung. Gegenstand dieses Wollens ist das Heil der Menschen, nicht der Tod,
wenn auch das Ja zum gottlichen Heilsplan den Tod mitbejaht. Dieses Ja mani-
festiert die unvermischte Einheit beider Naturen, wird aber als menschliches ge-
sprochen und synchron mit der géttlichen Natur vollzogen.

Die zentrale Sorge der Monotheleten, eine menschliche Freiheit in Christus
wiirde mit der gottlichen konkurrieren, verliert ihr Gewicht, wenn einsichtig
wird, dass die freie menschliche wie die innertrinitarische gottliche Natur sich in
identischer Weise vollziehen - im Modus des Sohnseins gegeniiber dem Vater:
,Die Weise seines Gottseins wird zur Weise seines Menschseins.“’ Mensch wie
Gottist er in ein und derselben Beziehung zum Vater, als Mensch hineingenom-
men, ja hineingeschaffen in seine einzigartige Sohnesbeziehung des Sich-ganz-
dem-Vater-Verdankens und Sich-ihm-ganz-Schenkens. Entfremdung des Mensch-
seins kann dies darum nicht bedeuten, weil eben in der liebenden, von der
Vernunft gekldrten Bewegung auf Gott hin sich die volle Selbstverwirklichung des
Menschen gerade als Menschen ereignet, weil er darin sein ihm von Gott selbst
vor- und aufgegebenes individuelles Wesen einholt.

9 C.Schonborn, Die Christus-Ikone. Eine theologische Hinfiihrung. Schaffhausen 1984, 119.

41



Reflexion

»Dein Wille geschehe*

Ein Drittes und Letztes: das Gebet - der Religion eigentlichster Akt: propriae re-
ligionis actus (Thomas von Aquin, Summa theologiae 11-11, 83,3). Im Gebet sucht
der glaubige Mensch die bewusste Beziehung zu seinem Gott, die Begegnung mit
ihm. Das Gebet ist darum auch der Akt, in dem der religiose Mensch vor seinen
Gott tritt, in dem er sich der Theonomie freiwillig aussetzt, in dem er mit seinem
Gott auch den Weisungen dieses Gottes begegnet: der klassische Ort gesuchter
und akzeptierter Theonomie. ,Dein Wille geschehe!“ ist der Grundakkord jegli-
chen Betens. Also auch der klassische Ort, an dem der religiose Mensch jeglichen
Anspruch auf Autonomie aufgibt?!

Es lohnt sich, genauer hinzusehen, wie solche theonome Selbstbestimmung
aussieht. Eine verbreitete fromme Sicht des Gebetes versteht Beten als Zwiespra-
che mit Gott.!° Darin lasse der/die Glaubende sich die Wahrheit Gottes zeigen
und sich seine Weisung sagen, sie sich gesagt sein. Auf Anhieb springt das Proble-
matische einer solchen Sicht ins Auge: Sie mag nicht einleuchten. ,Zwiesprache“
impliziert, dass im Gebet auch Gott selbst redet und auf des Menschen Wort
Antwort gibt. Die gegenldufige Auffassung scheint mindestens so viel fiir sich
zu haben, dass namlich das Gebet eine - durchaus eine spezifische, aber doch
eine - Variante von Selbstgesprich sei. Wie soll dann aber mit Beten der Vorgang
gemeint sein konnen, in dem der gliubige Mensch sich der Theonomie aussetzt,
in dem Theonomie fiir ihn Wirklichkeit wird und er sie an sich selbst gesche-
hen, sich selbst durch sie bestimmen ldsst? Offenkundig ist, dass allein der/die
Beter(in) spricht, und manches Gebet erweckt dazuhin den Eindruck, als wolle
der/die Betende nicht eigentlich sich etwas sagen lassen, sondern umgekehrt
Gott versuchen beizubringen, was er zu tun habe: Versuch und Versuchung einer
»Anthroponomie“ Gottes.

Die Rede vom Gebet als Gesprach mit Gott darf nicht erwarten lassen, dass
der Mensch Gott akustisch mit einem grammatisch korrekten Satz in seiner
Muttersprache vernimmt. Das Gebet ist eine Zwiesprache einmaliger und unver-
gleichlicher Art. Ndher kommt man dieser Art Gesprach, wenn man die Redewei-
se ,,Es sagt mir etwas“ genauer beschreibt. In dem damit bezeichneten Geschehen
bin ich der Horende des ,,etwas“; zugleich wird dieses ,,etwas“ in mir und von mir
selbst ins Wort gebracht wird als Resonanz dieses Geschehens; dabei weifd ich,
dass dieses mein Wort nur Antwort ist auf das Wort, das ich von diesem ,,Es“ ver-
nommen habe oder meine, vernommen zu haben. Darin spricht mich dieses , Es“
an; da geht mir etwas auf, das ich zugleich als etwas erfahre, was mich angeht,
mich personlich meint, mich in Anspruch nimmt.

10 Vgl. K. Rahner, Gebet - Zwiesprache mit Gott?, in: ders., Samtliche Werke, Bd. 23: Glaube im Alltag,
Freiburg i.Br. 2006, 216-224.

412



Selbstbestimmung

Der Vorgang gleicht dem Spruch des Gewissens: Die prdziseste und auch noch
schonste Formel stammt von Martin Heidegger: Zweifellos komme der Ruf
,nicht von einem Anderen, der mit mir in der Welt ist. Der Ruf kommt aus mir
und doch tiber mich.“! Hier zeigt sich, dass das schlechte Image des Wortes , He-
teronomie” nicht das letzte Urteil sein muss. Es ist ja noch nicht ausgemacht, ob
damit Fremdbestimmung und in deren Folge Entfremdung gemeint sein muss
oder aber einfach die Bestimmung durch einen Anderen; diese kann dann eine
Form von Selbstbestimmung sein, wenn der Einfluss des anderen ein von mir ge-
suchter und bejahter Einfluss ist, dem ich mich gerne aussetze. Dann ist der Ruf,
den ich vernehme, ein Anruf, ein Aufruf zu noch nicht verwirklichten Moglich-
keiten meines Daseins.

Karl Rahner beschreibt das Gebet als Zwiesprache mit Gott so: ,, Im Gebet
erfahren wir uns selber als die von Gott Gesagten, als die in der Konkretheit
unserer Existenz von der souverdanen Freiheit Gottes Herkommenden und Ver-
figten“!2. Im Gebet erfahren wir uns als ,,das Wort Gottes, das wir selbst sind und
das als dieses uns gesagt wird“!3. Bernhard Casper formuliert ganz dhnlich: , Be-
ten bedeutet Zeithaben fiir jenen unvordenklichen Anspruch, der mich im Daf}
der Dinge und mehr noch im Dasein des anderen Menschen angeht oder viel-
mehr mich immer schon anging. Beten bedeutet, dieses Anspruchs eingedenk
sein, der mich in jeder mitmenschlichen Begegnung und jeder Verwunderung
iiber das Daf§ der Dinge schon getroffen hat.“!*

Gebetet wird in konkreten Situationen; gesucht wird der Wille Gottes immer
aus gegebenem Anlass; das einzigartige und unvergleichliche dialogische Ver-
héltnis zwischen Gott und Mensch wird darum stets in der konkreten mensch-
lichen und geschichtlichen Existenz vermittelt. In allem darf der Mensch sich
darum von Gott angesprochen wissen. Und nicht nur alle Menschen, Dinge und
Ereignisse - eben alles - konnen uns ansprechen; nicht nur konnen wir dies alles
»ins Gebet nehmen* - dies alles kann auch zum Gebet selbst werden, wenn es
Anlass, Ort und Gegenstand der Offenheit und Verwiesenheit auf Gott hin wird,
worin der Mensch darum ihn zu horen vermag und eine Antwort stammelt; wo-
rin er das eigene Leben als Antwort, als Gebet zu leben versucht. Und je reiner
die Offenheit des Betenden auf seinen Gott hin gelebt wird, desto reiner wird
er sagen konnen, was Gott ihm sagt - und er wird dies antwortend selber sagen
miissen in seiner eigenen Sprache in echter Urspriinglichkeit und unvertretbarer
Freiheit.

11 M. Heidegger, Sein und Zeit. Tibingen 1984, 275.

12 Ebd., 220. - Oder: ,Was Gott uns zundchst einmal sagt, sind wir selber in der Verfiigtheit unserer
Freiheit, in der Unverfiigbarkeit unserer Zukunft, in der nie restlos auflésbaren und nie funktional
rationalisierbaren Faktizitdt unserer Vergangenheit und Gegenwart“ (ebd., 220f.).

13 K. Rahner, Gebet, 221 [s. Anm. 10].

14 B. Casper, Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des religiosen Geschehens (Phdnome-
nologie: 1, Bd. 3). Freiburg - Miinchen 1998, 60f.

413



