
1	 G. Neuhaus, Fundamentaltheologie zwischen Offenbarungs- und Rationalitätsanspruch. Zur Konvergenz 
eines scheinbaren Widerspruchs, in: ThG 44 (2001), 113–130, hier: 118. Vgl. das Kapitel „Die Antino­
mie der praktischen Vernunft“ in Kants Kritik der praktischen Vernunft. 

„Nicht, was ich will ...“
Selbstbestimmung in theologischer Perspektive

Für Clemens Ruhnau

Man muss es nur in den Mund nehmen – das Wort „Selbstbestimmung“, und 
schon stellt sich noch immer etwas von dem Pathos ein, dem es seinen Glanz 
verdankt: dem Pathos der Aufklärung. Noch immer schwingt das Pathos der Ein­
ladung mit, der eindringlichen, schier aufdringlichen Einladung, sich seines ei­
genen Verstandes zu bedienen, sich doch endlich seines eigenen Verstandes ohne 
Leitung eines anderen zu bedienen und allein der Autorität eigener Einsicht zu 
trauen. Daneben und zugleich wird das Pathos der Freiheit wach, der Widerstand 
gegen jegliche Bevormundung, egal, ob sie einem als staatlicher oder als kirch­
licher Absolutismus gegenübertritt im Interesse einer Mündigkeit, die für sich 
selbst in eigener Sache selbst zu sprechen in der Lage sein will. 

Man kann sich dem Pathos der Selbstbestimmung kaum entziehen – und 
doch hat das Pathos gelitten. Nicht dass es kleinlaut geworden wäre – nur ist es 
nicht mehr eine einzige Stimme, die wir da vernehmen, wenn wir „Selbstbestim­
mung“ sagen: nicht mehr allein die helle Stimme reiner Autonomie. Selbst Im­
manuel Kant und schon Kant räumt ein – wenn auch deutlich wird, dass es ihm 
anders lieber wäre –, dass die praktische „Vernunft in ihrem realen Gebrauch 
niemals nur als Vernunft auftritt, sondern an reale Individuen gebunden ist. Und 
diese Individuen sind Glieder (einer) empirischen Wirklichkeit (...) Damit ist der 
Vernunftgebrauch jedoch einer Fülle empirischer Wirkmechanismen – psychi­
scher, biologischer und sozialer Natur – unterworfen, so dass er stets auch durch 
nicht-vernünftige Determinanten entstellt ist“1.

Guido Bausenhart | Hildesheim

geb. 1952, Professor für Katholische Theologie 
und Religionspädagogik mit Schwerpunkt 
Systematischer Theologie 

bausenhart@t-online.de

Reflexion

406



2	 K. Barth, Der Römerbrief. Bern 1919, 128. 

Bedenkt man, dass Selbstbestimmung nie reine Selbstbestimmung sein kann, 
sondern stets kontaminiert ist mit unvermeidlichen Neigungen, mit mächtigen 
Impulsen des Unbewussten und mit nicht restlos aufzuklärenden Stimmungen, 
dann wird Autonomie dadurch zunächst einmal nur realistischer. Heteronomie 
droht aber nicht allein aus den Tiefen und Untiefen der eigenen Existenz, son­
dern auch von den anderen, bei denen auf den ersten Blick nicht recht klar ist: 
Bedeuten sie eine zumutende Einschränkung der Selbstbestimmung oder sind sie 
vielleicht ihre zutrauende Bedingung der Möglichkeit? Der symbolische Interak­
tionismus beschreibt das Phänomen, die Rollentheorie reflektiert es, und wir 
konkreten Menschen versuchen, darin zu überleben: zwischen den tendenziell 
entfremdenden Erwartungen und Zumutungen der anderen und den eigenen 
souveränen oder trotzigen Versuchen der Selbstbehauptung, in denen wir uns 
noch einmal verhalten zu diesem herausfordernden Ansinnen – und unsere 
Selbstbestimmung zu bewähren trachten. 

Selbstbestimmung in theologischer Perspektive – für einen ganz Großen der 
theologischen Zunft war Selbstbestimmung Sünde: „Es gibt nur eine Sünde: das 
Selbständigseinwollen des Menschen Gott gegenüber.“ So schrieb Karl Barth in 
seinem ersten Kommentar zum Römerbrief des Paulus, dem Kommentar, der 
eine Art Urknall seiner Theologie war. Selbstsein ist Abgrenzung gegenüber Gott, 
und dieses Sich-Gegenüberstellen ist Sünde. Aus der Unmittelbarkeit des Seins 
mit Gott fällt der Mensch heraus, „es verleidet ihm, direkt, unentwegt, kindlich, 
schlicht, sachlich im Geiste zu leben (...) Er möchte sein wie Gott ist: etwas Eige­
nes, in sich Ruhendes und Wichtiges“2. 

Das ist durchaus auch nicht ohne Pathos gesprochen! Und auch solches Pa­
thos will auf seine Substanz geprüft sein. In drei Schritten soll eine theologische 
Perspektive auf das ansprechende, anspruchsvolle und in Anspruch nehmende 
Phänomen der Selbstbestimmung gerichtet werden: 
1.	 Zunächst wird eine knappe, natürlich zu knappe geistesgeschichtliche Einord­

nung riskiert werden entlang der Frage: Ist Theonomie eine Form der Hetero­
nomie, gegen die sich der Mensch in seinem Anspruch auf Autonomie und 
Selbstbehauptung verwahren müsste? 

2.	 Dann wird die Fragestellung von Theonomie und Autonomie am Beispiel der 
altkirchlichen Christologie konkreter buchstabiert; dort wird sie verhandelt als 
Frage nach einer echt menschlichen Freiheit und ihrer Heilsbedeutung in Jesus 
dem Christus. 

3.	 Ein dritter Schritt präsentiert das Gebet als den Akt, der den Willen Gottes 
sucht, und zeigt, wie eben in diesem, der die Theonomie sucht, sich die Selbst­
bestimmung des religiösen Subjekts vollzieht. 

407

Selbstbestimmung



3	 W. Kasper, Autonomie und Theonomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der modernen Welt, 
in: D. Mieth / H. Weber (Hrsg.), Anspruch der Wirklichkeit und christlicher Glaube. Probleme und Wege 
theologischer Ethik heute. Düsseldorf 1980, 17–41, hier: 25.

4	 Ebd., 31. 

Theonomie zwischen Heteronomie und Autonomie

Ist Theonomie eine Form der Heteronomie, gegen die sich der Mensch in seinem 
Anspruch auf Autonomie um seiner Selbstachtung willen verwahren müsste? 
Kann die durch und durch theonom bestimmte christliche Botschaft dem An­
spruch auf Autonomie der Person – und ja nicht allein der Person, sondern auch 
der Kultur, der Gesellschaft – Recht geben? 

Es ist nicht zu übersehen und darum auch schlecht zu leugnen, dass „Autono­
mie“ als Stichwort und Programmwort der Neuzeit erst erstritten werden musste 
in einem hartnäckigen Emanzipationsprozess, der frei machte von Bevormun­
dung durch absolute und absolutistische Autoritäten, insbesondere auch vom 
christlichen Glauben und seinen irdischen Agenten. 

Teils stellte sich die Autorität des Christentums selbst ins Abseits, weil es nach 
der Pluralisierung des Absoluten in der Glaubensspaltung als Legitimation gesell­
schaftlich relevanter und persönlich bindender Normen ausschied. Teils wurde 
diese Autorität aber auch mit roter Karte vom Platz gestellt, weil sie sich in poli­
tisch schlechter Gesellschaft und im autoritären und reaktionären Widerstand 
gegen die Wissenschaften selbst disqualifizierte. „Die Herausbildung des neuzeit­
lichen autonomen Autonomieverständnisses ist deshalb auch ein Akt humaner 
Selbstbehauptung gegen ein repressiv gewordenes Verständnis von Theonomie.“3

Mit Descartes wird der Mensch zum Ausgangs- und Bezugspunkt der Wirklich­
keit. Kant hat dann die ethischen Konsequenzen dieser anthropologischen Wen­
de zu bewältigen. Wo Kant den Gottesgedanken einführt als Postulat der prak­
tischen Vernunft, da wird Gott Mittel zum Selbstzweck des Menschen. Ist nach 
guter christlicher Theologie Gott das höchste Glück und Gut des Menschen, so 
dient Gott hier nur mehr diesem Glück, dient zu diesem Glück. 

Man muss noch nicht einmal die Zuspitzungen des neuzeitlichen Autonomie­
anspruchs bei Feuerbach, Marx und vor allem Nietzsche zitieren, um zu verste­
hen, dass die „Theologie zunächst vorwiegend der Meinung war, sie könne ihre 
Haut nur dadurch retten, dass sie ein entschiedenes Nein spricht zum neuzeit­
lichen Anspruch auf Autonomie“4. Die Folge war eine „Kirche im Belagerungszu­
stand“ (Joseph Ratzinger). Gemeinsam ist dieser Reaktion ein Verständnis neu­
zeitlicher Autonomie als eines Abfalls von der christlich gebotenen Theonomie. 
Damit ist aber beider Unvereinbarkeit und Unverträglichkeit nur von der ande­
ren, der theologischen Seite noch einmal festgestellt. 

Theonomie heteronom zu verstehen mag manche Erfahrung in der Geschich­
te nahe legen, wenn diese Theonomie in der vermittelnden Gestalt kirchlicher 

Reflexion

408



5	 Vgl. B. Welte, Heilsverständnis. Philosophische Untersuchungen einiger Voraussetzungen zum Verständ-
nis des Christentums. Freiburg – Basel – Wien 1966.

6	 M. Seckler, Theosoterik – eine Option und ihre Dimensionen. Fundamentaltheologische Anfragen und 
Anstöße zur Soteriologie, in: ThQ 172 (1992), 257–284, hier: 258.

7	 Ebd. 

und/oder theologischer Instanzen zur Geltung gebracht wird – und in der Konse­
quenz dann auch zum Widerstand und Aufstand führt; zwingend ist ein solches 
Verständnis nicht. 

Heil allein durch Gott und in Gott

Theologie ist Soteriologie. Theologische Anthropologie sieht den Menschen 
im Horizont der Frage nach dem Heil, nach seinem Heil – angesichts seiner 
Erlösungsbedürftigkeit. Diese besteht darin, dass menschliche Egozentrik nur 
als Angst gelebt werden kann; dass der Mensch das „Ja“ zu sich selbst letztlich 
nicht selbst sagen kann; dass er sein eigenes Selbst darum immer gezwungen ist 
zu sichern, zu schützen; dass er diese Selbstsicherheit einerseits im Nie-genug-
Haben sucht, anderseits im „Gegenüber“ möglicher Konkurrenten: „gegen“ sie 
und möglichst „über“ ihnen; angesichts der Tatsache, dass der Tod schließlich 
diese ganze Ego-Zentrik radikal in eine letzte Aporie und Sackgasse führt, weil der 
Mensch im Tod alles verliert und auch sich selbst zu verlieren droht. 

Heil meint, dass das faktische Menschsein in seiner Egozentrik und Schuld, 
in seinem Tod verwandelt werde aus der freien Huld einer ewigen dunklen und 
schweigenden Macht, auf die angefochten und in gefährdeter Zuversicht zu hof­
fen besser ist als Resignation oder Trotz.5 Immer ist „das letzte Woraufhin und 
Worumwillen allen Daseins (gemeint) im Hinblick auf dessen Glück in Sinner­
füllung und Seinsvollendung“6. Immer ist gemeint, dass dem Menschen, der auf 
alles aus ist, selbst alles zu wenig ist, zu wenig sein muss; oder mit Augustinus ge­
sprochen: dass „unruhig unser Herz ist, bis es Ruhe findet in Gott“ (Confessiones 
1,1). Zum Grundbestand christlichen Glaubens und damit zur Vorgabe jeder 
christlichen Theologie gehört, dass „Heil final und kausal allein in Gott zu veran­
kern ist“7, dass Heil also allein durch Gott und nur in Gott zu finden ist. 

Welche Rolle hat menschliche Selbstbestimmung in diesem durch und durch 
theonom bestimmten Heilsgeschehen? Diese Frage wird in der Alten Kirche der 
ersten sieben Jahrhunderte stellvertretend erörtert als Frage, ob nicht, im soterio­
logischen Interesse, um das Heil und die Erlösung nicht zu gefährden, die Vor­
stellung einer ja immer riskanten menschlichen Freiheit des Erlösers nicht besser 
vermieden werden sollte. Diese Frage hält die Entwicklung der altkirchlichen 
Christologie in Gang und auch in Atem. Denn: Lebenserfahren genug und hin­
reichend fromm kennen die Kirchenväter den Januskopf der Freiheit – ist sie doch 
auch Quelle der Sünde. Und so ist durch all die Jahrhunderte ein Misstrauen, ja 

409

Selbstbestimmung



8	 Vgl. G. Bausenhart, „In allem uns gleich außer der Sünde“. Studien zum Beitrag Maximos’ des Bekenners 
zur altkirchlichen Christologie (TSTP 5). Mainz 1992, 31–34.

geradezu eine Allergie spürbar gegenüber dem Gedanken einer echten Freiheit des 
Menschseins Jesu – von Apollinaris im 4. bis zu Maximus Confessor im 7. Jh.

Riskante Freiheit

Athanasius, der Alexandriner, kann der Rede von einer menschlichen Freiheit in 
Jesus keinen soteriologischen Sinn abgewinnen8: Er kennt menschliche Freiheit 
als eine auch unentschiedene, hin und her schwankende, als Quelle von Fehl­
griffen und der Sünde; die geschaffene Freiheit laviere zwischen Gut und Böse, 
dies sei Sache einer wandelbaren Natur; Erlösung aber könne allein ein „immer 
und von Natur aus unwandelbarer Logos“ (Contra Arianos I,51) gewährleisten. 
In Christus eine menschliche Freiheit anzuerkennen, schien zwangsläufig zur 
Annahme von zwei Initiativzentren zu führen, die – und hier liegt der Nerv – 
auch als miteinander konkurrierend gedacht werden könnten. Die Folge: Die 
Kirchenväter retten sich in ein Konzept der Asymmetrie: Apollinaris erklärt, Jesu 
Menschsein sei völlig fremdbestimmt (Fragment 107), d.h. von seinem Gott­
sein bestimmt. Das Menschsein werde von der göttlichen Natur „übermächtigt 
und verwandelt“ – so die oft zitierte Formulierung Gregors von Nazianz (Oratio 
29,19), der dann feststellen konnte: „Sein (des Erlösers) Wollen widersetzte sich 
Gott nämlich nicht, weil es ganz vergöttlicht war.“ (Oratio 30,12) 

Aber auch das Gottsein Jesu wird tangiert, wenn es sein Menschsein nicht 
sein lässt, was es ist. Maximos deckt dies auf, wenn er gegen Monenergeten, die 
von „der einen Wirkkraft als Übermächtigung“ reden, argumentiert, dies bedeute 
auch eine Minderung der göttlichen Wirkkraft selbst: „Denn das Beherrschende 
gehört auch selbst durchaus zum Passiven; es wird nämlich auch beherrscht von 
dem, was beherrscht wird, wenn auch in geringerem Maße.“ (Opusculum 5) In der 
Einheit der göttlichen und menschlichen Natur in Christus müssen beide intakt 
bleiben, ihre Unterschiedenheit darf auch durch die stärkere nicht beeinträchtigt 
werden. Denn Gott und Mensch sind nicht einander ergänzend zugeordnet; eine 
Entsprechung, ein Aufeinander-angewiesen-Sein ist gerade ausgeschlossen. (Epis
tula 13) Ihre Einheit ist eine absolut freie (ebd.). 

Heil, allem Vorläufigen und Zufälligen feind, weil es da ums Ganze geht, und 
Freiheit, der jeweils kontingente Ursprung von Selbstbestimmung und -verwirkli­
chung – sie zusammenzudenken gelingt der Alten Kirche erst im 7. Jh. angesichts 
der Herausforderung des Monotheletismus. Der unterstellte unversöhnliche Ge­
gensatz zwischen Gott und Mensch zwingt die Monotheleten, in Christus jede 
Quelle möglicher Gegensätzlichkeit auszuschließen: Dem Ausschluss mensch­
licher Eigenwilligkeit fällt so auch der menschlich-eigene Wille zum Opfer. 

Reflexion

410



9	 C. Schönborn, Die Christus-Ikone. Eine theologische Hinführung. Schaffhausen 1984, 119.

Heil in frei gewählter Theonomie

Im 7. Jh. wächst dann die Einsicht, dass Heil in einer freien Selbstbestimmung 
zwar riskiert wird, aber nicht notwendig verspielt werden muss, sondern auch ge­
wonnen werden kann. Maximus Confessor reklamiert erstmals in der Theologie­
geschichte beide Sequenzen des Getsemani-Gebets für Jesus in seinem Mensch­
sein: „Abba, Vater, nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht, was ich will, sondern 
was du willst, soll geschehen.“ (Mk 14,36) Damit erhält auch die menschliche 
Freiheit soteriologische Relevanz: Nicht mehr fremdbestimmt wie bei Apollinaris 
vier Jahrhunderte zuvor lässt sich Jesus in seinem Menschsein widerwillig theo­
nom bestimmen und sich den fremden Willen Gottes gefallen, er wählt ihn viel­
mehr selbst in freier Selbstbestimmung menschlicher Freiheit. Theonomie und 
Autonomie fallen versöhnt, am Ölberg allerdings auch erschöpft, ineinander. 
Die Freiheit menschlicher Selbstverwirklichung nach stoischem Modell der Na­
turgemäßheit, nach der Menschsein notwendig bedeutet, vor möglichem Leiden 
zurückzuschrecken, ihm ausweichen zu wollen, – solche Selbstverwirklichung 
wird aufgehoben in ein Konzept menschlicher Selbstbestimmung, die auch noch 
einmal frei verfügt über legitime und unausweichliche natürliche, immanent 
naturhafte Regungen, das Konzept einer Selbstbestimmung, die über sich selbst 
verfügt und sich gerade so verwirklicht. 

In Getsemani spricht sich die höchste Zustimmung des menschlichen Willens 
zu dem des Vaters als seiner eigenen Bestimmung aus, als seiner Berufung und 
Sendung. Gegenstand dieses Wollens ist das Heil der Menschen, nicht der Tod, 
wenn auch das Ja zum göttlichen Heilsplan den Tod mitbejaht. Dieses Ja mani­
festiert die unvermischte Einheit beider Naturen, wird aber als menschliches ge­
sprochen und synchron mit der göttlichen Natur vollzogen. 

Die zentrale Sorge der Monotheleten, eine menschliche Freiheit in Christus 
würde mit der göttlichen konkurrieren, verliert ihr Gewicht, wenn einsichtig 
wird, dass die freie menschliche wie die innertrinitarische göttliche Natur sich in 
identischer Weise vollziehen – im Modus des Sohnseins gegenüber dem Vater: 
„Die Weise seines Gottseins wird zur Weise seines Menschseins.“9 Mensch wie 
Gott ist er in ein und derselben Beziehung zum Vater, als Mensch hineingenom­
men, ja hineingeschaffen in seine einzigartige Sohnesbeziehung des Sich-ganz-
dem-Vater-Verdankens und Sich-ihm-ganz-Schenkens. Entfremdung des Mensch­
seins kann dies darum nicht bedeuten, weil eben in der liebenden, von der 
Vernunft geklärten Bewegung auf Gott hin sich die volle Selbstverwirklichung des 
Menschen gerade als Menschen ereignet, weil er darin sein ihm von Gott selbst 
vor- und aufgegebenes individuelles Wesen einholt. 

411

Selbstbestimmung



„Dein Wille geschehe“ 

Ein Drittes und Letztes: das Gebet – der Religion eigentlichster Akt: propriae re-
ligionis actus (Thomas von Aquin, Summa theologiae II-II, 83,3). Im Gebet sucht 
der gläubige Mensch die bewusste Beziehung zu seinem Gott, die Begegnung mit 
ihm. Das Gebet ist darum auch der Akt, in dem der religiöse Mensch vor seinen 
Gott tritt, in dem er sich der Theonomie freiwillig aussetzt, in dem er mit seinem 
Gott auch den Weisungen dieses Gottes begegnet: der klassische Ort gesuchter 
und akzeptierter Theonomie. „Dein Wille geschehe!“ ist der Grundakkord jegli­
chen Betens. Also auch der klassische Ort, an dem der religiöse Mensch jeglichen 
Anspruch auf Autonomie aufgibt?! 

Es lohnt sich, genauer hinzusehen, wie solche theonome Selbstbestimmung 
aussieht. Eine verbreitete fromme Sicht des Gebetes versteht Beten als Zwiespra­
che mit Gott.10 Darin lasse der/die Glaubende sich die Wahrheit Gottes zeigen 
und sich seine Weisung sagen, sie sich gesagt sein. Auf Anhieb springt das Proble­
matische einer solchen Sicht ins Auge: Sie mag nicht einleuchten. „Zwiesprache“ 
impliziert, dass im Gebet auch Gott selbst redet und auf des Menschen Wort 
Antwort gibt. Die gegenläufige Auffassung scheint mindestens so viel für sich 
zu haben, dass nämlich das Gebet eine – durchaus eine spezifische, aber doch 
eine – Variante von Selbstgespräch sei. Wie soll dann aber mit Beten der Vorgang 
gemeint sein können, in dem der gläubige Mensch sich der Theonomie aussetzt, 
in dem Theonomie für ihn Wirklichkeit wird und er sie an sich selbst gesche­
hen, sich selbst durch sie bestimmen lässt? Offenkundig ist, dass allein der/die 
Beter(in) spricht, und manches Gebet erweckt dazuhin den Eindruck, als wolle 
der/die Betende nicht eigentlich sich etwas sagen lassen, sondern umgekehrt 
Gott versuchen beizubringen, was er zu tun habe: Versuch und Versuchung einer 
„Anthroponomie“ Gottes. 

Die Rede vom Gebet als Gespräch mit Gott darf nicht erwarten lassen, dass 
der Mensch Gott akustisch mit einem grammatisch korrekten Satz in seiner 
Muttersprache vernimmt. Das Gebet ist eine Zwiesprache einmaliger und unver­
gleichlicher Art. Näher kommt man dieser Art Gespräch, wenn man die Redewei­
se „Es sagt mir etwas“ genauer beschreibt. In dem damit bezeichneten Geschehen 
bin ich der Hörende des „etwas“; zugleich wird dieses „etwas“ in mir und von mir 
selbst ins Wort gebracht wird als Resonanz dieses Geschehens; dabei weiß ich, 
dass dieses mein Wort nur Antwort ist auf das Wort, das ich von diesem „Es“ ver­
nommen habe oder meine, vernommen zu haben. Darin spricht mich dieses „Es“ 
an; da geht mir etwas auf, das ich zugleich als etwas erfahre, was mich angeht, 
mich persönlich meint, mich in Anspruch nimmt. 

10	 Vgl. K. Rahner, Gebet – Zwiesprache mit Gott?, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 23: Glaube im Alltag, 
Freiburg i.Br. 2006, 216–224. 

Reflexion

412



11	 M. Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen 151984, 275. 
12	 Ebd., 220. – Oder: „Was Gott uns zunächst einmal sagt, sind wir selber in der Verfügtheit unserer 

Freiheit, in der Unverfügbarkeit unserer Zukunft, in der nie restlos auflösbaren und nie funktional 
rationalisierbaren Faktizität unserer Vergangenheit und Gegenwart“ (ebd., 220f.). 

13	 K. Rahner, Gebet, 221 [s. Anm. 10].
14	 B. Casper, Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des religiösen Geschehens (Phänome­

nologie: 1, Bd. 3). Freiburg – München 1998, 60f. 

Der Vorgang gleicht dem Spruch des Gewissens: Die präziseste und auch noch 
schönste Formel stammt von Martin Heidegger: Zweifellos komme der Ruf 
„nicht von einem Anderen, der mit mir in der Welt ist. Der Ruf kommt aus mir 
und doch über mich.“11 Hier zeigt sich, dass das schlechte Image des Wortes „He­
teronomie“ nicht das letzte Urteil sein muss. Es ist ja noch nicht ausgemacht, ob 
damit Fremdbestimmung und in deren Folge Entfremdung gemeint sein muss 
oder aber einfach die Bestimmung durch einen Anderen; diese kann dann eine 
Form von Selbstbestimmung sein, wenn der Einfluss des anderen ein von mir ge­
suchter und bejahter Einfluss ist, dem ich mich gerne aussetze. Dann ist der Ruf, 
den ich vernehme, ein Anruf, ein Aufruf zu noch nicht verwirklichten Möglich­
keiten meines Daseins. 

Karl Rahner beschreibt das Gebet als Zwiesprache mit Gott so: „Im Gebet 
erfahren wir uns selber als die von Gott Gesagten, als die in der Konkretheit 
unserer Existenz von der souveränen Freiheit Gottes Herkommenden und Ver­
fügten“12. Im Gebet erfahren wir uns als „das Wort Gottes, das wir selbst sind und 
das als dieses uns gesagt wird“13. Bernhard Casper formuliert ganz ähnlich: „Be­
ten bedeutet Zeithaben für jenen unvordenklichen Anspruch, der mich im Daß 
der Dinge und mehr noch im Dasein des anderen Menschen angeht oder viel­
mehr mich immer schon anging. Beten bedeutet, dieses Anspruchs eingedenk 
sein, der mich in jeder mitmenschlichen Begegnung und jeder Verwunderung 
über das Daß der Dinge schon getroffen hat.“14 

Gebetet wird in konkreten Situationen; gesucht wird der Wille Gottes immer 
aus gegebenem Anlass; das einzigartige und unvergleichliche dialogische Ver­
hältnis zwischen Gott und Mensch wird darum stets in der konkreten mensch­
lichen und geschichtlichen Existenz vermittelt. In allem darf der Mensch sich 
darum von Gott angesprochen wissen. Und nicht nur alle Menschen, Dinge und 
Ereignisse – eben alles – können uns ansprechen; nicht nur können wir dies alles 
„ins Gebet nehmen“ – dies alles kann auch zum Gebet selbst werden, wenn es 
Anlass, Ort und Gegenstand der Offenheit und Verwiesenheit auf Gott hin wird, 
worin der Mensch darum ihn zu hören vermag und eine Antwort stammelt; wo­
rin er das eigene Leben als Antwort, als Gebet zu leben versucht. Und je reiner 
die Offenheit des Betenden auf seinen Gott hin gelebt wird, desto reiner wird 
er sagen können, was Gott ihm sagt – und er wird dies antwortend selber sagen 
müssen in seiner eigenen Sprache in echter Ursprünglichkeit und unvertretbarer 
Freiheit. 

413

Selbstbestimmung


