
Zur Spiritualität des Nikolaus von Kues
Ein Tagungsbericht

Vom 26.–28. Mai 2016 fand in Eichstätt eine Tagung zum Thema Spiritualität. 
Neue Ansätze im Lichte der Philosophie und Theologie des Nikolaus von Kues statt, 
die von Prof. Dr. Dr. Erwin Möde (KU Eichstätt, Lehrstuhl für Christliche Spiritua­
lität und Homiletik / Lehrstuhl für Pastoraltheologie und Pastoralpsychologie) so­
wie Prof. Dr. Dr. Michael Eckert (Universität Tübingen, Lehrstuhl für Fundamen­
taltheologie) in Kooperation mit der Cusanus Hochschule in Bernkastel-Kues 
(Prof. Dr. Harald Schwaetzer) veranstaltet wurde. Im Mittelpunkt der Tagung 
stand das Bemühen, C. nicht nur als spekulativen Philosophen und Theologen 
zu betrachten, sondern auch und v.a. die spirituelle und mystische Dimension 
seines Ansatzes herauszustellen und auf deren möglichen Aktualitätsbezug zu 
untersuchen. 

Der Vortrag der Autorin Dr. Martina Roesner (Wien) zum Thema Das Maximum 
des Menschseins. Die Dynamik des Möglichen als Grunddimension cusanischer 
Spiritualität bezeichnete es als ein Spezifikum des cusanischen Denkens, dass 
es den Menschen nie von einem feststehenden Begriff bzw. von seiner bloß fak­
tischen Wirklichkeit her definiere, sondern ihn vielmehr von einem dynamisch 
gedachten Begriff der Möglichkeit her begreife, der stets eine Öffnung und Selbst­
überschreitung des Menschen auf das Andere seiner selbst voraussetze. Beim 
frühen C. sei dies der Christus des Glaubens, während in späteren Jahren die volle 
Entfaltung des anthropologischen Potentials stärker mit der menschlichen Kre­
ativität im Bereich von Handwerk, Kunst und Technik in Verbindung gebracht 
werde. Cs.’ Spiritualität habe somit ein grundsätzlich kultur- und fortschritts­
freundliches Gepräge, das einer unkritischen religiösen Verabsolutierung des Be­
griffs der Natur vorbeugen könne. 

Martina Roesner | Wien

geb. 1973, Dr. lic. phil., Leiterin eines Forschungs­
projektes zu Meister Eckharts lateinischen Bibel­
kommentaren an der Universität Wien

martina.roesner@univie.ac.at

Reflexion

414



Prof. Dr. Dr. Erwin Möde stellte in seinem Beitrag zum Thema „Passiones ani-
mae“: Gottesgenuss bei Cusanus – ein psychoanalytischer Ansatz die provokante 
These auf, dass das für die Mystik als solche charakteristische Begehren nach dem 
Unerreichbaren vom psychologischen Standpunkt aus als eine Form der Hysterie 
angesehen werden könne. Bei C. selbst herrsche eine bleibende Ambivalenz zwi­
schen einer intellektuellen Wesensmystik und einer affektiven Mystik des Gottes­
genusses, die sich in der imaginierten Erfüllung des Begehrens selbst überschreite. 
Insofern der cusanische Ansatz eine illusionäre Totalbefriedigung des mystischen 
Begehrens in der Koinzidenz suche, könne und müsse er unter psychologischen 
Gesichtspunkten durchaus kritisch betrachtet werden. Dies gelte auch für andere 
Motive seines Denkens, wie etwa die in De visione Dei entwickelte Vorstellung 
eines göttlichen Blickes, der jeden Menschen gleichermaßen anschaue und ihm 
beständig folge. Eine solche symbiotische Blickbeziehung sei in psychologischer 
Hinsicht bedenklich, da sie allenfalls in die frühkindliche Prägephase gehöre, 
aber bei älteren Kindern und erst recht bei Erwachsenen unangebracht sei.

Der Vortrag von Dr. Matthias Vollet (Mainz / Bernkastel-Kues) zum Thema Die 
Spiritualität des Spielens bei Nikolaus von Kues legte durch eine detaillierte Ana­
lyse der unterschiedlichen Aspekte des cusanischen Denkens in überzeugender 
Weise dar, dass das Spiel von C. nicht nur, wie in De ludo globi, als ausdrückliches 
Thema bzw. als konkrete Tätigkeit behandelt werde, sondern ein implizites 
Leitmotiv seines Gesamtwerkes darstelle. Bei C. gehe es gerade nicht um das 
unterschiedslose Verschmelzen mit Gott als dem Objekt der Begierde, sondern 
vielmehr um die spielerische, von Performanz, Übung und Wiederholung ge­
kennzeichnete Annäherung an die göttliche Weisheit, die in ihrer Vollgestalt 
jedoch verborgen und nie ganz zu erreichen sei. Insofern sei das Spielen bei C. 
ein spiritueller Akt, der stets mehrere Mitspieler erfordere und somit gerade keine 
affektive Verschmelzungsmystik, sondern vielmehr eine soziale Gemeinschafts­
mystik begründe.

Prof. Dr. Michael Eckert ging in seinem Vortrag „Die schwarze Sonne der Sprache“ 
(M. de Certeau) – Negative Theologie, Spiritualität, Ästhetik von den Analysen 
des zeitgenössischen Mystikforschers M. de Certeau aus. Dieser hatte die Mystik 
der frühen Neuzeit als eine Reaktion auf die Tatsache gedeutet, dass die Welt zu 
diesem Zeitpunkt ihren ursprünglichen Verweischarakter auf eine göttliche Wirk­
lichkeit eingebüßt habe. Aus diesem Grund habe die neuzeitliche Mystik den Ver­
such unternommen, das Göttliche in seiner verborgenen Anwesenheit erfahrbar 
zu machen. Dabei werde die Abwesenheit des Absoluten keinesfalls negiert, son­
dern stelle selbst das Ziel des mystischen Strebens dar. Dementsprechend sei auch 
der mystische Diskurs kein objektivierendes Reden über bestimmte Erfahrungen, 

415

Tagungsbericht Nikolaus von Kues



sondern könne das Unsagbare allenfalls indirekt hörbar machen. In diesem Sinne 
bestehe Mystik gerade nicht in einer direkten Vergegenwärtigung und Inbesitz­
nahme des Absoluten, sondern könne dessen verheißene Präsenz überhaupt nur 
im Modus der Abwesenheit inszenieren.

Prof. Dr. Harald Schwaetzer (Bernkastel-Kues) widmete sich in seinem Vortrag 
„Ascendere“ bei Nikolaus von Kues dem Motiv des mystischen Aufstiegs. Dabei un­
tersuchte er zunächst die theoretische Beschreibung von Lernprozessen bei Hugo 
von St. Viktor, Bonaventura und Thomas von Aquin und kam zu dem Ergebnis, 
dass die beiden erstgenannten Autoren den genetisch-methodischen Aspekt der 
Übung und des Fortschreitens wesentlich stärker betonten und den Wissens- und 
Erkenntniserwerb als ein existenzielles Itinerarium verstünden. Demgegenüber 
betrachte Thomas diese Frage unter einem primär geltungslogischen Gesichts­
punkt und widme der Frage nach der persönlichen, psychologisch-ethischen Ent­
wicklung des Lernenden keine besondere Aufmerksamkeit. C. wiederum verstehe 
den mystischen ascensus als einen sozialen Prozess, der sich im Raum der Kultur 
und des Austauschs zwischen urteilsfähigen Personen vollziehe. Letztlich gehe 
es bei dieser Form vom Mystik also nicht um die Erreichung eines bereits existie­
renden Zielpunktes, sondern um die spielerische Öffnung des Menschen auf ei­
nen gemeinschaftlichen, kreativen Prozess hin.

Der Eichstätter Alttestamentler Prof. Dr. Burkard Zapff nahm in seinem Vortrag 
„In libro igitur sapientiae semper erat Sapientia“ (Sermo CXLI, n. 5) – Ansätze zum 
alttestamentlichen Weisheitsverständnis und zur cusanischen Spiritualität eine 
vergleichende Gegenüberstellung zwischen dem alttestamentlichen und dem 
cusanischen Weisheitsverständnis vor, die aufgrund ihres biblisch-exegetischen 
Ausgangpunktes die übrigen, stark systematisch gehaltenen Beiträge in hervorra­
gender Weise ergänzte. Zunächst hob er viele erstaunliche Gemeinsamkeiten der 
beiden Konzeptionen hervor, wie etwa den Umstand, dass sowohl im AT als auch 
bei C. die Weisheit nicht als etwas Spekulativ-Theoretisches, sondern als eine Sa­
che der alltäglichen Erfahrung angesehen werde, die wesentlich auf das konkrete 
Leben der Menschen bezogen sei. Des weiteren gingen beide Ansätze davon aus, 
dass es eine analoge Entsprechung zwischen der schöpferischen Weisheit Gottes 
(sapientia creatrix), der Ordnung der Welt (ordo sapientia) und der menschlichen 
Erkenntnisfähigkeit (mens sapientia) gebe und der Mensch danach streben müsse, 
sein Leben an der weisheitlichen Schöpfungsordnung auszurichten. Allerdings 
wurden auch zwei bedeutsame Unterschiede sichtbar: Während die Weisheit im 
AT als das erste Geschöpf Gottes angesehen werde, sei sie in Cs.’ Verständnis mit 
Gott selbst identisch. Darüber hinaus identifiziere das AT die Weisheit mit dem 
Gesetz der Tora, was bei C. nicht der Fall sei.

Reflexion

416



Prof. Dr. Richard Schenk (Eichstätt) untersuchte in seinem Vortrag Selbstsein 
und Alterität. Die religionsphilosophische Verortung cusanischer Spiritualität die 
mögliche Bedeutung von Cs.’ Religionsverständnis für den gegenwärtigen inter­
religiösen Dialog. Ausgangspunkt dabei war dessen Schrift De pace fidei, die als 
fiktives Gespräch der Vertreter der verschiedenen Religionen entworfen ist. Am 
Ansatz dieses Werkes falle positiv auf, dass es die nichtchristlichen Religionen 
nicht pauschal abwerte, sondern unter dem Gesichtspunkt einer Hermeneutik 
der Sinnsammlung betrachte. Die Vielfalt der Religionen sei für C. nichts Nega­
tives; vielmehr könne, wenn man sich über die grundlegenden Wahrheiten der 
Religion geeinigt habe, die Vielfalt der Riten sogar dazu angetan sei, bei allen 
Gläubigen einen wahren Wetteifer um eine fromme Grundhaltung zu wecken. 
Problematisch an Cs.’ Ansatz sei jedoch seine überaus negative Einschätzung des 
Judentums im Vergleich zu den anderen Religionen. Hierin zeige sich, dass das 
Christentum bei C. mit seinen jüdischen Wurzeln auch sein wahres Selbstsein 
verloren habe und deshalb dem Anderen nicht adäquat zu begegnen vermöge. 
Dies zeige die Grenzen einer direkten Übernahme des cusanischen Religionsmo­
dells für den heutigen interreligiösen Dialog auf.

Dr. Christian Ströbele (Tübingen) ging in seinem Vortrag Spiritualität? Eine Kritik 
zeitgenössischer Begriffsverwendungen im Ausgang von Cusanus von den proble­
matischen Aspekten des gegenwärtigen Redens über Spiritualität und spirituelle 
Praxis aus, das sich zumeist durch eine ausgesprochene begriffliche Verschwom­
menheit und Unbestimmtheit auszeichne und sich fast immer in Gegensatz zur 
institutionalisierten Religion verstehe. Gehe man auf den Begriff spiritus bzw. 
sein griechisches Äquivalent pneuma zurück, so werde jedoch klar, dass dieser Ter­
minus im frühen Christentum weniger ein gegenständliches Was als vielmehr ein 
Wie bezeichne, nämlich jene Bewegung, die von der sinnlichen, abbildhaft ver­
standenen Erfahrungswelt zur unsichtbaren, urbildhaften Wirklichkeit aufsteigt. 
In diesem Sinne sei bei C. jeder Erkenntnisakt in sich schon spiritueller Natur, 
da er der spontanen Beweglichkeit des menschlichen Geistes (mens) entspringe, 
der kein statisches, sondern ein lebendiges Abbild Gottes sei, das danach strebe, 
seinem Urbild immer ähnlicher zu werden. Die cusanische Spiritualität sei damit 
wesentlich vom Gedanken der Freiheit geprägt, da es Sache des Menschen sei, 
sein Leben in der beständigen Bewegung von Selbigkeit und Andersheit in einer 
nicht substantiellen, sondern wesentlich performativen Weise überhaupt erst zu 
entwerfen.

Als Ergänzung zu diesen Hauptvorträgen hatten auch sechs junge Nachwuchswis­
senschaftler aus Eichstätt und Tübingen die Gelegenheit, im Rahmen von Kurz­
vorträgen das cusanische Denken unter verschiedenen Gesichtspunkten auf seine 
Bedeutung für die gegenwärtige Philosophie, Theologie und religiöse Praxis zu 

417

Tagungsbericht Nikolaus von Kues



untersuchen. Dabei waren systematische, philosophisch-theologische Grundbe­
griffe wie die praesuppositio und die Koinzidenz ebenso ein Thema wie die Frage 
des Gebetes, die mystisch-pastoralen Aspekte von Cs.’ Ansatz sowie seine persön­
liche Rolle in der kirchenpolitischen Situation seiner Zeit.

Im Verlauf der Vorträge und Diskussionen wurde einmal mehr die ungeheure 
Vielschichtigkeit und Komplexität von Cs.’ Werk deutlich, das eine schier uner­
schöpfliche Fülle teils faszinierender, teils provokanter Facetten besitzt und sich 
gerade deswegen der Reduktion auf einen einheitlichen Nenner – sei er philoso­
phischer, theologischer, psychologischer oder spiritueller Natur – widersetzt. Ge­
rade diese bleibende Offenheit und Vielgestaltigkeit seines Ansatzes lässt ihn als 
eine besonders geeignete Inspirationsquelle für unsere Zeit erscheinen, die sich in 
anthropologischer, philosophischer, theologischer und kirchenpolitischer Hin­
sicht vor ähnliche Fragen, Probleme und Umbrüche gestellt sieht wie C. in seiner 
Epoche.

Reflexion

418


