Reflexion

Martina Roesner | Wien

geb. 1973, Dr. lic. phil., Leiterin eines Forschungs-
projektes zu Meister Eckharts lateinischen Bibel-
kommentaren an der Universitat Wien

martina.roesner@univie.ac.at

Zur Spiritualitat des Nikolaus von Kues

Ein Tagungsbericht

Vom 26.-28. Mai 2016 fand in Eichstédtt eine Tagung zum Thema Spiritualitdt.
Neue Ansdtze im Lichte der Philosophie und Theologie des Nikolaus von Kues statt,
die von Prof. Dr. Dr. Erwin Mode (KU Eichstétt, Lehrstuhl fiir Christliche Spiritua-
litat und Homiletik / Lehrstuhl fiir Pastoraltheologie und Pastoralpsychologie) so-
wie Prof. Dr. Dr. Michael Eckert (Universitédt Tiibingen, Lehrstuhl fiir Fundamen-
taltheologie) in Kooperation mit der Cusanus Hochschule in Bernkastel-Kues
(Prof. Dr. Harald Schwaetzer) veranstaltet wurde. Im Mittelpunkt der Tagung
stand das Bemiihen, C. nicht nur als spekulativen Philosophen und Theologen
zu betrachten, sondern auch und v.a. die spirituelle und mystische Dimension
seines Ansatzes herauszustellen und auf deren moglichen Aktualitdtsbezug zu
untersuchen.

Der Vortrag der Autorin Dr. Martina Roesner (Wien) zum Thema Das Maximum
des Menschseins. Die Dynamik des Méglichen als Grunddimension cusanischer
Spiritualitit bezeichnete es als ein Spezifikum des cusanischen Denkens, dass

es den Menschen nie von einem feststehenden Begriff bzw. von seiner blof fak-
tischen Wirklichkeit her definiere, sondern ihn vielmehr von einem dynamisch
gedachten Begriff der Moglichkeit her begreife, der stets eine Offnung und Selbst-
uberschreitung des Menschen auf das Andere seiner selbst voraussetze. Beim
frihen C. sei dies der Christus des Glaubens, wiahrend in spdteren Jahren die volle
Entfaltung des anthropologischen Potentials starker mit der menschlichen Kre-
ativitdt im Bereich von Handwerk, Kunst und Technik in Verbindung gebracht
werde. Cs.’ Spiritualitdt habe somit ein grundsitzlich kultur- und fortschritts-
freundliches Geprége, das einer unkritischen religiosen Verabsolutierung des Be-
griffs der Natur vorbeugen konne.

414



Tagungsbericht Nikolaus von Kues

Prof. Dr. Dr. Erwin Mode stellte in seinem Beitrag zum Thema ,, Passiones ani-
mae“: Gottesgenuss bei Cusanus - ein psychoanalytischer Ansatz die provokante
These auf, dass das fiir die Mystik als solche charakteristische Begehren nach dem
Unerreichbaren vom psychologischen Standpunkt aus als eine Form der Hysterie
angesehen werden konne. Bei C. selbst herrsche eine bleibende Ambivalenz zwi-
schen einer intellektuellen Wesensmystik und einer affektiven Mystik des Gottes-
genusses, die sich in der imaginierten Erfiillung des Begehrens selbst tiberschreite.
Insofern der cusanische Ansatz eine illusiondre Totalbefriedigung des mystischen
Begehrens in der Koinzidenz suche, konne und misse er unter psychologischen
Gesichtspunkten durchaus kritisch betrachtet werden. Dies gelte auch fiir andere
Motive seines Denkens, wie etwa die in De visione Dei entwickelte Vorstellung
eines gottlichen Blickes, der jeden Menschen gleichermaflen anschaue und ihm
bestdndig folge. Eine solche symbiotische Blickbeziehung sei in psychologischer
Hinsicht bedenklich, da sie allenfalls in die frithkindliche Pragephase gehore,
aber bei dlteren Kindern und erst recht bei Erwachsenen unangebracht sei.

Der Vortrag von Dr. Matthias Vollet (Mainz / Bernkastel-Kues) zum Thema Die
Spiritualitdt des Spielens bei Nikolaus von Kues legte durch eine detaillierte Ana-
lyse der unterschiedlichen Aspekte des cusanischen Denkens in tiberzeugender
Weise dar, dass das Spiel von C. nicht nur, wie in De ludo globi, als ausdriickliches
Thema bzw. als konkrete Tatigkeit behandelt werde, sondern ein implizites
Leitmotiv seines Gesamtwerkes darstelle. Bei C. gehe es gerade nicht um das
unterschiedslose Verschmelzen mit Gott als dem Objekt der Begierde, sondern
vielmehr um die spielerische, von Performanz, Ubung und Wiederholung ge-
kennzeichnete Anndherung an die gottliche Weisheit, die in ihrer Vollgestalt
jedoch verborgen und nie ganz zu erreichen sei. Insofern sei das Spielen bei C.
ein spiritueller Akt, der stets mehrere Mitspieler erfordere und somit gerade keine
affektive Verschmelzungsmystik, sondern vielmehr eine soziale Gemeinschafts-
mystik begriinde.

Prof. Dr. Michael Eckert ging in seinem Vortrag ,, Die schwarze Sonne der Sprache“
(M. de Certeau) - Negative Theologie, Spiritualitiit, Asthetik von den Analysen

des zeitgenossischen Mystikforschers M. de Certeau aus. Dieser hatte die Mystik
der frithen Neuzeit als eine Reaktion auf die Tatsache gedeutet, dass die Welt zu
diesem Zeitpunkt ihren urspriinglichen Verweischarakter auf eine gottliche Wirk-
lichkeit eingebiif3t habe. Aus diesem Grund habe die neuzeitliche Mystik den Ver-
such unternommen, das Gottliche in seiner verborgenen Anwesenheit erfahrbar
zu machen. Dabei werde die Abwesenheit des Absoluten keinesfalls negiert, son-
dern stelle selbst das Ziel des mystischen Strebens dar. Dementsprechend sei auch
der mystische Diskurs kein objektivierendes Reden iiber bestimmte Erfahrungen,

415



Reflexion

sondern konne das Unsagbare allenfalls indirekt horbar machen. In diesem Sinne
bestehe Mystik gerade nicht in einer direkten Vergegenwirtigung und Inbesitz-
nahme des Absoluten, sondern konne dessen verheifiene Prasenz tiberhaupt nur
im Modus der Abwesenheit inszenieren.

Prof. Dr. Harald Schwaetzer (Bernkastel-Kues) widmete sich in seinem Vortrag
»Ascendere“ bei Nikolaus von Kues dem Motiv des mystischen Aufstiegs. Dabei un-
tersuchte er zundchst die theoretische Beschreibung von Lernprozessen bei Hugo
von St. Viktor, Bonaventura und Thomas von Aquin und kam zu dem Ergebnis,
dass die beiden erstgenannten Autoren den genetisch-methodischen Aspekt der
Ubung und des Fortschreitens wesentlich stirker betonten und den Wissens- und
Erkenntniserwerb als ein existenzielles Itinerarium verstiinden. Demgegeniiber
betrachte Thomas diese Frage unter einem primaér geltungslogischen Gesichts-
punkt und widme der Frage nach der personlichen, psychologisch-ethischen Ent-
wicklung des Lernenden keine besondere Aufmerksamkeit. C. wiederum verstehe
den mystischen ascensus als einen sozialen Prozess, der sich im Raum der Kultur
und des Austauschs zwischen urteilsfihigen Personen vollziehe. Letztlich gehe

es bei dieser Form vom Mystik also nicht um die Erreichung eines bereits existie-
renden Zielpunktes, sondern um die spielerische Offnung des Menschen auf ei-
nen gemeinschaftlichen, kreativen Prozess hin.

Der Eichstétter Alttestamentler Prof. Dr. Burkard Zapff nahm in seinem Vortrag
»In libro igitur sapientiae semper erat Sapientia“ (Sermo CXLI, n. 5) - Ansdtze zum
alttestamentlichen Weisheitsverstindnis und zur cusanischen Spiritualitiit eine
vergleichende Gegentiberstellung zwischen dem alttestamentlichen und dem
cusanischen Weisheitsverstandnis vor, die aufgrund ihres biblisch-exegetischen
Ausgangpunktes die iibrigen, stark systematisch gehaltenen Beitrdage in hervorra-
gender Weise ergdnzte. Zundchst hob er viele erstaunliche Gemeinsamkeiten der
beiden Konzeptionen hervor, wie etwa den Umstand, dass sowohl im AT als auch
bei C. die Weisheit nicht als etwas Spekulativ-Theoretisches, sondern als eine Sa-
che der alltdglichen Erfahrung angesehen werde, die wesentlich auf das konkrete
Leben der Menschen bezogen sei. Des weiteren gingen beide Ansédtze davon aus,
dass es eine analoge Entsprechung zwischen der schopferischen Weisheit Gottes
(sapientia creatrix), der Ordnung der Welt (ordo sapientia) und der menschlichen
Erkenntnisfahigkeit (mens sapientia) gebe und der Mensch danach streben miisse,
sein Leben an der weisheitlichen Schopfungsordnung auszurichten. Allerdings
wurden auch zwei bedeutsame Unterschiede sichtbar: Wahrend die Weisheit im
AT als das erste Geschopf Gottes angesehen werde, sei sie in Cs.” Verstdndnis mit
Gott selbst identisch. Dariiber hinaus identifiziere das AT die Weisheit mit dem
Gesetz der Tora, was bei C. nicht der Fall sei.

416



Tagungsbericht Nikolaus von Kues

Prof. Dr. Richard Schenk (Eichstdtt) untersuchte in seinem Vortrag Selbstsein
und Alteritit. Die religionsphilosophische Verortung cusanischer Spiritualitdt die
mogliche Bedeutung von Cs.’ Religionsverstdndnis fiir den gegenwartigen inter-
religiosen Dialog. Ausgangspunkt dabei war dessen Schrift De pace fidei, die als
fiktives Gesprach der Vertreter der verschiedenen Religionen entworfen ist. Am
Ansatz dieses Werkes falle positiv auf, dass es die nichtchristlichen Religionen
nicht pauschal abwerte, sondern unter dem Gesichtspunkt einer Hermeneutik
der Sinnsammlung betrachte. Die Vielfalt der Religionen sei fiir C. nichts Nega-
tives; vielmehr kdnne, wenn man sich tiber die grundlegenden Wahrheiten der
Religion geeinigt habe, die Vielfalt der Riten sogar dazu angetan sei, bei allen
Glaubigen einen wahren Wetteifer um eine fromme Grundhaltung zu wecken.
Problematisch an Cs.” Ansatz sei jedoch seine iiberaus negative Einschdtzung des
Judentums im Vergleich zu den anderen Religionen. Hierin zeige sich, dass das
Christentum bei C. mit seinen jiidischen Wurzeln auch sein wahres Selbstsein
verloren habe und deshalb dem Anderen nicht addquat zu begegnen vermaoge.
Dies zeige die Grenzen einer direkten Ubernahme des cusanischen Religionsmo-
dells fiir den heutigen interreligiosen Dialog auf.

Dr. Christian Strobele (Tiibingen) ging in seinem Vortrag Spiritualitiit? Eine Kritik
zeitgendssischer Begriffsverwendungen im Ausgang von Cusanus von den proble-
matischen Aspekten des gegenwdrtigen Redens tiber Spiritualitdt und spirituelle
Praxis aus, das sich zumeist durch eine ausgesprochene begriffliche Verschwom-
menheit und Unbestimmtheit auszeichne und sich fast immer in Gegensatz zur
institutionalisierten Religion verstehe. Gehe man auf den Begriff spiritus bzw.
sein griechisches Aquivalent pneuma zuriick, so werde jedoch Kklar, dass dieser Ter-
minus im frihen Christentum weniger ein gegenstandliches Was als vielmehr ein
Wie bezeichne, namlich jene Bewegung, die von der sinnlichen, abbildhaft ver-
standenen Erfahrungswelt zur unsichtbaren, urbildhaften Wirklichkeit aufsteigt.
In diesem Sinne sei bei C. jeder Erkenntnisakt in sich schon spiritueller Natur,

da er der spontanen Beweglichkeit des menschlichen Geistes (mens) entspringe,
der kein statisches, sondern ein lebendiges Abbild Gottes sei, das danach strebe,
seinem Urbild immer dhnlicher zu werden. Die cusanische Spiritualitdt sei damit
wesentlich vom Gedanken der Freiheit geprdgt, da es Sache des Menschen sei,
sein Leben in der bestandigen Bewegung von Selbigkeit und Andersheit in einer
nicht substantiellen, sondern wesentlich performativen Weise iiberhaupt erst zu
entwerfen.

Als Ergdnzung zu diesen Hauptvortrdgen hatten auch sechs junge Nachwuchswis-
senschaftler aus Eichstdtt und Tilbingen die Gelegenheit, im Rahmen von Kurz-
vortragen das cusanische Denken unter verschiedenen Gesichtspunkten auf seine
Bedeutung fiir die gegenwartige Philosophie, Theologie und religiose Praxis zu

417



Reflexion

untersuchen. Dabei waren systematische, philosophisch-theologische Grundbe-
griffe wie die praesuppositio und die Koinzidenz ebenso ein Thema wie die Frage
des Gebetes, die mystisch-pastoralen Aspekte von Cs.” Ansatz sowie seine person-
liche Rolle in der kirchenpolitischen Situation seiner Zeit.

Im Verlauf der Vortrdge und Diskussionen wurde einmal mehr die ungeheure
Vielschichtigkeit und Komplexitdt von Cs.” Werk deutlich, das eine schier uner-
schopfliche Fiille teils faszinierender, teils provokanter Facetten besitzt und sich
gerade deswegen der Reduktion auf einen einheitlichen Nenner - sei er philoso-
phischer, theologischer, psychologischer oder spiritueller Natur - widersetzt. Ge-
rade diese bleibende Offenheit und Vielgestaltigkeit seines Ansatzes lasst ihn als
eine besonders geeignete Inspirationsquelle fiir unsere Zeit erscheinen, die sich in
anthropologischer, philosophischer, theologischer und kirchenpolitischer Hin-
sicht vor dhnliche Fragen, Probleme und Umbriiche gestellt sieht wie C. in seiner
Epoche.

418



