Lektiire

Lorenz Wachinger | Miinchen

geb. 1936, verheiratet,
Dr. theol., Dipl.-Psychologe

b.wachinger@t-online.de

Paul Celan liest Martin Buber

Den bedeutenden Lyriker Paul Celan (1920-1970) und den Philosophen des
dialogischen Lebens, Sammler der chassidischen Uberlieferungen und Bibel-
Ubersetzer Martin Buber (1878-1965) verbindet, dass sie, beide Juden, auf den
»,2Holocaust“, hebrdisch die ,Schoah“ reagieren. Wie sie das tun, verbindet und
unterscheidet sie - der eine seit 1938 in Jerusalem lebend, der andere in Cerno-
witz (Ruménien) knapp dem Tod entgangen, beide am Deutschen festhaltend.
Die Frage nach dem Sinn des Judeseins treibt Buber, der als Erwachsener nicht
mehr rituell als Jude lebte; sie steckt hinter seinen Arbeiten zum Chassidismus
wie hinter den Reden iiber das Judentum, die von 1911 an erschienen. Beides hat
Celan gekannt, der sich noch 1969 in Israel , mit einiger Selbstverstindlichkeit
Jude“ nennt. Diese Frage stellt sich fiir Celan anders und radikaler als bei Buber,
denn das europdische und Ostliche Judentum ist in der Katastrophe der Schoah
beinahe ausgeloscht worden. Die Frage, wie man sprechen und von Gott reden
konne, verbunden mit der andern nach dem Judentum, besteht fiir beide; Celan
zeigt in seinem Werk, wie sich dieses Reden dndern muss, wenn es die Vernich-
tung ernst nimmt und sich, nahe am Verstummen, aufrecht halten will.

Martin Buber zum Judesein vor 1933

Buber ist fiir viele Deutsche der Jude, obwohl man in Israel wie in der jidischen
Diaspora ihn nicht so wichtig nimmt. Er wird bei uns seit je partiell nicht wahr-
genommen - schon der Band Der Jude und sein Judentum (1963) konnte nicht
mit den drei Binden der Werke erscheinen.! Er wird leicht vom Vergangenen und

1 M. Buber, Werke, 3 Bde. Miinchen - Heidelberg, 1962-1964; Der Jude und sein Judentum. Gesammelte
Aufsdtze und Reden. Koln 1963; Die fiinf Biicher der Weisung, verdeutscht von M.B. gemeinsam mit
F. Rosenzweig. Olten 1954; Biicher der Geschichte. Koln - Olten 1955; Biicher der Kiindung. ebd. 1958;
Die Schriftwerke. ebd. 1962. - Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hrsg. und eingeleitet von G. Schae-
der, 3 Bde. Heidelberg 1972-1975. - Martin Buber Werkausgabe, Giitersloh 2001ff. (21 Bde., kommen-
tiert).

420




Celan liest Buber

Anerkannten her verstanden; sprachlich geht er nicht tiber Goethe oder tiber
Hofmannsthal, den bewunderten Zeitgenossen, hinaus. Seine Editionen zur
chassidischen Tradition, von den Geschichten des Rabbi Nachman und der Legen-
de des Baalschem bis zu den Erzihlungen der Chassidim, haben ihm zuerst Ruhm
eingetragen und iiber viele Wandlungen weg sein Leben lang begleitet, er hat sie
in Deutschland, spéter in den USA bekannt gemacht. Wichtiger ist sein Engage-
ment fiir die zionistische Bewegung seit 1897 und der Kampf um die Ausrichtung
des Zionismus: er wahlt nicht die politische, sondern die kulturelle, spater die
religiose Erneuerung des jidischen Volkes. Die Reden iiber das Judentum bewegen
viele junge Juden, vermitteln ihnen Selbstbewusstsein, begeistern fiir die Einwan-
derung nach Paldstina - der Aufbau der Siedlungen soll nach Buber im sozialis-
tischen Sinn erfolgen, und zwar im Einvernehmen mit den Arabern.

Etwa 1921 uberfdllt Buber, in religionsgeschichtlichen Studien vertieft, eine
innere Erfahrung, aus der sein berithmtes Buch Ich und Du (1923) hervorgeht,
urspriinglich als erster Band eines religionsphilosophischen Werkes geplant. Es
betont eine nicht gegenstidndliche Weise, von Gott zu reden, die in Ansdtzen in
den Schriften zur Philosophie (Band I der Werke) ausgearbeitet ist.

Der Erneuerung des Judentums dient auch die ,Verdeutschung* der Hebrai-
ischen Bibel, die Buber mit seinem an einer todlichen Muskellahmung erkrank-
ten Freund Franz Rosenzweig (1886-1929) unternahm; die mithsame Arbeit
war bis Jesaja 53 gediehen, als Rosenzweig starb. Buber fithrte die Ubersetzung
allein weiter, bis die Repressionen des NS-Regimes eine Publikation unmaoglich
machten. Nach 1950 konnte er eine revidierte Fassung des bereits Erschienenen
erarbeiten und die restlichen Bande 1961 veroffentlichen. Die Schriften zur Bibel
(Band II der Werke) erginzen die Ubertragungsarbeit.

Nach 1933 und 1945

Buber hat sich lange mit Nietzsche, auch mit Freud auseinandergesetzt, hat Kaf-
ka personlich gekannt und geschétzt. Sein Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten
zeigt ihn verbunden mit Dichtern, Philosophen, Theologen, vielen unbekannten
Juden und Christen, in den bedrdngten Jahren nach 1933 und in der Phase der
schwierigen Anndherung zwischen Israel und Deutschland nach 1950. Als nach
dem Krieg das Ausmaf} der ,Verheerung®, der Schoah, offen zu Tage lag, schreibt
er von , dieser Weltstunde nach Auschwitz“; er wisse nicht, wie ein jiidisches Le-
ben nach Auschwitz moglich sei. Im Januar 1952 bescheidet er die Universitdt
Hamburg, die ihm den Hansischen Goethepreis verleihen will, die , seit den Vor-
gingen von 1938ff. fiir mich bestehende Antlitzlosigkeit der deutschen Offent-
lichkeit“ konne er nicht tiberwinden, also dort nicht sprechen.? Noch scharfer

2 Ders., Briefwechsel, 111. Bd., Brief 250 an Bruno Snell, 25. 1. 1952.

421



Lektiire

sagt er in seiner Rede zum Frankfurter Friedenspreis des Deutschen Buchhandels
im Jahr 1953: ,Vor einem Jahrzehnt etwa hat eine erhebliche Anzahl deutscher
Menschen (...) auf den indirekten Befehl der deutschen Reichsregierung, auf den
direkten Befehl von deren Beauftragten, Millionen meiner Volks - und Glaubens-
genossen umgebracht, in einer systematisch vorbereiteten und durchgefiihrten
Prozedur, der an organisierter Grausamkeit kein fritherer geschichtlicher Vorgang
zu vergleichen ist“.?

Aber er tragt dennoch dort die Rede Das echte Gesprich und die Méglichkeiten
des Friedens vor, was ihm viele Israelis tibel nehmen. 1952 erschien das kleine
Buch An der Wende* mit vier Reden, an die frithen Reden iiber das Judentum an-
schliefend. Es ist weniger politisch, mehr religios gerichtet: Wie kann es ein reli-
gioses Leben nach dem, was geschehen ist, in der modernen Welt und nach der
Griindung des Staates Israel 1948 geben? Buber sagt, es vergehe kein Tag, ohne
dass er an die Schoah denke, - aber das geht nicht in seine Sprache ein: Er fihrt
fort, sein makelloses Deutsch zu schreiben, er bleibt bei seiner biblischen Theolo-
gie wie in den 30er Jahren, er redet weiter von Gott.

Celan deklariert sich als Jude und kritisiert Buber

Paul Celan’ ist als Paul Pessach Antschel (spdter in ,,Celan®, den Dichternamen,
umgestellt) 1920 in Cernowitz, Bukowina, geboren, von jiidischen Eltern: der
Vater streng religios und zionistisch, die Mutter aus Sadagora gebiirtig, dem Sitz
einer Dynastie chassidischer Zaddikim, den Buber in Mein Weg zum Chassidismus
(Band III der Werke) erwdhnt. Celan bezeichnet sich 1962 als ,,einen ausgespro-
chen aschkenasischen (d.h. osteuropdischen) Juden®; er hat als Schulkind Hebra-
isch gelernt® und es auch spéter gepflegt, die Hebrdische Bibel noch in Paris be-
nutzt. Er verpflichtet sich dem Deutschen, das nicht nur die Sprache der Morder
ist, sondern die geliebte Sprache seiner Mutter. Hebrédisch und Jiddisch kommt in
Gedichten Celans vor, auch in Titeln, z.B. Hawdala, Jiskor; es ist die Sprache der
Anderen, der Toten, der Fremden.

John Felstiner’, amerikanischer Anglist und Hebraist, der den jiidischen Celan
betont, berichtet, dieser habe von Jugend an Buber verehrt, habe Drei Reden iiber
das Judentum und Bubers erste Biicher zum Chassidismus gelesen, auch die frithe

3 Ders., Nachlese. Heidelberg 1965, 219-230.

Ders., Der Jude und sein Judentum, 144-183 [s. Anm. 1].

5 P.Celan, Ausgewdhlte Gedichte. Zwei Reden. Nachwort von B. Allemann. Frankfurt a.M. #1970); ders.,
Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe von B. Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003. s. auch Celan
Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart - Weimar 22012.

6 1. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend. Frankfurt a.M. 1983, 40.

7 ]. Felstiner, Paul Celan. Eine Biographie. Miinchen 1997, 213; James K. Lyon, Paul Celan and Martin
Buber: Poetry as Dialogue, in: Publications of the Modern Language Association 86 (1971), 110-120. J.
K. Lyon bemerkt, dass in deutschen Aufsdtzen der mystische Einschlag und seine Vermittlung durch
Buber zu kurz kommt, macht dariiber hinaus auf Ahnlichkeiten und Differenzen aufmerksam.

IS

422



Celan liest Buber

Schrift Daniel; er kenne die Buber-Rosenzweig-Bibel. Wie Buber schliefit er Jesus
in seine Auffassung des Judentums ein, keineswegs selbstverstindlich fiir Juden.
In der Rede zur Verleihung des Bremer Literaturpreises am 26. Januar 1958 ist eine
kleine Hommage an Buber enthalten, der im selben Jahr seinen 80. Geburtstag
feierte - Celan hatte ein Gliickwunsch-Telegramm geschickt. Er spricht von seiner
Heimat: ,Es ist die Landschaft, in der ein nicht unbetrdchtlicher Teil jener chassi-
dischen Geschichten zu Hause war, die Martin Buber uns allen auf Deutsch wie-
dererzahlt hat“.?

Spater kauft er Hans Kohns Buber-Biographie von 1930 und streicht sich Stel-
len an, im Frithjahr 1970 erwirbt er Bubers Ekstatische Konfessionen (1909; 21921).
Vor allem besucht Celan am 13. September 1960 Buber in seinem Pariser Hotel,
bringt alle seine Buber-Biicher zum Signieren mit und fragt, was in Buber vorge-
gangen sei, als er nach der Schoah weiter auf Deutsch schrieb und in Deutschland
publizierte. Aber der Altere will sich nicht auf die Frage einlassen. Offenbar kennt
er Celan nicht; in Werner Krafts Gesprdche mit Martin Buber (1966) taucht der Na-
me Celans nicht auf, was bei Bubers literarischem Interesse eigentlich verwundert.
An jenem Tag schreibt Celan, von einem vergeblichen Besuch bei Nelly Sachs
zuriickgekehrt und von Buber zuriickgewiesen, das Gedicht Die Schleuse voller
Trauer um das Verlorene, darin die hebrdaischen Worte Kaddisch und Jiskor aus der
Liturgie des jiidischen Toten-Gedenkens, fremd im deutschen Text.

Gespréach im Gebirg

Buber und Celan: durch Biicher verbunden, durch die missgliickte personliche
Begegnung enttduscht. Celan schreibt 1959 das erstaunliche Prosastiick Gesprdch
im Gebirg.’ Es reflektiert die versaumte Begegnung im August desselben Jahres mit
Theodor W. Adorno - und mehr, vielleicht denkt er auch an Buber. In dessen Da-
niel hat Celan jenes Gesprdch in den Bergen zwischen einem Mann und einer Frau
gelesen, worauf er mit Gesprdch im Gebirg antwortet.

Dieses beginnt mit Sdtzen in ,Judendeutsch“, um an die Geschichte zwischen
Juden und Deutschen der vergangenen Jahre zu erinnern: ,Eines Abends, die Son-
ne, und nicht nur sie, war untergegangen, da ging, trat aus seinem Hausel und
ging der Jud, der Jud und Sohn eines Juden, und mit ihm ging sein Name, der
unaussprechliche, ging und kam, kam dahergezockelt, liefd sich horen, kam am
Stock, kam iiber den Stein, horst du mich, du horst mich, ich bins, ich, ich und
der, den du horst, zu horen vermeinst, ich und der andere.“

,Der Jud Gro3“ und ,,der Jud Klein“ reden miteinander, sie sind , Geschwister-
kinder“, wie Celan altmodisch schreibt - es ist ein inneres Selbstgesprach des

8 D. Celan, Ausgewdhlte Gedichte, Ansprache anlédsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der
Freien Hansestadt Bremen, 127 [s. Anm. 5].
9 ].Felstiner, Biographie, 213; 189-193 (zuerst in: Neue Rundschau 71 [1960], 199-202), [s. Anm. 7].

423



Lektiire

Dichters. Ein ,, Gesprach“ voller Andeutungen: das ,,Du“, das in Bubers ,Schrift-
Verdeutschung“ zum ,DU“ wird als Verhiillung des Tetragramms. Das ,,horst du®
lasst das Sch’ma Jisrael, ,Hore, Israel“ anklingen, das wichtige hebriische Gebet -
und die Frage ,,horst du?“ leitet zur Frage nach Gott. Die untergegangene Sonne
erinnert an die Schoah; das ,,Niemand“ - , der antwortet nicht“ - ist der Gottes-
name in Celans Psalm, der aus der uralten jidischen und christlichen negativen
Theologie stammt. Die Rede ist von einer ,Sprache ohne ich und du“, wie wenn
Celan Bubers Ich und Du als widerlegt durch die fiirchterlichen Ereignisse der
NS-Diktatur bezeichnen wollte. Am Schluss wird die Kerze des siebten Tages, des
Sabbats erwdhnt - mit dem wichtigen Ritual der Sabbatkerze scheint eine schmale
Hoffnung zu ddimmern.

Die Wucht der Erinnerung an das Geschehene ist aktualisiert im Gesprach
zweier Uberlebender der Schoah. Der Buber-Leser Celan stellt die Verherrlichung
des Dialogs unter Menschen in Frage, der bis zum Erspiiren Gottes reicht, denn
sie wirkt schrecklich, wenn sie vergisst, ,was geschah“. Demgegentiber erscheint
der Philosoph des dialogischen Lebens fast naiv.

Celan radikalisiert Buber

Paul Celan denkt Buber weiter: Er macht ernst mit dem, ,was geschah®, mit der
Vernichtung, mit der geschdandeten deutschen Sprache, mit dem Schweigen,
dem Nicht-mehr-reden-Koénnen all der in den Gaskammern Erstickten. In der
Bremer Rede 1958 bekennt er sich zur Sprache: ,Sie, die Sprache, blieb unverlo-
ren, ja, trotz allem. Aber sie musste nun hindurchgehen durch ihre eigenen
Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurch-
gehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und
gab keine Worte her fiir das, was geschah; aber sie ging durch dieses Geschehen.
Ging hindurch und durfte wieder zutage treten, ,angereichert‘ von all dem“.1°

Er bleibt dabei, die Sprache sei ihrem ,Wesen nach dialogisch“; Gedichte hiel-
ten ,auf etwas zu“. Die Gedichte bleiben im Gesprach: zuerst mit den Toten der
Schoah, v.a. der Mutter, mit sich selbst, mit dem , verborgenen Gott“ (Jes 45,15).
Auch die haufigen Fragen und Imperative in Celans Gedichten bezeugen das Ge-
sprach. Der Meridian (1960)", die Rede zur Verleihung des Biichner-Preises, sagt
es noch deutlicher: das Gedicht zeige ,eine starke Neigung zum Verstummen®*;
es spreche ,in eines ganz anderen Sache“; das mag zundchst auf den Bereich des
Todes gehen oder - messianisch im weitesten Sinn - auf etwas Grofies, Kommen-
des, Unbekanntes, das Andere tiberhaupt. Doch kann man den Sinn, der den The-
ologen geldufig ist seit R. Ottos Das Heilige als Hilfswort fiir ,,Gott“ vermeiden?

10 P. Celan, Ausgewdhlte Gedichte, 128 [s. Anm. 5].
11 Ebd., Rede anlisslich der Verleihung des Georg-Biichner-Preises, 142 [s. Anm. 5].

424



Celan liest Buber

Celan will von Gott reden, aber als Jude und nach der Schoah. Lydia Koelle nennt
ihr Buch Paul Celans pneumatisches Judentum. Gott-Rede und menschliche Exis-
tenz nach der Shoah (1997); der Ausdruck ,pneumatisches Judentum*“ stammt aus
einem Radio-Interview, das Celan wahrend seiner Israel-Reise 1969 gab. Er sagte:
»Selbstverstandlich (...) hat das Judentum einen thematischen Aspekt, aber ich
glaube, dass das Thematische allein nicht ausreicht, um das Jidische zu definie-
ren. Jidisches ist sozusagen auch eine pneumatische Angelegenheit*“.

»Pneumatisch® meint ein Judentum nicht als verfasste Religion, das ortho-
doxe oder das liberale, sondern etwas Innerliches und Individuelles. In Celans
letztem Gedichtband Zeitgehdft (1976) steht der Vers ,Sag, dass Jerusalem ist“. Es
ist ein Bekenntnis zu Jerusalem, das man auch , pneumatisch“ verstehen kann.
Uber den Band Atemwende (1967) sagt ein Rezensent, Celan sei ,religits gesinnt®,
ohne seine ,ihm entsprechende Religion zu finden*; er sei ,,einer der wenigen
groflen religiosen Dichter unserer Zeit“.!* Das erinnert an Bubers Haltung, der in
Jerusalem niemals einen Synagogen-Gottesdienst besuchte, aber sich als , Erzju-
den“ sah und aus den judisch-religidsen biblischen Wurzeln lebte. Auch ist an
Gershom Scholem (1897-1982) zu erinnern, der von Bubers ,, pneumatischen
Exegesen“ geschrieben hatte. Scholem ist eine Quelle fiir Celans Verstandnis des
Judentums; sein Buch Von der mystischen Gestalt der Gottheit (1962) hat Celan
gefesselt; spater hat er Die Geheimnisse der Schopfung. Ein Kapitel aus dem kabba-
listischen Buch Sohar gekauft, hat Scholems Hauptwerk Die jiidische Mystik in ih-
ren Hauptstromungen (1957) gelesen und ihn in den 60er Jahren auch personlich
kennengelernt.

Celan gebraucht frith die Metapher , das erschwiegene Wort“.!* Damit ist ein
Wort gemeint, das durch die Todeszone gegangen ist; es tragt das Gedenken des
Ungeheuren, Unséglichen, des millionenfachen Todes. Man muss ganz anders
sprechen, wenn man der Toten gedenken will. Celan sucht seine eigene Sprache,
in der dieses Sterben mitgesagt ist, das nicht vergessen werden soll. ,Das Andere“
muss nicht nur Bereich des Todes sein, es kann auch den Bereich des Transzen-
denten bedeuten, des Vergessenen, des Unbewussten, zu dem das Ich in Span-
nung steht und das es in Unruhe hélt. In der Begegnung kommt der Mensch an
eine Grenze, die seine Ich-Einsamkeit aufsprengt - vielleicht ist ,,Gott“ gemeint.

Wie kann oder soll man aber von ,,Gott“ reden nach dem Schrecken der Scho-
ah? Oder sollte man besser schweigen, verstummen vor dem, ,,was geschah“? Ce-
lan will nicht einfach resignieren und verstummen. Keine zureichende Sprache
finden wie Buber, hie3e der Herausforderung nicht standhalten.

12 Zitiert in L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 66f.

13 Ebd., 17.
14 P. Celan, Die Gedichte, ,Von Schwelle zu Schwelle“ (1955), 87, Argumentum e silentio. Vgl. H.-G.
Schwandt, ,, - - - nur lallen und lallen - --“ Kriterien theologischen Sprechens anhand Paul Celans Suche

nach dem , erschwiegenen Wort“, in: GuL 60 (1987), 38-50.

425



Lektiire

Die andere Sprache

Celan will , den ersten konsequenten Versuch, den durch die Shoah ausgeldsten
geschichtlichen, kulturellen und literarischen Bruch sprachlich addquat artiku-
lieren“."s Er sucht eine ,, grauere Sprache“. Das geschichtliche Eingedenken zu be-
wahren, die Sprache der Toten zu horen, verlangt eine Umkehr, eine ,,Atemwen-
de“. In der Sprache soll das Schweigen der Vernichtung, das Nicht-reden-Kénnen
der Getoteten horbar sein. Koelle bemerkt mit Recht, ,,sich von Auschwitz, von
der Vernichtung herzuschreiben“, bedeute eine gewaltige Anstrengung.'® Die
Toten, seine Mutter zundchst, sind in vielen Gedichten Celans gegenwartig. Er
will nicht vergessen ,das, was war“, es ist seine Wahrheit, die nicht geschildert
werden kann, auf die aber hinzuzeigen ist als auf das Unsagbare. Seine spdtere
Tendenz zum schwer Verstehbaren, zum Paradoxen, ja zum Schweigen wird von
daher verstandlich. Das Trauma des jiidischen Volkes frisst an ihm und verdndert
sein Dichten. Die Sprache eines vom Trauma (im streng psychologischen Sinn)
Versehrten 10st seine Gedichte, die wie Sprengstiicke eines unsagbaren Erlebens,
wie feine Einbriiche ins Tagesbewusstsein auftauchen, aus den gewohnten Kon-
texten; die Gedichte behalten das ,,Datum*, den , Neigungswinkel seines Da-
seins“!” eingebrannt. Wo Buber vorsichtig von , Gottesfinsternis“ (1952) gespro-
chen hatte, sagt Celan scharfer , Nichts“ oder ,,Niemand“, wie in den Gedichten
Mandorla oder Psalm; er konnte Ahnliches bei Meister Eckhart finden, den er von
Buber und von Gustav Landauer her kannte, auch in der jidischen Mystik.

Buber hatte mit Ich und Du den wichtigen Uberschritt zu einem nicht-objek-
tivierenden Reden von Gott getan, den er als ,,ewiges Du“ aus der Haltung des
Gespréchs versteht, bei voller Wahrung der Transzendenz Gottes. In der Schrift-
,Verdeutschung®, besonders in den Preisungen (Psalmen), ist das ,,DU* eine
einleuchtende Ubersetzung des vierbuchstabigen Gottesnamens, der jiidisch
nicht ausgesprochen wird; das Gegentiber bleibt gegenwdrtig. ,,Der Gott der Lei-
denden* heifdt das letzte grof3e Kapitel in Bubers Der Glaube der Propheten (1940,
zuletzt 1950 u. 1964), der sich verbergende Gott ist immer da; aber das letzte Ver-
stummen, das Schweigen thematisiert Buber kaum.

Bei Celan erinnert das haufige ,,Du“ an Bubers dialogische Philosophie; nun
konnte Buber noch voraussetzen, dass das Wort , Gott“ verstanden wiirde, dass es
leicht zum ,,DU“ zu vertiefen sei. Schon in der Bremer Rede 1958 sagt Celan, die
Sprache gehe ,auf ein ansprechbares Du vielleicht, auf Wirklichkeit“. In der Rede
Der Meridian driickt er es noch deutlicher aus: stehe das Gedicht nicht ,,in der Be-
gegnung, - im Geheimnis der Begegnung?“

15 J. Lehmann, Sprachgitter, in: Celan Handbuch, 75 [s. Anm. 5].
16 L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 33f.
17 P. Celan, Ausgewdhlte Gedichte, 143 [s. Anm. 5].

426



Celan liest Buber

Koelle schlug vor, heutige Theologie an Celans Dichtung zu priifen - und das
heif3t zuerst, diese ernst zu nehmen: das Reden von Gott durchzupriifen, wo es
allzu leicht von den Lippen geht oder wo es echt ist. Wie Celan eine ,versehrte
Dichtung“ vorfiihre, so verlange er auch eine ,versehrte Gott-Rede; wir konnten
nach der Schoah nicht weiter von , Gott“ reden, weder sprachlich noch inhalt-
lich, als ob nichts geschehen wire. Sie plddiert ausdriicklich , fiir eine versehrte
Theologie nach der Shoah“.®

Celan arbeitet an einem neuen Denken und Reden von Gott, der nicht nur in
seiner Transzendenz gesehen wird, sondern, nach der biblischen Theologie (die
Gottesknechts-Lieder bei Jes; Phil 2, 6-8) in seiner Niedrigkeit. Wir haben es nicht
mit einer unerschiitterten himmlischen Gegenwart zu tun, sondern mit einer
,Theophanie im Voriibergang“. Es sind die Toten der Konzentrationslager im
LJenseits“, die reden; die Dunkelheit ist auch die des Dichters, heutig gewordener
Karfreitag, Ohnmacht Gottes in der Welt.

Muss man Bubers Ich und Du bei Celan umgedeutet finden, von der Erfah-
rung der schlimmsten Realitédt aufgefiillt, anders gespannt, umgepolt? Angesichts
der verstorenden Erfahrungen der Schoah miissen wir den Tod der unerhort Vie-
len als das Aufsprengende verstehen, anders, dunkel, paradox gesagt. Diese Erfah-
rung, die in Ich und Du grof beschworen ist, wird bei Celan fortgeschrieben: Er
lehrt das Buch nach 1945 neu, anders zu lesen und anders von Gott zu sprechen,
wie er es in der bitteren Formulierung in seinem Gedicht Psalm (aus dem Band
Die Niemandsrose) sagt, die man nicht ,atheistisch“ verstehen muss; es kann
auch eine grofie Anrufung des ,Niemand“ sein, hinter der Gott zu vernehmen ist,
als Klage und Anklage:

»2Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.

Niemand.
Gelobt seist du, Niemand (...)“

18 L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 397ff.

427



