
1	 M. Buber, Werke, 3 Bde. München – Heidelberg, 1962–1964; Der Jude und sein Judentum. Gesammelte 
Aufsätze und Reden. Köln 1963; Die fünf Bücher der Weisung, verdeutscht von M.B. gemeinsam mit 
F. Rosenzweig. Olten 1954; Bücher der Geschichte. Köln – Olten 1955; Bücher der Kündung. ebd. 1958; 
Die Schriftwerke. ebd. 1962. – Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hrsg. und eingeleitet von G. Schae-
der, 3 Bde. Heidelberg 1972–1975. – Martin Buber Werkausgabe, Gütersloh 2001ff. (21 Bde., kommen-
tiert).

Paul Celan liest Martin Buber

Den bedeutenden Lyriker Paul Celan (1920–1970) und den Philosophen des 
dialogischen Lebens, Sammler der chassidischen Überlieferungen und Bibel-
Übersetzer Martin Buber (1878–1965) verbindet, dass sie, beide Juden, auf den 
„Holocaust“, hebräisch die „Schoah“ reagieren. Wie sie das tun, verbindet und 
unterscheidet sie – der eine seit 1938 in Jerusalem lebend, der andere in Cerno-
witz (Rumänien) knapp dem Tod entgangen, beide am Deutschen festhaltend. 
Die Frage nach dem Sinn des Judeseins treibt Buber, der als Erwachsener nicht 
mehr rituell als Jude lebte; sie steckt hinter seinen Arbeiten zum Chassidismus 
wie hinter den Reden über das Judentum, die von 1911 an erschienen. Beides hat 
Celan gekannt, der sich noch 1969 in Israel „mit einiger Selbstverständlichkeit 
Jude“ nennt. Diese Frage stellt sich für Celan anders und radikaler als bei Buber, 
denn das europäische und östliche Judentum ist in der Katastrophe der Schoah 
beinahe ausgelöscht worden. Die Frage, wie man sprechen und von Gott reden 
könne, verbunden mit der andern nach dem Judentum, besteht für beide; Celan 
zeigt in seinem Werk, wie sich dieses Reden ändern muss, wenn es die Vernich-
tung ernst nimmt und sich, nahe am Verstummen, aufrecht halten will.

     
Martin Buber zum Judesein vor 1933

Buber ist für viele Deutsche der Jude, obwohl man in Israel wie in der jüdischen 
Diaspora ihn nicht so wichtig nimmt. Er wird bei uns seit je partiell nicht wahr-
genommen – schon der Band Der Jude und sein Judentum (1963) konnte nicht 
mit den drei Bänden der Werke erscheinen.1 Er wird leicht vom Vergangenen und 

Lektüre

Lorenz Wachinger | München

geb. 1936, verheiratet, 
Dr. theol., Dipl.-Psychologe

b.wachinger@t-online.de

420



2	  Ders., Briefwechsel, III. Bd., Brief 250 an Bruno Snell, 25. 1. 1952.

Anerkannten her verstanden; sprachlich geht er nicht über Goethe oder über 
Hofmannsthal, den bewunderten Zeitgenossen, hinaus. Seine Editionen zur 
chassidischen Tradition, von den Geschichten des Rabbi Nachman und der Legen-
de des Baalschem bis zu den Erzählungen der Chassidim, haben ihm zuerst Ruhm 
eingetragen und über viele Wandlungen weg sein Leben lang begleitet, er hat sie 
in Deutschland, später in den USA bekannt gemacht. Wichtiger ist sein Engage-
ment für die zionistische Bewegung seit 1897 und der Kampf um die Ausrichtung 
des Zionismus: er wählt nicht die politische, sondern die kulturelle, später die 
religiöse Erneuerung des jüdischen Volkes. Die Reden über das Judentum bewegen 
viele junge Juden, vermitteln ihnen Selbstbewusstsein, begeistern für die Einwan-
derung nach Palästina – der Aufbau der Siedlungen soll nach Buber im sozialis-
tischen Sinn erfolgen, und zwar im Einvernehmen mit den Arabern.

 Etwa 1921 überfällt Buber, in religionsgeschichtlichen Studien vertieft, eine 
innere Erfahrung, aus der sein berühmtes Buch Ich und Du (1923) hervorgeht, 
ursprünglich als erster Band eines religionsphilosophischen Werkes geplant. Es 
betont eine nicht gegenständliche Weise, von Gott zu reden, die in Ansätzen in 
den Schriften zur Philosophie (Band I der Werke) ausgearbeitet ist. 

Der Erneuerung des Judentums dient auch die „Verdeutschung“ der Hebrä-
ischen Bibel, die Buber mit seinem an einer tödlichen Muskellähmung erkrank-
ten Freund Franz Rosenzweig (1886–1929) unternahm; die mühsame Arbeit 
war bis Jesaja 53 gediehen, als Rosenzweig starb. Buber führte die Übersetzung 
allein weiter, bis die Repressionen des NS-Regimes eine Publikation unmöglich 
machten. Nach 1950 konnte er eine revidierte Fassung des bereits Erschienenen 
erarbeiten und die restlichen Bände 1961 veröffentlichen. Die Schriften zur Bibel 
(Band II der Werke) ergänzen die Übertragungsarbeit.

 
Nach 1933 und 1945

Buber hat sich lange mit Nietzsche, auch mit Freud auseinandergesetzt, hat Kaf-
ka persönlich gekannt und geschätzt. Sein Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten 
zeigt ihn verbunden mit Dichtern, Philosophen, Theologen, vielen unbekannten 
Juden und Christen, in den bedrängten Jahren nach 1933 und in der Phase der 
schwierigen Annäherung zwischen Israel und Deutschland nach 1950. Als nach 
dem Krieg das Ausmaß der „Verheerung“, der Schoah, offen zu Tage lag, schreibt 
er von „dieser Weltstunde nach Auschwitz“; er wisse nicht, wie ein jüdisches Le
ben nach Auschwitz möglich sei. Im Januar 1952 bescheidet er die Universität 
Hamburg, die ihm den Hansischen Goethepreis verleihen will, die „seit den Vor-
gängen von 1938ff. für mich bestehende Antlitzlosigkeit der deutschen Öffent-
lichkeit“ könne er nicht überwinden, also dort nicht sprechen.2 Noch schärfer 

421

Celan liest Buber



3	 Ders., Nachlese. Heidelberg 1965, 219–230.
4	 Ders., Der Jude und sein Judentum, 144–183 [s. Anm. 1].
5	 P. Celan, Ausgewählte Gedichte. Zwei Reden. Nachwort von B. Allemann. Frankfurt a.M. 41970); ders., 

Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe von B. Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003. s. auch Celan 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart – Weimar 22012. 

6	 I. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend. Frankfurt a.M. 1983, 40.
7	 J. Felstiner, Paul Celan. Eine Biographie. München 1997, 213 ;  James K. Lyon, Paul Celan and Martin 

Buber: Poetry as Dialogue, in: Publications of the Modern Language Association 86 (1971), 110–120. J. 
K. Lyon bemerkt, dass in deutschen Aufsätzen der mystische Einschlag und seine Vermittlung durch 
Buber zu kurz kommt, macht darüber hinaus auf Ähnlichkeiten und Differenzen aufmerksam.

sagt er in seiner Rede zum Frankfurter Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 
im Jahr 1953: „Vor einem Jahrzehnt etwa hat eine erhebliche Anzahl deutscher 
Menschen (...) auf den indirekten Befehl der deutschen Reichsregierung, auf den 
direkten Befehl von deren Beauftragten, Millionen meiner Volks - und Glaubens-
genossen umgebracht, in einer systematisch vorbereiteten und durchgeführten 
Prozedur, der an organisierter Grausamkeit kein früherer geschichtlicher Vorgang 
zu vergleichen ist“.3

 Aber er trägt dennoch dort die Rede Das echte Gespräch und die Möglichkeiten 
des Friedens vor, was ihm viele Israelis übel nehmen. 1952 erschien das kleine 
Buch An der Wende4 mit vier Reden, an die frühen Reden über das Judentum an-
schließend. Es ist weniger politisch, mehr religiös gerichtet: Wie kann es ein reli-
giöses Leben nach dem, was geschehen ist, in der modernen Welt und nach der 
Gründung des Staates Israel 1948 geben? Buber sagt, es vergehe kein Tag, ohne 
dass er an die Schoah denke, – aber das geht nicht in seine Sprache ein: Er fährt 
fort, sein makelloses Deutsch zu schreiben, er bleibt bei seiner biblischen Theolo-
gie wie in den 30er Jahren, er redet weiter von Gott.

 
Celan deklariert sich als Jude und kritisiert Buber

Paul Celan5 ist als Paul Pessach Antschel (später in „Celan“, den Dichternamen, 
umgestellt) 1920 in Cernowitz, Bukowina, geboren, von jüdischen Eltern: der 
Vater streng religiös und zionistisch, die Mutter aus Sadagora gebürtig, dem Sitz 
einer Dynastie chassidischer Zaddikim, den Buber in Mein Weg zum Chassidismus 
(Band III der Werke) erwähnt. Celan bezeichnet sich 1962 als „einen ausgespro-
chen aschkenasischen (d.h. osteuropäischen) Juden“; er hat als Schulkind Hebrä-
isch gelernt6 und es auch später gepflegt, die Hebräische Bibel noch in Paris be-
nutzt. Er verpflichtet sich dem Deutschen, das nicht nur die Sprache der Mörder 
ist, sondern die geliebte Sprache seiner Mutter. Hebräisch und Jiddisch kommt in 
Gedichten Celans vor, auch in Titeln, z.B. Hawdala, Jiskor; es ist die Sprache der 
Anderen, der Toten, der Fremden.

John Felstiner7, amerikanischer Anglist und Hebraist, der den jüdischen Celan 
betont, berichtet, dieser habe von Jugend an Buber verehrt, habe Drei Reden über 
das Judentum und Bubers erste Bücher zum Chassidismus gelesen, auch die frühe 

422

Lektüre



8	 P. Celan, Ausgewählte Gedichte, Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der 
Freien Hansestadt Bremen, 127 [s. Anm. 5].

9	 J. Felstiner, Biographie, 213; 189–193 (zuerst in: Neue Rundschau 71 [1960], 199–202), [s. Anm. 7].

Schrift Daniel; er kenne die Buber-Rosenzweig-Bibel. Wie Buber schließt er Jesus 
in seine Auffassung des Judentums ein, keineswegs selbstverständlich für Juden. 
In der Rede zur Verleihung des Bremer Literaturpreises am 26. Januar 1958 ist eine 
kleine Hommage an Buber enthalten, der im selben Jahr seinen 80. Geburtstag 
feierte – Celan hatte ein Glückwunsch-Telegramm geschickt. Er spricht von seiner 
Heimat: „Es ist die Landschaft, in der ein nicht unbeträchtlicher Teil jener chassi-
dischen Geschichten zu Hause war, die Martin Buber uns allen auf Deutsch wie-
dererzählt hat“.8 

Später kauft er Hans Kohns Buber-Biographie von 1930 und streicht sich Stel-
len an, im Frühjahr 1970 erwirbt er Bubers Ekstatische Konfessionen (1909; 21921). 
Vor allem besucht Celan am 13. September 1960 Buber in seinem Pariser Hotel, 
bringt alle seine Buber-Bücher zum Signieren mit und fragt, was in Buber vorge-
gangen sei, als er nach der Schoah weiter auf Deutsch schrieb und in Deutschland 
publizierte. Aber der Ältere will sich nicht auf die Frage einlassen. Offenbar kennt 
er Celan nicht; in Werner Krafts Gespräche mit Martin Buber (1966) taucht der Na
me Celans nicht auf, was bei Bubers literarischem Interesse eigentlich verwundert. 
An jenem Tag schreibt Celan, von einem vergeblichen Besuch bei Nelly Sachs 
zurückgekehrt und von Buber zurückgewiesen, das Gedicht Die Schleuse voller 
Trauer um das Verlorene, darin die hebräischen Worte Kaddisch und Jiskor aus der 
Liturgie des jüdischen Toten-Gedenkens, fremd im deutschen Text.

Gespräch im Gebirg

Buber und Celan: durch Bücher verbunden, durch die missglückte persönliche 
Begegnung enttäuscht. Celan schreibt 1959 das erstaunliche Prosastück Gespräch 
im Gebirg.9 Es reflektiert die versäumte Begegnung im August desselben Jahres mit 
Theodor W. Adorno – und mehr, vielleicht denkt er auch an Buber. In dessen Da-
niel hat Celan jenes Gespräch in den Bergen zwischen einem Mann und einer Frau 
gelesen, worauf er mit Gespräch im Gebirg antwortet. 

Dieses beginnt mit Sätzen in „Judendeutsch“, um an die Geschichte zwischen 
Juden und Deutschen der vergangenen Jahre zu erinnern: „Eines Abends, die Son
ne, und nicht nur sie, war untergegangen, da ging, trat aus seinem Häusel und 
ging der Jud, der Jud und Sohn eines Juden, und mit ihm ging sein Name, der 
unaussprechliche, ging und kam, kam dahergezockelt, ließ sich hören, kam am 
Stock, kam über den Stein, hörst du mich, du hörst mich, ich bins, ich, ich und 
der, den du hörst, zu hören vermeinst, ich und der andere.“ 

„Der Jud Groß“ und „der Jud Klein“ reden miteinander, sie sind „Geschwister
kinder“, wie Celan altmodisch schreibt – es ist ein inneres Selbstgespräch des 

423

Celan liest Buber



10	 P. Celan, Ausgewählte Gedichte, 128 [s. Anm. 5].
11	 Ebd., Rede anlässlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises, 142 [s. Anm. 5].

Dichters. Ein „Gespräch“ voller Andeutungen: das „Du“, das in Bubers „Schrift-
Verdeutschung“ zum „DU“ wird als Verhüllung des Tetragramms. Das „hörst du“ 
lässt das Sch’ma Jisrael, „Höre, Israel“ anklingen, das wichtige hebräische Gebet – 
und die Frage „hörst du?“ leitet zur Frage nach Gott. Die untergegangene Sonne 
erinnert an die Schoah; das „Niemand“ – „der antwortet nicht“ – ist der Gottes-
name in Celans Psalm, der aus der uralten jüdischen und christlichen negativen 
Theologie stammt. Die Rede ist von einer „Sprache ohne ich und du“, wie wenn 
Celan Bubers Ich und Du als widerlegt durch die fürchterlichen Ereignisse der 
NS-Diktatur bezeichnen wollte. Am Schluss wird die Kerze des siebten Tages, des 
Sabbats erwähnt – mit dem wichtigen Ritual der Sabbatkerze scheint eine schmale 
Hoffnung zu dämmern. 

Die Wucht der Erinnerung an das Geschehene ist aktualisiert im Gespräch 
zweier Überlebender der Schoah. Der Buber-Leser Celan stellt die Verherrlichung 
des Dialogs unter Menschen in Frage, der bis zum Erspüren Gottes reicht, denn 
sie wirkt schrecklich, wenn sie vergisst, „was geschah“. Demgegenüber erscheint 
der Philosoph des dialogischen Lebens fast naiv.

Celan radikalisiert Buber

Paul Celan denkt Buber weiter: Er macht ernst mit dem, „was geschah“, mit der 
Vernichtung, mit der geschändeten deutschen Sprache, mit dem Schweigen, 
dem Nicht-mehr-reden-Können all der in den Gaskammern Erstickten. In der 
Bremer Rede 1958 bekennt er sich zur Sprache: „Sie, die Sprache, blieb unverlo
ren, ja, trotz allem. Aber sie musste nun hindurchgehen durch ihre eigenen 
Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurch-
gehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und 
gab keine Worte her für das, was geschah; aber sie ging durch dieses Geschehen. 
Ging hindurch und durfte wieder zutage treten, ,angereichert‘ von all dem“.10 

Er bleibt dabei, die Sprache sei ihrem „Wesen nach dialogisch“; Gedichte hiel
ten „auf etwas zu“. Die Gedichte bleiben im Gespräch: zuerst mit den Toten der 
Schoah, v.a. der Mutter, mit sich selbst, mit dem „verborgenen Gott“ (Jes 45,15). 
Auch die häufigen Fragen und Imperative in Celans Gedichten bezeugen das Ge-
spräch. Der Meridian (1960)11, die Rede zur Verleihung des Büchner-Preises, sagt 
es noch deutlicher: das Gedicht zeige „eine starke Neigung zum Verstummen“; 
es spreche „in eines ganz anderen Sache“; das mag zunächst auf den Bereich des 
Todes gehen oder – messianisch im weitesten Sinn – auf etwas Großes, Kommen-
des, Unbekanntes, das Andere überhaupt. Doch kann man den Sinn, der den The-
ologen geläufig ist seit R. Ottos Das Heilige als Hilfswort für „Gott“ vermeiden?

424

Lektüre



12	 Zitiert in L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 66f.
13	 Ebd., 17. 
14 	P. Celan, Die Gedichte, „Von Schwelle zu Schwelle“ (1955), 87, Argumentum e silentio. Vgl. H.-G. 

Schwandt, „ - - - nur lallen und lallen - --“ Kriterien theologischen Sprechens anhand Paul Celans Suche 
nach dem „erschwiegenen Wort“, in: GuL 60 (1987), 38–50.

Celan will von Gott reden, aber als Jude und nach der Schoah. Lydia Koelle nennt 
ihr Buch Paul Celans pneumatisches Judentum. Gott-Rede und menschliche Exis
tenz nach der Shoah (1997); der Ausdruck „pneumatisches Judentum“ stammt aus 
einem Radio-Interview, das Celan während seiner Israel-Reise 1969 gab. Er sagte: 
„Selbstverständlich (...) hat das Judentum einen thematischen Aspekt, aber ich 
glaube, dass das Thematische allein nicht ausreicht, um das Jüdische zu definie-
ren. Jüdisches ist sozusagen auch eine pneumatische Angelegenheit“.12 

„Pneumatisch“ meint ein Judentum nicht als verfasste Religion, das ortho-
doxe oder das liberale, sondern etwas Innerliches und Individuelles. In Celans 
letztem Gedichtband Zeitgehöft (1976) steht der Vers „Sag, dass Jerusalem ist“. Es 
ist ein Bekenntnis zu Jerusalem, das man auch „pneumatisch“ verstehen kann. 
Über den Band Atemwende (1967) sagt ein Rezensent, Celan sei „religiös gesinnt“, 
ohne seine „ihm entsprechende Religion zu finden“; er sei „einer der wenigen 
großen religiösen Dichter unserer Zeit“.13 Das erinnert an Bubers Haltung, der in 
Jerusalem niemals einen Synagogen-Gottesdienst besuchte, aber sich als „Erzju-
den“ sah und aus den jüdisch-religiösen biblischen Wurzeln lebte. Auch ist an 
Gershom Scholem (1897–1982) zu erinnern, der von Bubers „pneumatischen 
Exegesen“ geschrieben hatte. Scholem ist eine Quelle für Celans Verständnis des 
Judentums; sein Buch Von der mystischen Gestalt der Gottheit (1962) hat Celan 
gefesselt; später hat er Die Geheimnisse der Schöpfung. Ein Kapitel aus dem kabba-
listischen Buch Sohar gekauft, hat Scholems Hauptwerk Die jüdische Mystik in ih-
ren Hauptströmungen (1957) gelesen und ihn in den 60er Jahren auch persönlich 
kennengelernt.      

Celan gebraucht früh die Metapher „das erschwiegene Wort“.14 Damit ist ein 
Wort gemeint, das durch die Todeszone gegangen ist; es trägt das Gedenken des 
Ungeheuren, Unsäglichen, des millionenfachen Todes. Man muss ganz anders 
sprechen, wenn man der Toten gedenken will. Celan sucht seine eigene Sprache, 
in der dieses Sterben mitgesagt ist, das nicht vergessen werden soll. „Das Andere“ 
muss nicht nur Bereich des Todes sein, es kann auch den Bereich des Transzen-
denten bedeuten, des Vergessenen, des Unbewussten, zu dem das Ich in Span-
nung steht und das es in Unruhe hält. In der Begegnung kommt der Mensch an 
eine Grenze, die seine Ich-Einsamkeit aufsprengt – vielleicht ist „Gott“ gemeint.

Wie kann oder soll man aber von „Gott“ reden nach dem Schrecken der Scho
ah? Oder sollte man besser schweigen, verstummen vor dem, „was geschah“? Ce-
lan will nicht einfach resignieren und verstummen. Keine zureichende Sprache 
finden wie Buber, hieße der Herausforderung nicht standhalten. 

425

Celan liest Buber



15	 J. Lehmann, Sprachgitter, in: Celan Handbuch, 75 [s. Anm. 5].
16	 L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 33f.
17	 P. Celan, Ausgewählte Gedichte, 143 [s. Anm. 5].

Die andere Sprache

Celan will „den ersten konsequenten Versuch, den durch die Shoah ausgelösten 
geschichtlichen, kulturellen und literarischen Bruch sprachlich adäquat artiku-
lieren“.15 Er sucht eine „grauere Sprache“. Das geschichtliche Eingedenken zu be-
wahren, die Sprache der Toten zu hören, verlangt eine Umkehr, eine „Atemwen-
de“. In der Sprache soll das Schweigen der Vernichtung, das Nicht-reden-Können 
der Getöteten hörbar sein. Koelle bemerkt mit Recht, „sich von Auschwitz, von 
der Vernichtung herzuschreiben“, bedeute eine gewaltige Anstrengung.16 Die 
Toten, seine Mutter zunächst, sind in vielen Gedichten Celans gegenwärtig. Er 
will nicht vergessen „das, was war“, es ist seine Wahrheit, die nicht geschildert 
werden kann, auf die aber hinzuzeigen ist als auf das Unsagbare. Seine spätere 
Tendenz zum schwer Verstehbaren, zum Paradoxen, ja zum Schweigen wird von 
daher verständlich. Das Trauma des jüdischen Volkes frisst an ihm und verändert 
sein Dichten. Die Sprache eines vom Trauma (im streng psychologischen Sinn) 
Versehrten löst seine Gedichte, die wie Sprengstücke eines unsagbaren Erlebens, 
wie feine Einbrüche ins Tagesbewusstsein auftauchen, aus den gewohnten Kon-
texten; die Gedichte behalten das „Datum“, den „Neigungswinkel seines Da-
seins“17 eingebrannt. Wo Buber vorsichtig von „Gottesfinsternis“ (1952) gespro-
chen hatte, sagt Celan schärfer „Nichts“ oder „Niemand“, wie in den Gedichten 
Mandorla oder Psalm; er konnte Ähnliches bei Meister Eckhart finden, den er von 
Buber und von Gustav Landauer her kannte, auch in der jüdischen Mystik.

Buber hatte mit Ich und Du den wichtigen Überschritt zu einem nicht-objek
tivierenden Reden von Gott getan, den er als „ewiges Du“ aus der Haltung des 
Gesprächs versteht, bei voller Wahrung der Transzendenz Gottes. In der Schrift-
„Verdeutschung“, besonders in den Preisungen (Psalmen), ist das „DU“ eine 
einleuchtende Übersetzung des vierbuchstabigen Gottesnamens, der jüdisch 
nicht ausgesprochen wird; das Gegenüber bleibt gegenwärtig. „Der Gott der Lei-
denden“ heißt das letzte große Kapitel in Bubers Der Glaube der Propheten (1940, 
zuletzt 1950 u. 1964), der sich verbergende Gott ist immer da; aber das letzte Ver-
stummen, das Schweigen thematisiert Buber kaum.   

Bei Celan erinnert das häufige „Du“ an Bubers dialogische Philosophie; nun 
konnte Buber noch voraussetzen, dass das Wort „Gott“ verstanden würde, dass es 
leicht zum „DU“ zu vertiefen sei. Schon in der Bremer Rede 1958 sagt Celan, die 
Sprache gehe „auf ein ansprechbares Du vielleicht, auf Wirklichkeit“. In der Rede 
Der Meridian drückt er es noch deutlicher aus: stehe das Gedicht nicht „in der Be-
gegnung, – im Geheimnis der Begegnung?“ 

426

Lektüre



18	 L. Koelle, Pneumatisches Judentum, 397ff.

Koelle schlug vor, heutige Theologie an Celans Dichtung zu prüfen – und das 
heißt zuerst, diese ernst zu nehmen: das Reden von Gott durchzuprüfen, wo es 
allzu leicht von den Lippen geht oder wo es echt ist. Wie Celan eine „versehrte 
Dichtung“ vorführe, so verlange er auch eine „versehrte Gott-Rede“; wir könnten 
nach der Schoah nicht weiter von „Gott“ reden, weder sprachlich noch inhalt-
lich, als ob nichts geschehen wäre. Sie plädiert ausdrücklich „für eine versehrte 
Theologie nach der Shoah“.18         

Celan arbeitet an einem neuen Denken und Reden von Gott, der nicht nur in 
seiner Transzendenz gesehen wird, sondern, nach der biblischen Theologie (die 
Gottesknechts-Lieder bei Jes; Phil 2, 6–8) in seiner Niedrigkeit. Wir haben es nicht 
mit einer unerschütterten himmlischen Gegenwart zu tun, sondern mit einer 
„Theophanie im Vorübergang“. Es sind die Toten der Konzentrationslager im 
„Jenseits“, die reden; die Dunkelheit ist auch die des Dichters, heutig gewordener 
Karfreitag, Ohnmacht Gottes in der Welt.

   Muss man Bubers Ich und Du bei Celan umgedeutet finden, von der Erfah-
rung der schlimmsten Realität aufgefüllt, anders gespannt, umgepolt? Angesichts 
der verstörenden Erfahrungen der Schoah müssen wir den Tod der unerhört Vie-
len als das Aufsprengende verstehen, anders, dunkel, paradox gesagt. Diese Erfah-
rung, die in Ich und Du groß beschworen ist, wird bei Celan fortgeschrieben: Er 
lehrt das Buch nach 1945 neu, anders zu lesen und anders von Gott zu sprechen, 
wie er es in der bitteren Formulierung in seinem Gedicht Psalm (aus dem Band 
Die Niemandsrose) sagt, die man nicht „atheistisch“ verstehen muss; es kann 
auch eine große Anrufung des „Niemand“ sein, hinter der Gott zu vernehmen ist, 
als Klage und Anklage:

„Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.
Gelobt seist du, Niemand (...)“ 

427

Celan liest Buber


