Buchbesprechungen

Thomas Bremer (Hrsg.)

sVerehrt wird er in seinem Bilde ..."
Quellenbuch zur Geschichte der Ikonen-
theologie

(SOPHIA - Quellen 6stlicher Theologie, Bd. 37),
Paulinus Verlag: Trier 2014, 322 S. ISBN 978-3-7902-
1461-1,€29,90.

Das vorliegende Buch tiber die Theologie des
Bildes bzw. der Ikone stellt ein hervorragendes
und kenntnisreiches Quellenwerk dar, in dem
die Leser(innen) die wesentlichen Texte u. Hil-
fen erhalten, um sich mit dem Thema der Iko-
nentheologie grundlegend auseinandersetzen;
zudem gibt der Verfasser, ein bekannter u. an-
gesehener Experte in orthodoxer Theologie,
zahlreiche Informationen, mit denen die jewei-
lige Bedeutung des Textes erschlossen werden
kann. Die eigentliche Bedeutung dieses Werkes
mag aber grundsadtzlicher Natur sein, sie ist mit
der Frage nach der theologischen Bedeutung
des Bildes gegeben. In der abendldandischen
Theologie u. Volksfrommigkeit verloren die
Ikonen - wie auch die Bilder tiberhaupt - zu-
nehmend an Bedeutung. Eine signifikante Be-
gebenheit ist jener Augenblick, da sich das Kru-
zifix von San Damiano an Franziskus wandte;
nun wurde das Bild nur noch als Anlass u. Ort
einer , Stimme“ erfahren, ohne deren Quelle zu
sein: Der Sprechende ist wahrhaft der Prototyp
des Bildes, nicht dieses selbst. Das Wort (bzw.
der Begriff) scheint endgiiltig iber das Bild ge-
siegt zu haben; spétestens seit dem 15. Jh. spielt
das Bild eine immer geringere Rolle mehr in der
westlichen Philosophie u. Theologie. So wird es
gerade vonnoten sein, sich erneut diesem Pro-
zess der ,Entikonisierung“ zuzuwenden u. die

433

Quellen zur Geschichte der Ikonentheologie zu
studieren. - In dem vorliegenden ,Ikonenbuch
ohne Ikonen“ geht es speziell um die ,, Theolo-
gie der Ikonen*“, wie sie seit dem Bilderstreit im
8./9. Jh. entfaltet wurde (vgl. bes. 671f.; 78ff.).
Das von Bremer u. zahlreichen Mitarbeiter(in-
ne)n besorgte Quellenbuch enthilt die ent-
scheidenden Texte zur Theologie der Ikone aus
der Zeit des Bilderstreites bis in unsere Gegen-
wart. - Im ersten Teil finden sich grundlegende
Erodrterungen zum Verstandnis der Ikone u. ih-
rer Theologie (19-112). Das erste Kapitel entfal-
tet den geschichtlichen Ablauf des Bilderstrei-
tesim 8./ 9. Jh., weist auf die entscheidenden
politischen u. kirchlichen Ereignisse im Byzan-
tinischen Reich u. erldutert kenntnisreich die
unterschiedlichen theologischen Positionen,
die schliefilich zu einer zunehmenden Entfrem-
dung zwischen Ost- u. Westkirche fithrten. Das
zweite Kapitel untersucht die theologischen Ar-
gumente im Bilderstreit, woraufhin im folgen-
den Kapitel die Theologie der Ikone erneut in
ihrer dogmatischen Aussage vorgelegt wird. In
einem weiteren Kapitel geht es um die Aktuali-
téat der Ikone u. den Umgang mit ihr (Vereh-
rung, Ikonostase, Liturgie, Frommigkeit,
»Kunst®). Der zweite Teil des Bandes enthailt die
entsprechenden Quellentexte (113-306), be-
ginnend bei Germanos von Konstantinopel u.
weiterfiihrend bis zu Anastasios Kallis, einem
griechisch-orthodoxen Theologen der Gegen-
wart. In einem dritten Teil sind als Anhang das
Glossar, die Zeittafeln u. die erforderlichen Lite-
raturhinweise angefiihrt. - Die Lektiire wird da-
durch erleichtert, dass die jeweiligen Fachter-
minini hinter dem entsprechenden dt. Wort
angefiihrt u. zahlreiche Texte neu ins Deutsche
tubersetzt wurden; die bibliographischen Anga-
ben erleichtern die Suche des griechischen, la-
teinischen od. arabischen Originals; zudem fin-
den sich mannigfaltige erlduternde Zusitze (in
eckigen Klammern) u. vor den jeweiligen Tex-
ten umfangreiche Ausfithrungen u. hilfreiche
Erlauterungen, so dass sich der Quellenband
firwahr als ein Arbeitsbuch speziell fiir die
Hochschule u. die Erwachsenenbildung eignet.
Dabei wire es gerade auch von Interesse gewe



Lektiire

sen, dass u. wie gegenwartig diese Theologie der
Ikone weiterentfaltet u. neu aufgestellt wird,
wozu aufler Florenskij auch andere aktuelle Po-
sitionen eigens zu bedenken wiren, welche im
Literaturverzeichnis wohl teils angefiihrt, aber
inhaltlich nicht weiter vorgestellt werden (z.B.
P. Evdokimoyv, K. Onasch, L. Oupensky, E. Send-
ler, A. Zenon). Auf jeden Fall bedeutet der vor-
gelegte Quellenband, wie schon gesagt, eine
einzigartige Hilfe fiir all jene, die sich grundle-
gend mit der Theologie der Ikone beschiftigen
mochten.

Michael Schneider S]

E. Kerstner / B. Haslbeck / A. Buschmann
Damit der Boden wieder tragt. Seelsorge
nach sexuellem Missbrauch

Schwabenverlag: Ostfildern 2016. 240 S. ISBN 978-
3796616938, kart. € 19,99.

Die Adressat(inn)en u. die Anliegen dieses
Buches werden zu Anfang benannt: es richtet
sich an Betroffene von Missbrauch u. Gewalt,
die ,,im christlichen Glauben Sinn und Solida-
ritdt suchen“ (7), sowie all jene, die sie auf die-
sem Weg begleiten. Betroffene von Missbrauch
sollen ,,in der Wahrnehmung ihrer Wiirde
gestarkt“, Seelsorger(innen) darin unterstiitzt
werden, Missbrauchsopfer ,,auf Augenhohe bei
ihrer Suche nach Gott, nach Sinn und nach So-
lidaritdt zu begleiten“ (7). Wo die Autorinnen
diesen Anliegen treu bleiben, ist dieses Buch
hilfreich u. bietet viele wichtige Hinweise u.
Anregungen. Anhand der Frage ,,Warum dieses
Buch?“ (11-18) wird ausgesprochen, was fiir
manche Betroffene u. fiir viele um sie herum
kaum vorstellbar ist (,wie kann man Hilfe dort
suchen, wo man zutiefst verletzt wurde?*),

was aber offensichtlich fiir viele andere ein
bleibendes Bediirfnis ist: ,,Glaube als hilfreiche
Ressource im Leben mit anhaltenden Trauma-
folgen“ (17f.). Diese zwei Seiten gehoren neben
den tiber den Gesamttext verteilten Texten
von Betroffenen zum Besten, was das Buch zu
bieten hat. Wer die letztgenannten, in Gedicht-

434

od. Liedform gehaltenen Texte (mitgeteilt von
Betroffenen auf der Mailingliste GottesSuche)
auf sich wirken ldsst, wird die vielen prak-
tischen Hinweise auf den folgenden Seiten
bewusster aufnehmen u. in ihrer Tiefe besser
verstehen. Bemerkenswert ist die bibl. Veran-
kerung, die sich nicht nur in den ,,Biblischen
Ankniipfungspunkten“ (19-46) od. der Liste
von ,unterstiitzenden Bibeltexten“ (218-221)
manifestiert. Uberzeugend wird dargelegt, wa-
rum Glaube ,fiir Missbrauchsopfer schwierig
sein“ kann (47-98). Auch die ,schwierigen Er-
fahrungen®, die Betroffene , mit der Seelsorge“
machen (99-120), werden auf plausible Art u.
Weise beschrieben. Von daher wéren im An-
schluss daran die Kapitel ,Welche Fahigkeiten
brauchen Seelsorgerinnen und Seelsorger?“
(135-172) u. ,Was brauchen Missbrauchsopfer
von Seelsorgerinnen und Seelsorger?“ (173-
210) zu erwarten. Denn diese beiden Kapiteln
bieten viele praktische Hinweise fiir die Pastoral
mit manchen Anleihen aus dem pastoralpsy-
chologischen Bereich. Dabei wird sichtbar, dass
eine kluge u. einfithlsame Haltung u. Beglei-
tung fiir jede(n) wichtig u. heilsam sind, dass
sich aber in der Begegnung mit Betroffenen von
sexueller Gewalt eine andere Schiérfe u. Tiefe
von Fragen, Vorbehalten u. Miithen zeigen. Wer
dieses Buch als Stiitze fiir die pastorale Begeg-
nung u. geistliche Begleitung benutzt, findet
viele wichtige Hinweise u. eine grundsatzliche
Ermutigung. Da wohl auch Betroffene die un-
geschminkte u. empathische Schilderung der
pastoralen Wirklichkeit u. der menschlichen
Begegnung schitzen, konnte man die Anliegen
des Buches als erfiillt betrachten. So weit, so
gut. Leider zeigen sich im Buch jedoch einige
eklatante Schwachen, die seine Grundanlie-
gen kompromittieren. Das fangt schon damit
an, dass u. wie auf einer knappen halben Seite
der im Buch bevorzugte Gebrauch des Wortes
,Opfer“ begriindet wird, obwohl bemerkt wird,
dass ,nicht wenige Menschen, die sexualisierte
Gewalt erlitten haben“ (13), den Opferbegriff
wegen seiner Konnotationen von Passivitit u
Abhéngigkeit fiir sich ablehnen. Auch an ande-
ren Stellen ist deutlich, dass das Buch nicht aus



Buchbesprechungen

gereift ist u. sich theologisch u. konzeptionell
tiberhebt. Allein in Anm. 9 finden sich Fehler
(es gibt kein ,vatikanisches“ Kinderschutzzen-
trum; damit ist wohl das Centre for Child Pro-
tection der Papstlichen Universitat Gregoriana
gemeint), unbelegte Behauptungen (woher
wollen die Autorinnen wissen, was Gegenstand
der Vortrage u. Diskussionen der erwdhnten
Tagung war u. was nicht?) sowie Ungenauig-
keiten (in der erwdhnten AufRerung ging es um
die ,systematisch-theologische® Auseinan-
dersetzung). Weit schwerer wiegt, dass die
Autorinnen im eingeschoben wirkenden Ka-
pitel ,Wenn sexualisierte Gewalt in der Kirche
geschieht“ (121-134) in ihren Ausfithrungen
zum Kirchenrecht u. ihrer Bewertung der AuRe-
rungen von Papst Benedikt im Jahr 2009 stehen
bleiben. Weder wird auf die im Juli 2010 revi-
dierte Form der Normae de Gravioribus Delictis
hingewiesen, noch wird der Brief des Papstes
an die Katholiken in Irland vom Mérz 2010 mit
seinen deutlichen Aussagen zum Leid der Opfer
u. der Schuld der Verantwortlichen gewtirdigt.
Dies sind leider nicht die einzigen Beispiele fiir
offensichtliche Nachlassigkeiten od. Auslas-
sungen, die im Kontext eines wissenschaftlich
fundierten Diskurses befremden. Schlief8lich ist
noch zu vermerken, dass die Literaturliste eine
fast ausschliellich binnendeutsche Perspekti-
ve verrdt. Wichtige fremdsprachige Literatur
zum Thema fehlt (z.B. L. Heitritter et al.; J.-G.
Nadeau).Insgesamt bleibt ein zwiespaltiger Ein-
druck. Einerseits werden wichtige praktische

u. biblisch-fundierte Hinweise fiir die pastorale
Realitdt gegeben. Die mangelhafte methodolo-
gische Griindlichkeit u. die iiber die anfangs
formulierten Anliegen hinausgehenden soteri-
ologischen u. ekklesiologischen Anmerkungen
machen andererseits deutlich, wie viel noch zu
tun bleibt, damit Betroffene u. alle, die sie auf
ihrem Weg begleiten, von der ,,Hoffnung als
einem der Namen Gottes triumen“ konnen,
wie es eine Betroffene formuliert (vgl. 19).
Hans Zollner S|

435

H. Fechtrup / W. Hoye / T. Sternberg
Arbeit - Freizeit - MuBe. Uber eine labil
gewordene Balance

(Dokumentationen der Josef Pieper Stiftung, Bd. 8)
Miinster: Lit-Verlag 2015. ISBN 978-3-643-12870-6.
€29,90.

Der Begriff ,Mufie“ scheint aus der Mode ge-
kommen. Er bezeichnet ein Phdnomen, das im
»Zeitalter der Beschleunigung“ auf den ersten
Blick unzeitgemafl wirkt. In den Begriffen , Ar-
beit“ und ,,Freizeit“ scheint sich das Selbst- u.
Zeitverstandnis moderner Zeitgenoss(inn)en

u. gesellschaftliche Erwartungshaltungen an
den Umgang mit Zeit weitaus eher zu spiegeln.
Gleichwohl umkreist der vorliegende Band der
Josef Pieper-Gesellschaft v.a. Begriff u. Phdno-
men der Mufie - ein Thema, das den Miinste-
raner Philosophen immer wieder beschéftigt
hat. Es stand im Mittelpunkt der fiinften Ta-
gung, welche die Gesellschaft im Mai 2014 in
Miinster ausrichtete u. deren Hohepunkt die
Verleihung des Josef Pieper-Preises an den Phi-
losophen u. Schriftsteller Ridiger Safranski bil-
dete. Die Ansprachen, Gru3worte u. Vortrage
der Tagung sowie die Laudatio von Hans Maier,
der ein eindrucksvolles Portrait des Geehrten
entwirft, u. die Rede des Preistragers sind in
dem Band dokumentiert. Die Tagungsbeitrage
nédhern sich dem Thema aus unterschiedlichen
Perspektiven u. mit Bezug auf diverse gesell-
schaftlich-kulturelle Kontexte. In einem weiten
kulturgeschichtlichen Horizont von der Antike
bis zur Gegenwart bis zur modernen Arbeits-
welt werden Reflexionsorte u. Rahmenbedin-
gungen einer Lebensform bedacht, die sich
nicht in Zweckbestimmungen erschopft. Die
Kategorie der Zeit bildet die zentrale Denkach-
se - sowohl der Beitrag von H. Liibbe, mit dem
die Reihe der Tagungsbeitrige erdffnet wird, als
auch der Vortrag des Preistragers Safranski, der
den Band beschliefit, sind der Zeit-Erfahrung
u. der Zeit als Problem gewidmet: Zeit ist nicht
einfach da; sie wird als vergesellschaftete u. als
zu gestaltende erfahren. Und sie wird Zwecken
unterworfen; sie wird gemessen, institutionali-



Lektiire

siert u. homogenisiert - u. als solche zum Ins-
trument der Verhaltenssteuerung. Mit dem
knappen Gut Zeit wird Geld verdient, Politik
gemacht u. Prestige gewonnen. Demgegeniiber
bildet ,Mufde“ als sinnerfiillte Zeit (Liibbe)

od. als ,,absichtsvolle Absichtslosigkeit (Soef-
fner) ein kritisches Konzept, indem sie fiir die
Freiheit des Subjekts ggii. einer bestimmten
Zwecken dienstbar gemachten Zeit steht
(Safranski). Mufie ist dementsprechend eine
Dimension des guten Lebens, der Erfillung des
menschlichen Lebens unter den Bedingungen
von Endlichkeit/Tod auf der einen Seite u. der
Selbsttranszendenz/Suche nach Sinn u. Ziel
des Daseins auf der anderen Seite. Diese Frage
bestimmt nicht nur starke philosophische Tra-
ditionen seit der Antike (vgl. den Beitrag von A.
Schriefl zur Suche nach dem guten Leben bei
Sokrates u. Platon), auch die Literatur insze-
niert diese Suche in vielfdltigen Variationen.
Der Literaturwissenschaftler P. Riedl geht dem
Verhiltnis von Arbeit u. Muf3e in Goethes Faust
u. Salomon Gefiners Idylle Der Wunsch nach -
ausgehend von der Wachstumskritik Robert u.
Edward Sigelskys (How much is enough?). Eine
Briicke zur Bildungsphilosophie schldgt der
Beitrag von K. Mainzer: Er greift die Dynamiken
von Kreativitdt u. Innovation im Zeitalter digi-
taler Kommunikation u. die Herausforderung
auf, wie unter den qualitativ neuen (u.a. Zeit-
verhéltnisse anders strukturierenden) Bedin-
gungen Orientierung durch Bildung ,,im Netz“
gewonnen werden kann. Die Okonominnen M.
Andresen u. L. Adam untersuchen das Verhilt-
nis von Arbeit u. Freizeit; sie stellen Ergebnisse
einer empirischen Studie zu der Frage vor, ob

u. inwiefern die sog. ,Generation Y“ als bisher
jungste in der rush hour des Lebens stehende
Generation andere Erwartungen an eine work-
life-balance hegt als die vorausgehenden Baby-
Boomer. Die Autorinnen beobachten komplexe
Wechselwirkungen zwischen unterschied-
lichen Bedingungsfaktoren der Zeitmanage-
ments u. der Erwartungshaltungen der zugleich
erwerbstétigen u. Sorgearbeit leistenden Gene-
rationen - eine wichtige Kontextualisierung
der Frage nach den Moglichkeitsbedingungen

436

von Mufle im ,,normalen Leben“. Den 6kono-
mischen Restriktionen stellt die Priorin des
Miinsteraner Clarissen-Konvents, A. Rottger,
eine Reflexion auf die Gelingensbedingungen
der Mufie als innere Haltung der Selbstverant-
wortung, der Zeit-Souverdnitat, der Selbstan-
nahme, des Mutes zur Konfrontation mit den
eigenen Angsten, der Einiibung in Distanz u.
zeitweiliges Schweigen gegeniiber. Wer Denk-
anstofle zum Thema Mufle unter den Bedin-
gungen der Arbeitsgesellschaft sucht, wird bei
der Lektiire viele Anregungen finden.
Marianne Heimbach-Steins

K. Boehme / T. Herkert
... lauter Sprungbretter in die Ekstase.
Alltagsspiritualitat nach Madeleine Delbrél

Wiirzburg: Echter Verlag 2015, 181 S. ISBN 978-3-429-
03855-7.€16,90.

Als Madeleine Delbrél am 13. Oktober 1964

im Alter von 60 Jahren plotzlich starb, war sie
nur einem relativ kleinen Kreis von Menschen
in Frankreich bekannt. Fiinfzig Jahre spater
gilt sie zu Recht als eine der bedeutendsten
spirituellen Personlichkeiten des 20. Jhs. Be-
ginnend mit 2004 sind ihre Schriften in einer
10-bdndigen Gesamtausgabe zugidnglich. Eine
2015 erschienene Biographie charakterisiert sie
treffend als Poéte, assistante sociale et mystique.
Die Katholische Akademie der Erzdidzese Frei-
burg hat in Kooperation u. mit Unterstiitzung
der PH Heidelberg im September 2014 eine
Tagung zum Phdnomen Delbrél veranstaltet.
Die Referate dieser Gedenkveranstaltung sind
in diesem Band publiziert. Der Titel weist auf
jene Dimension der spirituellen Personlichkeit
Ds. hin, die sie am meisten bekannt u. wegwei-
send gemacht hat, ihre , Alltagsspiritualitat®.
»Die Straen der Stadt sind die Wege Gottes*,
so tiberschrieb C. de Boismarmin ihre Biogra-
phie Ds. im franz. Original. Am Beginn dieses
Tagungsbandes kommt D. selbst mit einem Ar-
tikel zu Wort, den sie 1946 fiir die Zeitschrift La
Vie spirituelle verfasst hat: Warum wir Charles de



Buchbesprechungen

Foucauld lieben. Der Anlass war wohl der gewalt-
same Tod von ,,Bruder Karl“ vor 30 Jahren im
Jahr 1916. Mitten im Alltag mit Gott verbun-
den zu leben, war auch das Ideal von D. Der
Publikationsband versucht, die Alltagsspiritua-
litdt Ds. im Geflecht der ,,Sikularen Glaubens-
welten“ in Frankreich zu verstehen. Die beiden
Beitrdge von M. Quisinsky Die Welt sinnlos ohne
Gott? fiihren kenntnisreich u. problembewusst
in diese Welt(en) ein. In einem ihrer letzten
Vortrage vor Student(inn)en einige Wochen vor
ihrem Tod, vertritt D. die These, dass eine athe-
istische Umwelt eine glinstige Voraussetzung
fiir unsere eigene Bekehrung darstellt. Dieser
Prozess der Sdkularisierung wurde in der Lite-
ratur als ,Dechristianisation®, als ,,Exchristia-
nisation“ beschrieben, als ,,Rekomposition der
religiosen Landschaft“. Im Hintergrund steht
als theol. Deutung das Motiv der Inkarnation,
denn es geht um eine neue , Inkarnation“ des
Glaubens angesichts der Sdkularisierung. In der
Phase nach dem Tod Ds. betonte man starker
die Aufgabe der Inkulturation. In dieser Linie
haben sich auch die franzdsischen Bischofe in
ihrem Brief Proposer la foi dans la société actuelle
1996 ausgesprochen. Darin haben sie auch auf
zwei Frauen als Orientierungshilfe hingewie-
sen: Thérese von Lisieux u. Madeleine Delbrél.
Neben diesem Ausleuchten des spirituellen u.
geistesgeschichtlichen Horizonts des Lebens u.
Wirkens Ds. fithrt der Beitrag von C. Bauer in
das zentrale Anliegen Ds. ein: ihr Verstandnis
von Mission u. Evangelisierung. Mit dem Text
Missionare ohne Schiff aus dem Jahr 1943, der
bisher noch nicht vollstdndig ins Deutsche
ubersetzt wurde, beschreibt sie ihre Aufgabe

u. ihre Sicht von Mission. Der Autor versucht,
die Berufung u. Botschaft Ds. im Kontext der
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils
zu lesen u. zu verstehen. Mit dem Referenten
kann man D. zutreffend ,, Konzilsmutter des
Zweiten Vatikanums“ nennen. Das Eintreten
und Leben fiir die ,Armen“ im umfassenden
Sinn zeigen die beiden Erfahrungsberichte: M.
Jans-Wenstrup lebt ihre Option fiir die Armen
in ihrer Tatigkeit als Arbeiterin im Ruhrgebiet,
A. Koolen verwirklicht diese Berufung als

437

Arbeiterpriester in Krefeld. Die diakonische Di-
mension des Christseins am Modell Madeleine
Delbrél arbeitet D. Steiof heraus. Sie sieht das
diakonische Handeln von D. gekennzeichnet
»durch die spezifische Dynamik von Anbetung
und sozialem Handeln, Deus semper maior und
radikaler Menschennéhe, von ,solitude‘ und
,solidarité‘.“ (127) Die beiden letzten Beitrage
fihren wieder zur Mitte der Spiritualitdt Ds. K.
Boehme, durch ihre bisherigen Publikationen
ausgewiesene Expertin fiir D., versucht deren
Botschaft mit dem Stichwort ,,Dialog“ in den
Blick zu nehmen. Die radikale Hinkehr zu Gott
ist das Kriterium der Nachstenliebe, die Ein-
samkeit des Christen in der sdkularen Welt ist
die Voraussetzung fiir einen missionarischen
Dialog. Abschlieflend bezieht sich I. Biendarra
auf das Spirituelle Testament Ds., genauer auf
ihre Verfiigungen fiir den Fall ihres Todes, in
der Situation nach dem Tod Abbé Lorenzos
1958. Die unmittelbaren Adressaten dieses
Textes sind die Mitglieder ihrer Equipes. Die
Autorin sieht in der Spiritualitdt Ds. ,,ein Plado-
yer fiir ein dialogisch-geschwisterliches Kirche
Sein - auf Augenhohe der Menschen und sich
in deren Alltag inkarnierend“. Fiir alle ,,Fans“
von Madeleine Delbrél stellt dieser Band eine
wirkliche Horizonterweiterung dar: eine zeit-
geschichtliche Situierung ohne Abschwichung
ihrer Botschaft u. eine neue , Erdung* christ-
licher Spiritualitat im Heute.

Josef Weismayer

Stefan Walser
Beten denken. Studien zur religionsphiloso-
phischen Gebetslehre Richard Schaefflers

(Scientia et Religio 13). Freiburg - Miinchen: Karl Alber
2015.496 S. ISBN: 978-3-495-48703-7. € 59.

Dass zwischen dem Gebet als religiosem Akt
u.der vernunftbetonten Reflexion iiber das Ge-
bet kein Widerspruch bestehen muss, ist im 20.
Jh. eine Hauptthese des Philosophen Richard
Schaeffler (geb. 1926). Als denkerischer Grenz-
ganger zwischen Philosophie u. Theologie hat



Lektiire

er mehrfach das Gebet, aus Sicht der jidisch-
christlichen Tradition, zum Gegenstand seiner
Uberlegungen gemacht, u. zwar sowohl in Pu-
blikationen fiir das breite Publikum (vgl. dazu
R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets. Ein-
siedeln - Trier 1988) wie auch im engeren Sinne
akademisch-wissenschaftlich (vgl. Ders., Das
Gebet und das Argument. Zwei Weisen des Spre-
chens von Gott. Eine Einfiihrung in die Theorie der
religidsen Sprache. Diisseldorf 1989). Dabei geht
es Schaeffler, so weist es Stefan Walser in seiner
aufmerksam ausgearbeiteten systematisch-
kritischen Studie nach, um ,das Verhaltnis von
Glaubensakt und reflexiv verantwortbarer Got-
tesrede innerhalb eines sprachphilosophisch
sensibilisierten Umfelds“ (15). W. bezieht
werkiibergreifend die Uberlegungen S.s zum
Phianomen des Gebets mit ein, mit dem Ziel,
diese fundamentaltheologisch fruchtbar zu
machen. Der Autor stiitzt sich auf die bisherige
Forschungslage u. arbeitet im Ersten Teil (Kap.
2-3) die religionsphilosophische Methodik

S.s auf, um sodann im Zweiten Teil (Kap. 4-7)
seine Gebetslehre systematisch zu erschlieRen
u. sie im Dritten Teil (Kap. 8-10) einer theolo-
gischen Priifung zu unterziehen. W. zeigt unter
Berticksichtigung des Forschungsstandes auf,
in welcher Hinsicht S.s religionsphilosophische
Methode innovativ ist u. wo die Chancen u.
Grenzen aus theologischer Sicht zu sehen sind.
S., transzendentalphilosophisch kantianisch
beeinflusst, setzt sich ausfiihrlich mit dem jii-
dischen Religionsphilosophen u. Neukantianer
Hermann Cohen auseinander u. rezipiert u.a.
Max Scheler u. Friedrich Heiler, geht jedoch
uber deren Reflexionen zum Gebet hinaus

u. findet in der transzendental orientierten
Sprachphilosophie den entscheidenden An-
satzpunkt, der ihm erlaubt, seine Gebetslehre
zu errichten. S. gelingt es, so zeigt W. auf, die
anglophone wie auch die kontinentale Tradi-
tion der Sprachphilosophie in seinen Ansatz

zu integrieren, ohne Gegensatze zu erstellen.
Der linguistic turn erhélt dadurch einen trans-
zendentalen Ausblick, was nicht kritiklos ge-
blieben ist. S.s Blick gilt immer wieder den kon-
kreten Gebetstexten (Texte der Heiligen Schrift,

438

liturgische Quellen), die er als Grundlage in
seine Analysen einbezieht. Somit ist ihm aus
phidnomenologischer Sicht an der ritualisiert-li-
turgischen bzw. gemeinschaftlichen Gestalt des
Gebets unter sprachphilosophischer Betrach-
tungsweise gelegen, worin der grofle Gewinn
seines Entwurfs zu sehen ist. S. betont damit
die dialogisch-intersubjektive Ausrichtung u.
die Geschichtlichkeit des Gebets: Im Anschluss
an Heiler untermauert er die Personlichkeit
Gottes im Gebet, die unmittelbare Gegenwart
wie auch die Dramatik der Begegnung mit

Gott, womit seiner Gebetslehre ein korrelatives
Moment eigen ist. Was im Gebet als religioses
Erleben geschieht, hat mit der Verwandlung
des Ichs des Menschen zu tun. Verschiedene
Gebetsformen, v.a. das Lob- u. Dankgebet sowie
die Gebetssprache werden bei S. ebenso the-
matisiert wie das schweigende Gebet. W. weist
darauf hin, dass S. dem Bittgebet nur wenig
Beachtung schenkt (vgl. die Riickfragen aus
theologischer Perspektive, Kapitel 8.2). Bei aller
Nihe, die S. damit zum Gebet als betendem
Vollzug aufweist, stellt W. dennoch die Anfra-
ge, ob die kritische Distanz des Philosophen das
Phdanomen des Gebetsgeschehens einzufangen
vermag. Die Anfrage des Autors: ,Sprechen
Theologen und Philosophen vom selben Gott,
zu dem der Beter spricht?“ (330) trifft den Kern
dessen, was S. zu erhellen sucht, nimlich die
Trias von Glaube, Philosophie u. Theologie. Das
Sprechen zu Gott wie auch das Sprechen von
Gott stellen zwei unterschiedliche Perspekti-
ven dar; es entsteht ein Spannungsverhiltnis,
dem S. durch den Vorschlag begegnet, die
Anrufung Gottes (acclamatio) u. die Doxologie
als Ursprung der Theologie zu betrachten u.
den betenden Vollzug zur Grundlage jeglichen
reflektierenden Denkens tiber Gott zu erheben
(vgl. dazu Kap. 7). Damit werden die religiose
Erfahrung wie auch die durch sie geschenkten
Einsichten ernstgenommen u. das Gebet wird
bei Schaeffler zur , Priméarsprache der Religion
(391), die nicht einfachhin tibersetzbar ist in
wissenschaftlich-theologische Sprache. Beten
u. Denken bleiben eigenstandige Funktions-
bereiche des Menschen, die in wechselvollem

«



Buchbesprechungen

Spannungsverhéltnis zueinander stehen. S.s re-
ligionsphilosophische Reflexionen zum Gebet
judisch-christlicher Provenienz sind wichtige
Impulsgeber fiir die heutige Gebetstheologie u.
bediirfen der weiteren Diskussion u. Rezeption.
Aus theologischer Sicht leistet W. dazu einen
fundamentalen Beitrag.

Thomas Fries

Henryk Machon

Das Christentum bei C. G. Jung. Philoso-
phische Grundlagen, psychologische Pra-
missen und Konsequenzen fir die therapeu-
tische Praxis

Stuttgart: Kohlhammer 2015. 263 S. ISBN 978-
3170292581. € 34,99.

Was wirkt, wenn die kranke Seele sich nach
Heilung sehnt? Dass nur das Bedeutsame erlost,
ist nach C. G. Jung der Schliissel zur Religion.
Dem Werk Jungs dhnlich entfaltet M. ein
breites Untersuchungsdesign: Seelsorge u. Pha-
nomenologie, Philosophie u. Anthropologie,
Empirie u. Therapie, Theologie u. Psychologie
erweisen sich als niitzlich, um das komplexe
Werk von C.G. Jung zu untersuchen. Der Autor
arbeitet die Verwobenheit von Biographie u.
Werk tiberzeugend heraus: Speziell in eigener
tiefster Krise fiihrt das Erleben u. Erfahren Jung
zur religiosen Thematik (39): traumatisches
Erleben in der Kindheit, schwere Triume vom
Menschenfresser, von Jesus/Jesuit u.a., um
Kraft fiir eine lebenslange Forschungsreise frei-
zulegen. M. bezieht auch das jlingst verotfent-
lichte sog. Rote Buch ein, ein Dokument beein-
druckender Pragnanz in Sprache, Erinnerung
u. Gestaltung. Die Wirkung heilender Michte,
Krifte u. Gestalten interessiert J., insofern ist
die Analytische Psychologie (immer noch)
eine sehr moderne Therapie-Konzeption, die
sich an Erleben u. Wirkung orientiert (182ff.):
»Die kranke Seele, die ihn [Jung, Anm. WS§]
faszinierte und die sich so schmerzhaft nach
Heilung sehnte, fithrte ihn zu den Kréften, die
so machtig sind, dass sie sogar eine Psychose

439

heilen, die aber wieder eine andere Sehnsucht
zum Ausdruck bringen - die nach Individua-
tion, Ganzheit, und letzten Endes nach Gott“
(40). Das Wesen Gottes an Wirkung zu kntip-
fen, ist nach M. jungianisch-typisch. Erleben
wird zur zentralen Kategorie. Weil heilende
Krafte des Unbewussten in Religionen wirken,
seien sie heilsam, nicht als Religionen an sich
(234). Das Numinose wére dann die Verbin-
dung zwischen Seelsorge u. Psychotherapie,
zwischen christlicher, zundchst eher theore-
tischer Dogmatik u.pragmatischer, erfahrungs-
gebundener Gestaltung religiosen Lebens,
zwischen Menschen- u. Umwelt-Bild einerseits
u. Gottesbild andererseits. Im Unterschied zu
Freud eroffnet J. der Religion einen therapeu-
tischen Status, weil das kollektive Unbewusste
heilsames Potenzial freilege. Nicht der Verdacht
auf Illusion, Zwang oder Angst, erst Recht nicht
ekklesiogene Neurosen oder zwangsneurotische
Deformationen (Freud) leiten seine Untersu-
chungsfragen, sondern die Blickweitung auf
religiose Bediirfnisse u. Erlebnisse hin. Das
ermoglicht Jung ein dezidiert glaubens-, ent-
wicklungs- u. wachstumorientiertes Men-
schenbild. Nicht krankmachende, sondern
therapierelevante Gottesbilder (Bilder, nicht
Gott!) u. Vorstellungen leiten das Jung‘sche Un-
tersuchungsinteresse. Dass M. dessen (spétere)
Forschungsmethode als eine eher intuitive,
von Romantik beeinflusste (85.87) identifiziert,
lasst ihn in kritisch-philosophischer Distanz
Grenzen markieren. Exemplarisch seien die un-
prézise Sprache u. widerspriichlichen Begriffs-
definitionen genannt, die M. sehr genau vom
Theorie-Korpus seiner frithen, nach der Losung
von Freud, praktizierten Empirie trennt. Zu-
recht verweist M. darauf, dass bisherige Jung-
Forschung die Verkniipfung von Spiritualitat u.
religioser Erfahrung einerseits u. inhaltlicher
christlicher Glaubensaussagen (aufgezeigt an
Dogma u. Eucharistie) anderseits vernachlassi-
gte. Das dialogisch-relationale Moment pragt
Jungs wohlwollenden u. schépferischen Blick
auf Religion: ,Im religiosen Erlebnis begegnet
der Mensch einem seelisch tiberméchtigen An-
deren [Jung 1958]“ (190). Hier liegt ein Schwer-



Lektiire

punkt der Untersuchung, die weit tiber das
freudianisch-skeptizistische hinausgeht, sogar
komplett gegenteilig aufbaut: Die Numiniositat
religiosen Erlebens ist so tiberwiltigend méch-
tig, ,dass sie den Menschen sogar aus einer
Neurose herausfithren kann [Jung 1957]“ (188).
Mit dieser detailreichen Habilitationsschrift
klart M. erfrischend deutlich auf, dass C.G.
Jung keineswegs fiir eine anything goes-Haltung
steht. Am Schluss weist M. auf offene Fragen
hin (234), denen noch einige hinzuftigen sind:
der Erlosungsbegriff bei Jung, eine Abgrenzung
des Numinosen u. Uberwiltigenden vom Frag-
mentarischen u. Traumatischen menschlicher
Existenz; mangelhafte Sicht von Leib (Korper)
u. ,der Andere“. Das Schattenkonzept taucht so
gut wie gar nicht auf, ist m.E. jedoch fiir die
heilsame Dimension des Religiosen unerléss-
lich. Die Prominenz des Seelenbegriffs wire
ebentfalls eine theologische Einladung zur Dis-
kursteilnahme. Gewohnlich wird Religion im
therapeutischen Feld als Gegenstand u. nicht
als Standpunkt gesehen. Die Schnittstellen zu
suchen zwischen dem Verstindnis des Unbe-
wussten bei Freud u. Jung wire fiir eine religiose
Fragestellung vielversprechend, zumal die Dif-
ferenzen hinldnglich erforscht sind. M. als aus-
gewiesener theologisch-philosophischer Fach-
mann fiir religiose Erfahrung sichert die These,
dass zum Wesen christlicher Religion ,ihre“
Therapeutik gehort, intellektuell bestens ab.
Werner Strodmeyer

440



