
Thomas Bremer (Hrsg.)
„Verehrt wird er in seinem Bilde ...“ 
Quellenbuch zur Geschichte der Ikonen­
theologie

(SOPHIA – Quellen östlicher Theologie, Bd. 37), 
Paulinus Verlag: Trier 2014, 322 S. ISBN 978-3-7902-
1461-1, € 29,90. 

Das vorliegende Buch über die Theologie des 

Bildes bzw. der Ikone stellt ein hervorragendes 

und kenntnisreiches Quellenwerk dar, in dem 

die Leser(innen) die wesentlichen Texte u. Hil

fen erhalten, um sich mit dem Thema der Iko-

nentheologie grundlegend auseinandersetzen; 

zudem gibt der Verfasser, ein bekannter u. an-

gesehener Experte in orthodoxer Theologie, 

zahlreiche Informationen, mit denen die jewei-

lige Bedeutung des Textes erschlossen werden 

kann. Die eigentliche Bedeutung dieses Werkes 

mag aber grundsätzlicher Natur sein, sie ist mit 

der Frage nach der theologischen Bedeutung 

des Bildes gegeben. In der abendländischen 

Theologie u. Volksfrömmigkeit verloren die 

Ikonen – wie auch die Bilder überhaupt – zu-

nehmend an Bedeutung. Eine signifikante Be-

gebenheit ist jener Augenblick, da sich das Kru-

zifix von San Damiano an Franziskus wandte; 

nun wurde das Bild nur noch als Anlass u. Ort 

einer „Stimme“ erfahren, ohne deren Quelle zu 

sein: Der Sprechende ist wahrhaft der Prototyp 

des Bildes, nicht dieses selbst. Das Wort (bzw. 

der Begriff) scheint endgültig über das Bild ge-

siegt zu haben; spätestens seit dem 15. Jh. spielt 

das Bild eine immer geringere Rolle mehr in der 

westlichen Philosophie u. Theologie. So wird es 

gerade vonnöten sein, sich erneut diesem Pro-

zess der „Entikonisierung“ zuzuwenden u. die 

Quellen zur Geschichte der Ikonentheologie zu 

studieren. – In dem vorliegenden „Ikonenbuch 

ohne Ikonen“ geht es speziell um die „Theolo-

gie der Ikonen“, wie sie seit dem Bilderstreit im 

8./9. Jh. entfaltet wurde (vgl. bes. 67ff.; 78ff.). 

Das von Bremer u. zahlreichen Mitarbeiter(in

ne)n besorgte Quellenbuch enthält die ent-

scheidenden Texte zur Theologie der Ikone aus 

der Zeit des Bilderstreites bis in unsere Gegen-

wart. – Im ersten Teil finden sich grundlegende 

Erörterungen zum Verständnis der Ikone u. ih-

rer Theologie (19–112). Das erste Kapitel entfal-

tet den geschichtlichen Ablauf des Bilderstrei-

tes im 8./ 9. Jh., weist auf die entscheidenden 

politischen u. kirchlichen Ereignisse im Byzan-

tinischen Reich u. erläutert kenntnisreich die 

unterschiedlichen theologischen Positionen, 

die schließlich zu einer zunehmenden Entfrem-

dung zwischen Ost- u. Westkirche führten. Das 

zweite Kapitel untersucht die theologischen Ar-

gumente im Bilderstreit, woraufhin im folgen

den Kapitel die Theologie der Ikone erneut in 

ihrer dogmatischen Aussage vorgelegt wird. In 

einem weiteren Kapitel geht es um die Aktuali-

tät der Ikone u. den Umgang mit ihr (Vereh-

rung, Ikonostase, Liturgie, Frömmigkeit, 

„Kunst“). Der zweite Teil des Bandes enthält die 

entsprechenden Quellentexte (113–306), be-

ginnend bei Germanos von Konstantinopel u. 

weiterführend bis zu Anastasios Kallis, einem 

griechisch-orthodoxen Theologen der Gegen-

wart. In einem dritten Teil sind als Anhang das 

Glossar, die Zeittafeln u. die erforderlichen Lite-

raturhinweise angeführt. – Die Lektüre wird da-

durch erleichtert, dass die jeweiligen Fachter-

minini hinter dem entsprechenden dt. Wort 

angeführt u. zahlreiche Texte neu ins Deutsche 

übersetzt wurden; die bibliographischen Anga-

ben erleichtern die Suche des griechischen, la-

teinischen od. arabischen Originals; zudem fin-

den sich mannigfaltige erläuternde Zusätze (in 

eckigen Klammern) u. vor den jeweiligen Tex-

ten umfangreiche Ausführungen u. hilfreiche 

Erläuterungen, so dass sich der Quellenband 

fürwahr als ein Arbeitsbuch speziell für die 

Hochschule u. die Erwachsenenbildung eignet. 

Dabei wäre es gerade auch von Interesse gewe

Buchbesprechungen

433



sen, dass u. wie gegenwärtig diese Theologie der 

Ikone weiterentfaltet u. neu aufgestellt wird, 

wozu außer Florenskij auch andere aktuelle Po-

sitionen eigens zu bedenken wären, welche im 

Literaturverzeichnis wohl teils angeführt, aber 

inhaltlich nicht weiter vorgestellt werden (z.B. 

P. Evdokimov, K. Onasch, L. Oupensky, E. Send-

ler, A. Zenon). Auf jeden Fall bedeutet der vor-

gelegte Quellenband, wie schon gesagt, eine 

einzigartige Hilfe für all jene, die sich grundle-

gend mit der Theologie der Ikone beschäftigen 

möchten.

Michael Schneider SJ

E. Kerstner / B. Haslbeck / A. Buschmann
Damit der Boden wieder trägt. Seelsorge 
nach sexuellem Missbrauch

Schwabenverlag: Ostfildern 2016. 240 S. ISBN 978-
3796616938, kart. € 19,99.

Die Adressat(inn)en u. die Anliegen dieses 

Buches werden zu Anfang benannt: es richtet 

sich an Betroffene von Missbrauch u. Gewalt, 

die „im christlichen Glauben Sinn und Solida-

rität suchen“ (7), sowie all jene, die sie auf die-

sem Weg begleiten. Betroffene von Missbrauch 

sollen „in der Wahrnehmung ihrer Würde 

gestärkt“, Seelsorger(innen) darin unterstützt 

werden, Missbrauchsopfer „auf Augenhöhe bei 

ihrer Suche nach Gott, nach Sinn und nach So-

lidarität zu begleiten“ (7). Wo die Autorinnen 

diesen Anliegen treu bleiben, ist dieses Buch 

hilfreich u. bietet viele wichtige Hinweise u. 

Anregungen. Anhand der Frage „Warum dieses 

Buch?“ (11–18) wird ausgesprochen, was für 

manche Betroffene u. für viele um sie herum 

kaum vorstellbar ist („wie kann man Hilfe dort 

suchen, wo man zutiefst verletzt wurde?“), 

was aber offensichtlich für viele andere ein 

bleibendes Bedürfnis ist: „Glaube als hilfreiche 

Ressource im Leben mit anhaltenden Trauma-

folgen“ (17f.). Diese zwei Seiten gehören neben 

den über den Gesamttext verteilten Texten 

von Betroffenen zum Besten, was das Buch zu 

bieten hat. Wer die letztgenannten, in Gedicht- 

od. Liedform gehaltenen Texte (mitgeteilt von 

Betroffenen auf der Mailingliste GottesSuche) 

auf sich wirken lässt, wird die vielen prak-

tischen Hinweise auf den folgenden Seiten 

bewusster aufnehmen u. in ihrer Tiefe besser 

verstehen. Bemerkenswert ist die bibl. Veran-

kerung, die sich nicht nur in den „Biblischen 

Anknüpfungspunkten“ (19–46) od. der Liste 

von „unterstützenden Bibeltexten“ (218–221) 

manifestiert. Überzeugend wird dargelegt, wa-

rum Glaube „für Missbrauchsopfer schwierig 

sein“ kann (47–98). Auch die „schwierigen Er-

fahrungen“, die Betroffene „mit der Seelsorge“ 

machen (99–120), werden auf plausible Art u. 

Weise beschrieben. Von daher wären im An-

schluss daran die Kapitel „Welche Fähigkeiten 

brauchen Seelsorgerinnen und Seelsorger?“ 

(135–172) u. „Was brauchen Missbrauchsopfer 

von Seelsorgerinnen und Seelsorger?“ (173–

210) zu erwarten. Denn diese beiden Kapiteln 

bieten viele praktische Hinweise für die Pastoral 

mit manchen Anleihen aus dem pastoralpsy-

chologischen Bereich. Dabei wird sichtbar, dass 

eine kluge u. einfühlsame Haltung u. Beglei-

tung für jede(n) wichtig u. heilsam sind, dass 

sich aber in der Begegnung mit Betroffenen von 

sexueller Gewalt eine andere Schärfe u. Tiefe 

von Fragen, Vorbehalten u. Mühen zeigen. Wer 

dieses Buch als Stütze für die pastorale Begeg-

nung u. geistliche Begleitung benutzt, findet 

viele wichtige Hinweise u. eine grundsätzliche 

Ermutigung. Da wohl auch Betroffene die un-

geschminkte u. empathische Schilderung der 

pastoralen Wirklichkeit u. der menschlichen 

Begegnung schätzen, könnte man die Anliegen 

des Buches als erfüllt betrachten. So weit, so 

gut. Leider zeigen sich im Buch jedoch einige 

eklatante Schwächen, die seine Grundanlie-

gen kompromittieren. Das fängt schon damit 

an, dass u. wie auf einer knappen halben Seite 

der im Buch bevorzugte Gebrauch des Wortes 

„Opfer“ begründet wird, obwohl bemerkt wird, 

dass „nicht wenige Menschen, die sexualisierte 

Gewalt erlitten haben“ (13), den Opferbegriff 

wegen seiner Konnotationen von Passivität u 

Abhängigkeit für sich ablehnen. Auch an ande-

ren Stellen ist deutlich, dass das Buch nicht aus

Lektüre

434



H. Fechtrup / W. Hoye / T. Sternberg
Arbeit – Freizeit – Muße. Über eine labil 
gewordene Balance

(Dokumentationen der Josef Pieper Stiftung, Bd. 8)
Münster: Lit-Verlag 2015. ISBN 978-3-643-12870-6. 
€ 29,90.

Der Begriff „Muße“ scheint aus der Mode ge-

kommen. Er bezeichnet ein Phänomen, das im 

„Zeitalter der Beschleunigung“ auf den ersten 

Blick unzeitgemäß wirkt. In den Begriffen „Ar-

beit“ und „Freizeit“ scheint sich das Selbst- u. 

Zeitverständnis moderner Zeitgenoss(inn)en 

u. gesellschaftliche Erwartungshaltungen an 

den Umgang mit Zeit weitaus eher zu spiegeln. 

Gleichwohl umkreist der vorliegende Band der 

Josef Pieper-Gesellschaft v.a. Begriff u. Phäno-

men der Muße – ein Thema, das den Münste-

raner Philosophen immer wieder beschäftigt 

hat. Es stand im Mittelpunkt der fünften Ta-

gung, welche die Gesellschaft im Mai 2014 in 

Münster ausrichtete u. deren Höhepunkt die 

Verleihung des Josef Pieper-Preises an den Phi-

losophen u. Schriftsteller Rüdiger Safranski bil-

dete. Die Ansprachen, Grußworte u. Vorträge 

der Tagung sowie die Laudatio von Hans Maier, 

der ein eindrucksvolles Portrait des Geehrten 

entwirft, u. die Rede des Preisträgers sind in 

dem Band dokumentiert. Die Tagungsbeiträge 

nähern sich dem Thema aus unterschiedlichen 

Perspektiven u. mit Bezug auf diverse gesell

schaftlich-kulturelle Kontexte. In einem weiten 

kulturgeschichtlichen Horizont von der Antike 

bis zur Gegenwart bis zur modernen Arbeits-

welt werden Reflexionsorte u. Rahmenbedin-

gungen einer Lebensform bedacht, die sich 

nicht in Zweckbestimmungen erschöpft. Die 

Kategorie der Zeit bildet die zentrale Denkach-

se – sowohl der Beitrag von H. Lübbe, mit dem 

die Reihe der Tagungsbeiträge eröffnet wird, als 

auch der Vortrag des Preisträgers Safranski, der 

den Band beschließt, sind der Zeit-Erfahrung 

u. der Zeit als Problem gewidmet: Zeit ist nicht 

einfach da; sie wird als vergesellschaftete u. als 

zu gestaltende erfahren. Und sie wird Zwecken 

unterworfen; sie wird gemessen, institutionali-

gereift ist u. sich theologisch u. konzeptionell 

überhebt. Allein in Anm. 9 finden sich Fehler 

(es gibt kein „vatikanisches“ Kinderschutzzen-

trum; damit ist wohl das Centre for Child Pro-

tection der Päpstlichen Universität Gregoriana 

gemeint), unbelegte Behauptungen (woher 

wollen die Autorinnen wissen, was Gegenstand 

der Vorträge u. Diskussionen der erwähnten 

Tagung war u. was nicht?) sowie Ungenauig-

keiten (in der erwähnten Äußerung ging es um 

die „systematisch-theologische“ Auseinan

dersetzung). Weit schwerer wiegt, dass die 

Autorinnen im eingeschoben wirkenden Ka-

pitel „Wenn sexualisierte Gewalt in der Kirche 

geschieht“ (121–134) in ihren Ausführungen 

zum Kirchenrecht u. ihrer Bewertung der Äuße-

rungen von Papst Benedikt im Jahr 2009 stehen 

bleiben. Weder wird auf die im Juli 2010 revi-

dierte Form der Normae de Gravioribus Delictis 

hingewiesen, noch wird der Brief des Papstes 

an die Katholiken in Irland vom März 2010 mit 

seinen deutlichen Aussagen zum Leid der Opfer 

u. der Schuld der Verantwortlichen gewürdigt. 

Dies sind leider nicht die einzigen Beispiele für 

offensichtliche Nachlässigkeiten od. Auslas-

sungen, die im Kontext eines wissenschaftlich 

fundierten Diskurses befremden. Schließlich ist 

noch zu vermerken, dass die Literaturliste eine 

fast ausschließlich binnendeutsche Perspekti-

ve verrät. Wichtige fremdsprachige Literatur 

zum Thema fehlt (z.B. L. Heitritter et al.; J.-G. 

Nadeau).Insgesamt bleibt ein zwiespältiger Ein-

druck. Einerseits werden wichtige praktische 

u. biblisch-fundierte Hinweise für die pastorale 

Realität gegeben. Die mangelhafte methodolo

gische Gründlichkeit u. die über die anfangs 

formulierten Anliegen hinausgehenden soteri-

ologischen u. ekklesiologischen Anmerkungen 

machen andererseits deutlich, wie viel noch zu 

tun bleibt, damit Betroffene u. alle, die sie auf 

ihrem Weg begleiten, von der „Hoffnung als 

einem der Namen Gottes träumen“ können, 

wie es eine Betroffene formuliert (vgl. 19).

Hans Zollner SJ

Buchbesprechungen

435



von Muße im „normalen Leben“. Den ökono-

mischen Restriktionen stellt die Priorin des 

Münsteraner Clarissen-Konvents, A. Röttger, 

eine Reflexion auf die Gelingensbedingungen 

der Muße als innere Haltung der Selbstverant-

wortung, der Zeit-Souveränität, der Selbstan-

nahme, des Mutes zur Konfrontation mit den 

eigenen Ängsten, der Einübung in Distanz u. 

zeitweiliges Schweigen gegenüber. Wer Denk-

anstöße zum Thema Muße unter den Bedin-

gungen der Arbeitsgesellschaft sucht, wird bei 

der Lektüre viele Anregungen finden. 

Marianne Heimbach-Steins

K. Boehme / T. Herkert
… lauter Sprungbretter in die Ekstase.  
Alltagsspiritualität nach Madeleine Delbrêl

Würzburg: Echter Verlag 2015, 181 S. ISBN 978-3-429-

03855-7. € 16,90.

Als Madeleine Delbrêl am 13. Oktober 1964 

im Alter von 60 Jahren plötzlich starb, war sie 

nur einem relativ kleinen Kreis von Menschen 

in Frankreich bekannt. Fünfzig Jahre später 

gilt sie zu Recht als eine der bedeutendsten 

spirituellen Persönlichkeiten des 20. Jhs. Be-

ginnend mit 2004 sind ihre Schriften in einer 

10-bändigen Gesamtausgabe zugänglich. Eine 

2015 erschienene Biographie charakterisiert sie 

treffend als Poète, assistante sociale et mystique. 

Die Katholische Akademie der Erzdiözese Frei-

burg hat in Kooperation u. mit Unterstützung 

der PH Heidelberg im September 2014 eine 

Tagung zum Phänomen Delbrêl veranstaltet. 

Die Referate dieser Gedenkveranstaltung sind 

in diesem Band publiziert. Der Titel weist auf 

jene Dimension der spirituellen Persönlichkeit 

Ds. hin, die sie am meisten bekannt u. wegwei-

send gemacht hat, ihre „Alltagsspiritualität“. 

„Die Straßen der Stadt sind die Wege Gottes“, 

so überschrieb C. de Boismarmin ihre Biogra-

phie Ds. im franz. Original. Am Beginn dieses 

Tagungsbandes kommt D. selbst mit einem Ar-

tikel zu Wort, den sie 1946 für die Zeitschrift La 

Vie spirituelle verfasst hat: Warum wir Charles de 

siert u. homogenisiert – u. als solche zum Ins

trument der Verhaltenssteuerung. Mit dem 

knappen Gut Zeit wird Geld verdient, Politik 

gemacht u. Prestige gewonnen. Demgegenüber 

bildet „Muße“ als sinnerfüllte Zeit (Lübbe) 

od. als „absichtsvolle Absichtslosigkeit (Soef

fner) ein kritisches Konzept, indem sie für die 

Freiheit des Subjekts ggü. einer bestimmten 

Zwecken dienstbar gemachten Zeit steht 

(Safranski). Muße ist dementsprechend eine 

Dimension des guten Lebens, der Erfüllung des 

menschlichen Lebens unter den Bedingungen 

von Endlichkeit/Tod auf der einen Seite u. der 

Selbsttranszendenz/Suche nach Sinn u. Ziel 

des Daseins auf der anderen Seite. Diese Frage 

bestimmt nicht nur starke philosophische Tra-

ditionen seit der Antike (vgl. den Beitrag von A. 

Schriefl zur Suche nach dem guten Leben bei 

Sokrates u. Platon), auch die Literatur insze-

niert diese Suche in vielfältigen Variationen. 

Der Literaturwissenschaftler P. Riedl geht dem 

Verhältnis von Arbeit u. Muße in Goethes Faust 

u. Salomon Geßners Idylle Der Wunsch nach – 

ausgehend von der Wachstumskritik Robert u. 

Edward Sigelskys (How much is enough?). Eine 

Brücke zur Bildungsphilosophie schlägt der 

Beitrag von K. Mainzer: Er greift die Dynamiken 

von Kreativität u. Innovation im Zeitalter digi-

taler Kommunikation u. die Herausforderung 

auf, wie unter den qualitativ neuen (u.a. Zeit-

verhältnisse anders strukturierenden) Bedin-

gungen Orientierung durch Bildung „im Netz“ 

gewonnen werden kann. Die Ökonominnen M. 

Andresen u. L. Adam untersuchen das Verhält-

nis von Arbeit u. Freizeit; sie stellen Ergebnisse 

einer empirischen Studie zu der Frage vor, ob 

u. inwiefern die sog. „Generation Y“ als bisher 

jüngste in der rush hour des Lebens stehende 

Generation andere Erwartungen an eine work-

life-balance hegt als die vorausgehenden Baby-

Boomer. Die Autorinnen beobachten komplexe 

Wechselwirkungen zwischen unterschied-

lichen Bedingungsfaktoren der Zeitmanage-

ments u. der Erwartungshaltungen der zugleich 

erwerbstätigen u. Sorgearbeit leistenden Gene-

rationen – eine wichtige Kontextualisierung 

der Frage nach den Möglichkeitsbedingungen 

Lektüre

436



Arbeiterpriester in Krefeld. Die diakonische Di-

mension des Christseins am Modell Madeleine 

Delbrêl arbeitet D. Steiof heraus. Sie sieht das 

diakonische Handeln von D. gekennzeichnet 

„durch die spezifische Dynamik von Anbetung 

und sozialem Handeln, Deus semper maior und 

radikaler Menschennähe, von ‚solitude‘ und 

‚solidarité‘.“ (127) Die beiden letzten Beiträge 

führen wieder zur Mitte der Spiritualität Ds. K. 

Boehme, durch ihre bisherigen Publikationen 

ausgewiesene Expertin für D., versucht deren 

Botschaft mit dem Stichwort „Dialog“ in den 

Blick zu nehmen. Die radikale Hinkehr zu Gott 

ist das Kriterium der Nächstenliebe, die Ein-

samkeit des Christen in der säkularen Welt ist 

die Voraussetzung für einen missionarischen 

Dialog. Abschließend bezieht sich I. Biendarra 

auf das Spirituelle Testament Ds., genauer auf 

ihre Verfügungen für den Fall ihres Todes, in 

der Situation nach dem Tod Abbé Lorenzos 

1958. Die unmittelbaren Adressaten dieses 

Textes sind die Mitglieder ihrer Equipes. Die 

Autorin sieht in der Spiritualität Ds. „ein Plädo-

yer für ein dialogisch-geschwisterliches Kirche 

Sein – auf Augenhöhe der Menschen und sich 

in deren Alltag inkarnierend“. Für alle „Fans“ 

von Madeleine Delbrêl stellt dieser Band eine 

wirkliche Horizonterweiterung dar: eine zeit-

geschichtliche Situierung ohne Abschwächung 

ihrer Botschaft u. eine neue „Erdung“ christ-

licher Spiritualität im Heute.

Josef Weismayer

Stefan Walser
Beten denken. Studien zur religionsphiloso­
phischen Gebetslehre Richard Schaefflers

(Scientia et Religio 13). Freiburg – München: Karl Alber 

2015. 496 S. ISBN: 978-3-495-48703-7. € 59.

Dass zwischen dem Gebet als religiösem Akt 

u.der vernunftbetonten Reflexion über das Ge-

bet kein Widerspruch bestehen muss, ist im 20. 

Jh. eine Hauptthese des Philosophen Richard 

Schaeffler (geb. 1926). Als denkerischer Grenz-

gänger zwischen Philosophie u. Theologie hat 

Foucauld lieben. Der Anlass war wohl der gewalt-

same Tod von „Bruder Karl“ vor 30 Jahren im 

Jahr 1916. Mitten im Alltag mit Gott verbun-

den zu leben, war auch das Ideal von D. Der 

Publikationsband versucht, die Alltagsspiritua-

lität Ds. im Geflecht der „Säkularen Glaubens-

welten“ in Frankreich zu verstehen. Die beiden 

Beiträge von M. Quisinsky Die Welt sinnlos ohne 

Gott? führen kenntnisreich u. problembewusst 

in diese Welt(en) ein. In einem ihrer letzten 

Vorträge vor Student(inn)en einige Wochen vor 

ihrem Tod, vertritt D. die These, dass eine athe-

istische Umwelt eine günstige Voraussetzung 

für unsere eigene Bekehrung darstellt. Dieser 

Prozess der Säkularisierung wurde in der Lite-

ratur als „Dechristianisation“, als „Exchristia-

nisation“ beschrieben, als „Rekomposition der 

religiösen Landschaft“. Im Hintergrund steht 

als theol. Deutung das Motiv der Inkarnation, 

denn es geht um eine neue „Inkarnation“ des 

Glaubens angesichts der Säkularisierung. In der 

Phase nach dem Tod Ds. betonte man stärker 

die Aufgabe der Inkulturation. In dieser Linie 

haben sich auch die französischen Bischöfe in 

ihrem Brief Proposer la foi dans la société actuelle 

1996 ausgesprochen. Darin haben sie auch auf 

zwei Frauen als Orientierungshilfe hingewie-

sen: Thérèse von Lisieux u. Madeleine Delbrêl. 

Neben diesem Ausleuchten des spirituellen u. 

geistesgeschichtlichen Horizonts des Lebens u. 

Wirkens Ds. führt der Beitrag von C. Bauer in 

das zentrale Anliegen Ds. ein: ihr Verständnis 

von Mission u. Evangelisierung. Mit dem Text 

Missionare ohne Schiff aus dem Jahr 1943, der 

bisher noch nicht vollständig ins Deutsche 

übersetzt wurde, beschreibt sie ihre Aufgabe 

u. ihre Sicht von Mission. Der Autor versucht, 

die Berufung u. Botschaft Ds. im Kontext der 

Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils 

zu lesen u. zu verstehen. Mit dem Referenten 

kann man D. zutreffend „Konzilsmutter des 

Zweiten Vatikanums“ nennen. Das Eintreten 

und Leben für die „Armen“ im umfassenden 

Sinn zeigen die beiden Erfahrungsberichte: M. 

Jans-Wenstrup lebt ihre Option für die Armen 

in ihrer Tätigkeit als Arbeiterin im Ruhrgebiet, 

A. Koolen verwirklicht diese Berufung als 

Buchbesprechungen

437



liturgische Quellen), die er als Grundlage in 

seine Analysen einbezieht. Somit ist ihm aus 

phänomenologischer Sicht an der ritualisiert-li-

turgischen bzw. gemeinschaftlichen Gestalt des 

Gebets unter sprachphilosophischer Betrach-

tungsweise gelegen, worin der große Gewinn 

seines Entwurfs zu sehen ist. S. betont damit 

die dialogisch-intersubjektive Ausrichtung u. 

die Geschichtlichkeit des Gebets: Im Anschluss 

an Heiler untermauert er die Persönlichkeit 

Gottes im Gebet, die unmittelbare Gegenwart 

wie auch die Dramatik der Begegnung mit 

Gott, womit seiner Gebetslehre ein korrelatives 

Moment eigen ist. Was im Gebet als religiöses 

Erleben geschieht, hat mit der Verwandlung 

des Ichs des Menschen zu tun. Verschiedene 

Gebetsformen, v.a. das Lob- u. Dankgebet sowie 

die Gebetssprache werden bei S. ebenso the-

matisiert wie das schweigende Gebet. W. weist 

darauf hin, dass S. dem Bittgebet nur wenig 

Beachtung schenkt (vgl. die Rückfragen aus 

theologischer Perspektive, Kapitel 8.2). Bei aller 

Nähe, die S. damit zum Gebet als betendem 

Vollzug aufweist, stellt W. dennoch die Anfra-

ge, ob die kritische Distanz des Philosophen das 

Phänomen des Gebetsgeschehens einzufangen 

vermag. Die Anfrage des Autors: „Sprechen 

Theologen und Philosophen vom selben Gott, 

zu dem der Beter spricht?“ (330) trifft den Kern 

dessen, was S. zu erhellen sucht, nämlich die 

Trias von Glaube, Philosophie u. Theologie. Das 

Sprechen zu Gott wie auch das Sprechen von 

Gott stellen zwei unterschiedliche Perspekti-

ven dar; es entsteht ein Spannungsverhältnis, 

dem S. durch den Vorschlag begegnet, die 

Anrufung Gottes (acclamatio) u. die Doxologie 

als Ursprung der Theologie zu betrachten u. 

den betenden Vollzug zur Grundlage jeglichen 

reflektierenden Denkens über Gott zu erheben 

(vgl. dazu Kap. 7). Damit werden die religiöse 

Erfahrung wie auch die durch sie geschenkten 

Einsichten ernstgenommen u. das Gebet wird 

bei Schaeffler zur „Primärsprache der Religion“ 

(391), die nicht einfachhin übersetzbar ist in 

wissenschaftlich-theologische Sprache. Beten 

u. Denken bleiben eigenständige Funktions-

bereiche des Menschen, die in wechselvollem 

er mehrfach das Gebet, aus Sicht der jüdisch-

christlichen Tradition, zum Gegenstand seiner 

Überlegungen gemacht, u. zwar sowohl in Pu-

blikationen für das breite Publikum (vgl. dazu 

R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets. Ein-

siedeln – Trier 1988) wie auch im engeren Sinne 

akademisch-wissenschaftlich (vgl. Ders., Das 

Gebet und das Argument. Zwei Weisen des Spre-

chens von Gott. Eine Einführung in die Theorie der 

religiösen Sprache. Düsseldorf 1989). Dabei geht 

es Schaeffler, so weist es Stefan Walser in seiner 

aufmerksam ausgearbeiteten systematisch-

kritischen Studie nach, um „das Verhältnis von 

Glaubensakt und reflexiv verantwortbarer Got-

tesrede innerhalb eines sprachphilosophisch 

sensibilisierten Umfelds“ (15). W. bezieht 

werkübergreifend die Überlegungen S.s zum 

Phänomen des Gebets mit ein, mit dem Ziel, 

diese fundamentaltheologisch fruchtbar zu 

machen. Der Autor stützt sich auf die bisherige 

Forschungslage u. arbeitet im Ersten Teil (Kap. 

2–3) die religionsphilosophische Methodik 

S.s auf, um sodann im Zweiten Teil (Kap. 4–7) 

seine Gebetslehre systematisch zu erschließen 

u. sie im Dritten Teil (Kap. 8–10) einer theolo-

gischen Prüfung zu unterziehen. W. zeigt unter 

Berücksichtigung des Forschungsstandes auf, 

in welcher Hinsicht S.s religionsphilosophische 

Methode innovativ ist u. wo die Chancen u. 

Grenzen aus theologischer Sicht zu sehen sind. 

S., transzendentalphilosophisch kantianisch 

beeinflusst, setzt sich ausführlich mit dem jü-

dischen Religionsphilosophen u. Neukantianer 

Hermann Cohen auseinander u. rezipiert u.a. 

Max Scheler u. Friedrich Heiler, geht jedoch 

über deren Reflexionen zum Gebet hinaus 

u. findet in der transzendental orientierten 

Sprachphilosophie den entscheidenden An-

satzpunkt, der ihm erlaubt, seine Gebetslehre 

zu errichten. S. gelingt es, so zeigt W. auf, die 

anglophone wie auch die kontinentale Tradi-

tion der Sprachphilosophie in seinen Ansatz 

zu integrieren, ohne Gegensätze zu erstellen. 

Der linguistic turn erhält dadurch einen trans

zendentalen Ausblick, was nicht kritiklos ge-

blieben ist. S.s Blick gilt immer wieder den kon-

kreten Gebetstexten (Texte der Heiligen Schrift, 

Lektüre

438



Spannungsverhältnis zueinander stehen. S.s re-

ligionsphilosophische Reflexionen zum Gebet 

jüdisch-christlicher Provenienz sind wichtige 

Impulsgeber für die heutige Gebetstheologie u. 

bedürfen der weiteren Diskussion u. Rezeption. 

Aus theologischer Sicht leistet W. dazu einen 

fundamentalen Beitrag.

Thomas Fries

Henryk Machoń
Das Christentum bei C. G. Jung. Philoso­
phische Grundlagen, psychologische Prä­
missen und Konsequenzen für die therapeu­
tische Praxis

Stuttgart: Kohlhammer 2015. 263 S. ISBN 978-

3170292581. € 34,99.

Was wirkt, wenn die kranke Seele sich nach 

Heilung sehnt? Dass nur das Bedeutsame erlöst, 

ist nach C. G. Jung der Schlüssel zur Religion. 

Dem Werk Jungs ähnlich entfaltet M. ein 

breites Untersuchungsdesign: Seelsorge u. Phä-

nomenologie, Philosophie u. Anthropologie, 

Empirie u. Therapie, Theologie u. Psychologie 

erweisen sich als nützlich, um das komplexe 

Werk von C.G. Jung zu untersuchen. Der Autor 

arbeitet die Verwobenheit von Biographie u. 

Werk überzeugend heraus: Speziell in eigener 

tiefster Krise führt das Erleben u. Erfahren Jung 

zur religiösen Thematik (39): traumatisches 

Erleben in der Kindheit, schwere Träume vom 

Menschenfresser, von Jesus/Jesuit u.a., um 

Kraft für eine lebenslange Forschungsreise frei-

zulegen. M. bezieht auch das jüngst veröffent-

lichte sog. Rote Buch ein, ein Dokument beein-

druckender Prägnanz in Sprache, Erinnerung 

u. Gestaltung. Die Wirkung heilender Mächte, 

Kräfte u. Gestalten interessiert J., insofern ist 

die Analytische Psychologie (immer noch) 

eine sehr moderne Therapie-Konzeption, die 

sich an Erleben u. Wirkung orientiert (182ff.): 

„Die kranke Seele, die ihn [Jung, Anm. WS] 

faszinierte und die sich so schmerzhaft nach 

Heilung sehnte, führte ihn zu den Kräften, die 

so mächtig sind, dass sie sogar eine Psychose 

heilen, die aber wieder eine andere Sehnsucht 

zum Ausdruck bringen – die nach Individua-

tion, Ganzheit, und letzten Endes nach Gott“ 

(40). Das Wesen Gottes an Wirkung zu knüp-

fen, ist nach M. jungianisch-typisch. Erleben 

wird zur zentralen Kategorie. Weil heilende 

Kräfte des Unbewussten in Religionen wirken, 

seien sie heilsam, nicht als Religionen an sich 

(234). Das Numinose wäre dann die Verbin-

dung zwischen Seelsorge u. Psychotherapie, 

zwischen christlicher, zunächst eher theore-

tischer Dogmatik u.pragmatischer, erfahrungs-

gebundener Gestaltung religiösen Lebens, 

zwischen Menschen- u. Umwelt-Bild einerseits 

u. Gottesbild andererseits. Im Unterschied zu 

Freud eröffnet J. der Religion einen therapeu-

tischen Status, weil das kollektive Unbewusste 

heilsames Potenzial freilege. Nicht der Verdacht 

auf Illusion, Zwang oder Angst, erst Recht nicht 

ekklesiogene Neurosen oder zwangsneurotische 

Deformationen (Freud) leiten seine Untersu

chungsfragen, sondern die Blickweitung auf 

religiöse Bedürfnisse u. Erlebnisse hin. Das 

ermöglicht Jung ein dezidiert glaubens-, ent

wicklungs- u. wachstumorientiertes Men-

schenbild. Nicht krankmachende, sondern 

therapierelevante Gottesbilder (Bilder, nicht 

Gott!) u. Vorstellungen leiten das Jung‘sche Un-

tersuchungsinteresse. Dass M. dessen (spätere) 

Forschungsmethode als eine eher intuitive, 

von Romantik beeinflusste (85.87) identifiziert, 

lässt ihn in kritisch-philosophischer Distanz 

Grenzen markieren. Exemplarisch seien die un-

präzise Sprache u. widersprüchlichen Begriffs-

definitionen genannt, die M. sehr genau vom 

Theorie-Korpus seiner frühen, nach der Lösung 

von Freud, praktizierten Empirie trennt. Zu-

recht verweist M. darauf, dass bisherige Jung-

Forschung die Verknüpfung von Spiritualität u. 

religiöser Erfahrung einerseits u. inhaltlicher 

christlicher Glaubensaussagen (aufgezeigt an 

Dogma u. Eucharistie) anderseits vernachlässi-

gte.  Das dialogisch-relationale Moment prägt 

Jungs wohlwollenden u. schöpferischen Blick 

auf Religion: „Im religiösen Erlebnis begegnet 

der Mensch einem seelisch übermächtigen An-

deren [Jung 1958]“ (190). Hier liegt ein Schwer-

Buchbesprechungen

439



punkt der Untersuchung, die weit über das 

freudianisch-skeptizistische hinausgeht, sogar 

komplett gegenteilig aufbaut: Die Numiniosität 

religiösen Erlebens ist so überwältigend mäch-

tig, „dass sie den Menschen sogar aus einer 

Neurose herausführen kann [Jung 1957]“ (188). 

Mit dieser detailreichen Habilitationsschrift 

klärt M. erfrischend deutlich auf, dass C.G. 

Jung keineswegs für eine anything goes-Haltung 

steht. Am Schluss weist M. auf offene Fragen 

hin (234), denen noch einige hinzufügen sind: 

der Erlösungsbegriff bei Jung, eine Abgrenzung 

des Numinosen u. Überwältigenden vom Frag-

mentarischen u. Traumatischen menschlicher 

Existenz; mangelhafte Sicht von Leib (Körper) 

u. „der Andere“. Das Schattenkonzept taucht so 

gut wie gar nicht auf, ist m.E. jedoch für die 

heilsame Dimension des Religiösen unerläss-

lich. Die Prominenz des Seelenbegriffs wäre 

ebenfalls eine theologische Einladung zur Dis

kursteilnahme. Gewöhnlich wird Religion im 

therapeutischen Feld als Gegenstand u. nicht 

als Standpunkt gesehen. Die Schnittstellen zu 

suchen zwischen dem Verständnis des Unbe-

wussten bei Freud u. Jung wäre für eine religiöse 

Fragestellung vielversprechend, zumal die Dif-

ferenzen hinlänglich erforscht sind. M. als aus-

gewiesener theologisch-philosophischer Fach-

mann für religiöse Erfahrung sichert die These, 

dass zum Wesen christlicher Religion „ihre“ 

Therapeutik gehört, intellektuell bestens ab.

Werner Strodmeyer

Lektüre

440


