Nachfolge

Kevin Leidich SJ | Los Altos (Calif. /USA)

geb. 1952, Exerzitienbegleiter, Lehrer an Schulen
und in der religiosen Erwachsenenbildung

kleidich@jesuits.org

Bestatigung durch Gott

Entscheidungen im Pilgerbericht des Ignatius'

Wenn ich auf die Jahre zuriickblicke, in denen ich Exerzitien gegeben, geistlich
begleitet und die Methoden der ignatianischen Spiritualitdat unterrichtet habe,
wird mir eines deutlich: Viele Menschen, die wichtige Entscheidungen geistlich
kldren, fragen nach Gottes Bestatigung fiir das, was sich aus ihrem Gebet und
ihren Uberlegungen ergeben hat. Fiir Ignatius war das Deuten oder Kldren des
Willens Gottes nicht nur Gegenstand eines Entscheidungsprozesses, sondern er
fragte auch, ob die Entscheidung letztlich bestatigt wurde.

Die Erfahrung der Bestdtigung ist ein ganz besonderer Moment im Unterschei-
den und Entscheiden, sei es bei einer Lebenswahl oder bei der Reform des Lebens,
oder bei den alltdglichen Entscheidungen, die das Gebet des Tagesriickblicks ans
Licht bringt. Wir lernen aus der Erfahrung des Ignatius und aus seinen Einsichten
im Exerzitienbuch, dass Gott uns seine Fiihrung mitteilt in , drei Zeiten, von de-
nen in jeder eine gesunde und gute Wahl getroffen werden kann“ (GU 175-177)2,
und zwar durch 1. die Bewegung einer unmittelbaren Erkenntnis ,,ohne zu zwei-
feln oder zweifeln zu konnen*; 2. das Abwégen innerer Bewegungen aus der , Er-
fahrung der Unterscheidung verschiedener Geister®; und 3. den Gebrauch der
Vernunft wahrend einer Zeit der ,,Ruhe“.

Auf all diesen drei Wegen mochte Gott die Bestatigung mitteilen. Doch wie
kommen wir zur Erkenntnis, dass die Ergebnisse eines Unterscheidens oder Ent-
scheidens von Gott bestitigt werden und ob unsere Wahl wirklich in die Richtung

1 Der Artikel erschien unter dem Titel The Thing Has Been of God. Ignatius‘ Experience of God’s Confir-
mation in His Autobiography, in: The Way 55 (2016), 7-16. Ubersetzung: Bernhard Knorn SJ.

2 Zitate aus dem Exerzitienbuch [= GU] und dem Pilgerbericht [= PB] nach: Ignatius von Loyola, Griin-
dungstexte der Gesellschaft Jesu. Ubers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Wiirzburg 1998.

16



Bestatigung durch Gott

geht, in die Gott uns zu gehen einlddt? Welche Zeichen wir erwarten kénnen,
wenn der Unterscheidungsprozess von Gott bestitigt wird, wird im Exerzitien-
buch, in den Regeln zur Unterscheidung der Geister oder in den Anmerkungen
zur Entscheidungsfindung nicht allgemein auf klare und systematische Weise
dargestellt.

Im Pilgerbericht des Ignatius ist jedoch ein Katalog klarer Kriterien zu finden.
Carlo Kardinal Martini® hat ihn bei Exerzitien fiir Jesuiten der kalifornischen Jesu-
itenprovinz im Sommer 1991 vorgestellt. Im Folgenden sollen diese Kriterien an-
hand von zwei sehr bedeutsamen Abschnitten aus dem Pilgerbericht aufgeschliis-
selt werden, die sich unmittelbar im Anschluss an die Beschreibung von Ignatius*
Bekehrung finden:

,und die vergangenen Gedanken begann er bereits mit dem heiligen Verlan-
gen, das er hatte, zu vergessen. Und dies wurde ihm durch eine Heimsuchung auf
diese Weise bestdtigt: Eine Nacht war er wach und sah deutlich* ein Bild unserer
Herrin mit dem heiligen Jesuskind, bei deren Anblick iiber einen beachtlichen
Zeitraum er sehr iibermafige Trostung empfing. Und er verblieb mit solchem Ekel
gegen sein ganzes vergangenes Leben und besonders gegen Dinge des Fleisches,
dass ihm schien, ihm seien alle Vorstellungsbilder aus der Seele genommen, die er
zuvor in ihr gemalt trug. Und so hatte er seit jener Stunde bis zum August des Jah-
res 1553, da dies geschrieben wird, niemals mehr auch nur eine geringste Zustim-
mung in Dingen des Fleisches. Und aus dieser Wirkung kann man urteilen, dass
die Sache von Gott war, obwohl er es nicht zu bestimmen wagte und auch mehr
nicht sagte, als das oben Gesagte zu behaupten. Doch sowohl sein Bruder wie alle
iibrigen Hausbewohner konnten am AufSeren die Verinderung erkennen, die inner-
lich in seiner Seele geschehen war.

Indem er sich um nichts kiitmmerte, verharrte er bei seiner Lektiire und bei sei-
nen guten Vorsdtzen. Und die Zeit, die er mit den Hausbewohnern verkehrte, ver-
wandte er ganz auf Dinge Gottes, womit er ihren Seelen Nutzen bewirkte. Und da
er viel Geschmack an jenen Biichern fand, kam ihm in den Sinn, einige wesent-
lichere Dinge aus dem Leben Christi und der Heiligen in Kiirze herauszuschrei-
ben. Und so begibt er sich daran, mit viel Sorgfalt ein Buch zu schreiben, welches
etwa 300 Seiten hatte, alle im Quartformat beschrieben, - denn er begann bereits,
ein wenig im Haus herum aufzustehen -: die Worte Christi mit roter Tinte, die
unserer Herrin mit blauer Tinte; und das Papier war geglittet und liniert; und mit
schoner Schrift, da er ein sehr guter Schreiber war. Einen Teil der Zeit verbrachte
er mit Schreiben, einen Teil mit Gebet. Und die grofite Trostung, die er empfing,
watr, den Himmel zu schauen und die Sterne. Dies tat er viele Male und iiber lange

3 C.Kardinal Martini (1927-2012): Jesuit, Bibelwissenschaftler, Erzbischof von Mailand, geistlicher
Schriftsteller [Anm. d. Ubers.].

4 Diese und alle weiteren Hervorhebungen im Zitat vom Verf.; auf diese Stellen wird im Folgenden ein-
gegangen.

17



Nachfolge

Zeit; denn dadurch verspiirte er in sich einen sehr grofSen Eifer, Gott unserem Herrn
zu dienen. Er dachte viele Male an seinen Vorsatz und wiinschte, bereits ganz ge-
sund zu sein, um sich auf den Weg zu machen.“ (PB 10-11)

Auf den ersten Blick wirken diese Abschnitte wie eine einfache Erzahlung. Zu
Beginn des ersten Teils aber, in dem Ignatius seine Bekehrungserfahrung mit ih-
rem ,Nachglihen“ in Beziehung setzt, sagt er klar, dass er aus Erfahrung objektive
Zeichen von Gottes Bestdtigung fiir seine neue Lebensausrichtung beschreibt: Das
Verlangen ,,wurde ihm durch eine Heimsuchung bestitigt“, und ,aus dieser Wir-
kung kann man urteilen, dass die Sache von Gott war“. Die beiden Abschnitte, die
Ignatius gegen Ende seines Lebens diktiert hat und in denen er tiber sein Leben in
geistlicher Unterscheidung reflektiert, geben das reife Verstindnis von Gottes Be-
statigung wieder, die er wahrend der Zeit unmittelbar nach seiner Bekehrung im
Schloss von Loyola erfahren hat, als er noch seine Wunden heilen lief3.

Nach Kardinal Martini enthalt dieser Schliisseltext aus dem Pilgerbericht finf
objektive Kriterien, mit denen man beurteilen kann, ob jemand vom Geist Gottes
gefiihrt und bestdtigt wird wiahrend jeder dieser ,drei Zeiten“, in denen wir dem
Einfluss Gottes auf unsere Entscheidungsfindung begegnen. Um zu verstehen,
was Ignatius tiber die Art der Bestdtigung mitteilt, miissen wir genau auf das Gen-
re der Erzdhlung achten. Dies gilt fiir die sorgfaltig ausgewdhlten Geschichten in
diesen beiden Abschnitten und an anderen Stellen im Pilgerbericht. Indem er sei-
ne Lebenserfahrung als Beispiel nimmt und tiber die dreiig Jahre, seitdem er das
Exerzitienbuch zu schreiben begonnen hatte, reflektiert, bietet Ignatius in diesen
zwei bedeutsamen Abschnitten seines Pilgerberichts eine differenziertere oder
weiter entwickelte Darstellung von Gottes Bestatigung. Er beschreibt darin finf
grundlegende Kriterien fiir eine Bestdtigung:

1. Klarheit, weil Gott nicht unverstandlich ist (er sah deutlich ein Bild);

2. Bestdandigkeit, weil Gott nicht launisch ist (er hatte niemals mehr auch nur eine
geringste Zustimmung in Dingen des Fleisches);

3. AuReres Verhalten (sie konnten am Aufieren die Verdinderung erkennen, die in-
nerlich in seiner Seele geschehen war);

4. Nutzen fiir andere (er bewirkte ihren Seelen Nutzen);

5. Verlangen zu dienen (ein sehr grof3er Eifer, Gott unserem Herrn zu dienen).

Diese fiinf Kriterien fiir eine Bestdtigung ergeben eine wertvolle und objektive

Richtschnur, mit der man den ganzen Pilgerbericht als geistliche Schrift verstehen

kann. Nicht alle dieser fiinf Kriterien treffen auf jeden Unterscheidungsschritt

zu, den Ignatius fiir uns als Beispiel niitzlich hielt und den er sich in diese Schrift

aufzunehmen und zu diktieren entschied. Ein oder zwei Kriterien fiir eine Bestati-

gung kdnnen in einer bestimmten Situation eher zutreffen als die anderen. Die

Weisheit dessen, was Ignatius beschreibt, zeigt sich in der konkreten Anwendung

und wird mit Beispielen erldutert, die im Pilgerbericht unmittelbar auf die soeben

erzdhlte Episode folgen:

18



Bestatigung durch Gott

,Und indem er seine Pline machte, was er tun wiirde, nachdem er von Jerusalem
zuriickgekehrt wire, um immer in Bufle zu leben, bot sich ihm an, in die Kartause
von Sevilla einzutreten, ohne zu sagen, wer er sei, damit sie ihn geringachteten,
und dort nur Krduter zu essen. Doch wenn er ein anderes Mal wieder an die Bu-
Ben dachte, die er, in der Welt umherziehend, auszufithren verlangte, erkaltete
ihm das Verlangen nach der Kartause.“ (PB 12)

In die Monchsgemeinschaft der Kartduser von Sevilla einzutreten, ist sicher
eine gute Wahl im dufleren Verhalten. Fiir Ignatius war diese Wahl anfangs aus
verschiedenen Griinden attraktiv. Das Verlangen jedoch ,erkaltete“ in ihm im-
mer mehr. Ignatius realisierte, dass dieses strikt monastische Ordensleben nicht
die Richtung war, in die Gott ihn fithren wollte, da sein anfdngliches, begeister-
tes Verlangen nicht dauerhaft war. Kurz darautf, als Ignatius zu seiner Reise durch
Nordspanien mit dem Ziel, nach Jerusalem zu gelangen, aufbrach, begegnete
er auf dem Weg einem Mauren, und die beiden Reisenden begannen ein langes
Gespriach. Nachdem er nur zwei Begegnungen im Pilgerbericht in einer solchen
Genauigkeit beschreibt, sollten wir die Erzihlung dieses relativ komplexen Bei-
spiels lesen, in dem es um die Entdeckung und Anwendung verschiedener entge-
gengesetzter Geister geht, die im Leben des Ignatius wirken. Er spricht in dieser
Erzdhlung von sich in der dritten Person als dem ,,Pilger*:

»Wie er also seines Weges zog, holte ihn ein Maure ein, ein Reiter auf einem
Maultier. Und wie die beiden miteinander sprachen, kamen sie darauf, iiber un-
sere Herrin zu sprechen. Und der Maure sagte, es schiene ihm wohl, dass die Jung-
frau ohne einen Mann empfangen habe; aber das Gebdren und dabei Jungfrau-
Bleiben, das kénne er nicht glauben. Und er gab dafiir die natiirlichen Griinde,
die sich ihm anboten. Der Pilger konnte ihm diese Auffassung, so viele Griinde er
ihm gab, nicht auflésen. Und so ritt der Maure mit soviel Eile voran, dass er ihn
aus der Sicht verlor. Er blieb im Nachdenken dariiber, was mit dem Mauren gewe-
sen war.

Und dabei kamen ihm einige Regungen, die in seiner Seele Unzufriedenheit
bewirkten. Ihm schien, dass er seine Pflicht nicht getan habe; und auch verur-
sachten sie ihm Unwillen gegen den Mauren. Es schien ihm, er habe schlecht
getan, zuzulassen, dass ein Maure solche Dinge iber unsere Herrin sage, und dass
er verpflichtet sei, ihre Ehre wiederherzustellen. Und so kam ihm das Verlangen,
den Mauren suchen zu gehen und ihm Dolchstdfie zu versetzen fiir das, was er
gesagt hatte.

Und indem er lange im Kampf dieser Wiinsche verharrte, blieb er zum Schluss
im Zweifel, ohne zu wissen, was zu tun er verpflichtet sei. Der Maure, der vorange-
ritten war, hatte ihm gesagt, dass er an einen Ort reiste, der ein wenig weiter vor-
an auf seinem selben Weg lag, ganz nahe bei dem Koénigsweg, aber nicht, dass
der Konigsweg durch den Ort ging. Und indem er es so miide geworden war,
zu erforschen, was gut zu tun ware, und er nichts Gewisses fand, wozu er sich

19



Nachfolge

entschliefien sollte, entschloss er sich zu diesem: namlich, das Maultier mit ver-
hingtem Ziigel zu dem Ort gehen zu lassen, wo die Wege sich teilten. Und wenn
das Maultier auf dem Weg in das Stadtchen ginge, wiirde er den Mauren suchen
und ihn mit Dolchstéfen versehen; wenn es nicht in Richtung des Stadtchens
ginge, sondern auf dem Konigsweg, ihn in Ruhe lassen. Und indem er es so tat,
wie er gedacht hatte, wollte unser Herr, dass das Maultier den Konigsweg nahm
und den Weg zum Stiddtchen lie3, obwohl das Stadtchen wenig weiter als dreif3ig
oder vierzig Schritte weit lag und der Weg, der dorthin ging, sehr breit und sehr
gut war.“ (PB 15-16)

Diese wohlbekannte Begebenheit stellt dar, wie unreif Ignatius‘ geistliches
Verstehen noch war, obwohl er erst kurz zuvor sein Bekehrungserlebnis hatte.

Da er ,[zugelassen hatte], dass ein Maure solche Dinge iiber unsere Herrin sage“,
war Ignatius versucht, ,ihm Dolchstof3e zu versetzen fiir das, was er gesagt hatte“.
Ignatius verstand zu dieser Zeit das Wesen seiner unterschwellig gewaltbereiten,
schlechten Haltungen nicht und dachte doch nur sehr wenig tiber die Sittlichkeit
einer gewaltsamen Verteidigung der Ehre unserer Herrin nach, ohne zu realisie-
ren, dass das ,duflere Verhalten‘ dieser Tat gegen Gottes Willen war. Dennoch lief}
ihn der ,Kampf dieser Wiinsche“ zogern, was ihn verwirrte. Ignatius dachte im
Jahre 1523 fdlschlich, Gott wiirde durch die willkiirliche Entscheidung des Maul-
tiers wirken. Erst spdter, mit der Weisheit, die er aus seiner Erfahrung in Manresa
gewonnen hatte, konnte der geistlich reifere Ignatius wahrnehmen, dass Gott um
ihn rang durch die verschiedenen ,miteinander kimpfenden‘ und ,zweifelhaften
Gefiihle, die er spiirte, als ,,er es so miide geworden war, zu erforschen, was gut zu
tun wére“, und ihm die Klarheit fehlte. Diese Begebenheit mit dem Mauren stellt
eine Entscheidung gemdf der ,zweiten Zeit“ dar, also ,,die Erfahrung der Unter-
scheidung verschiedener Geister“. Diese Begegnung ist auferdem ein Beispiel fiir
das Ausbleiben von Gottes Bestdtigung, da es an Klarheit fehlte und der Mangel
an gutem ,dufleren Verhalten‘ wegen der Versuchung, einen anderen Reisenden
mit dem Dolch niederzustechen, offensichtlich war.

Beide Geschichten - Ignatius‘ anfangliche Begeisterung von den Kartdausern
und die Begebenheit mit dem Mauren - zeigen, dass bei diesen Entscheidungen,
vor die Ignatius kurz nach seiner Bekehrung gestellt war, die Bestdtigung von Gott
ausblieb. Welche Beispiele aber zeigen, dass Gott eine Entscheidung von Ignatius
nach den Kriterien, die Kardinal Martini identifiziert hat, bestdtigt? Der Rest des
Pilgerberichts stellt dar, wie Ignatius schrittweise hineinwéchst, die Kriterien fiir
Gottes Bestdtigung zu erkennen und zu verstehen, und zwar v.a. nach seiner Er-
leuchtungserfahrung am Cardoner.

Nach der Phase seiner Bekehrung in Loyola suchte Ignatius, in welche Rich-
tung Gott ihn konkret berief. Zusdtzlich zum Gesprach mit Gott im Gebet ergab
sich als primédrer Weg, um mit Gottes Willen in Einklang zu kommen, immer
mehr die Arbeit in Gottes Weinberg im Dienst an anderen. Doch was fiir ein

20



Bestatigung durch Gott

Dienst es genau sein sollte, war fiir Ignatius schwierig zu bestimmen. Im Jahr nach
seiner Bekehrung (1523), wihrend seiner Pilgerfahrt nach Jerusalem, wurde sein
Verlangen, dort zu bleiben und zu dienen, durch die Franziskaneroberen im Heili-
gen Land aus verschiedenen praktischen Griinden enttduscht. Als er damit fertig
werden musste, dass seine Pline so ungliicklich durchkreuzt wurden, lernte Ignati-
us viel tiber den Prozess von Unterscheidung und Bestédtigung.

»Sein fester Vorsatz war, in Jerusalem zu bleiben und immer jene Heiligen Stat-
ten zu besuchen. Und auch hatte er aufier dieser Andacht den Vorsatz, den Seelen
zu helfen (...) Der Guardian antwortete ihm, er sehe nicht, wie sein Bleiben mog-
lich sein solle, da das Haus in so grofier Not sei, dass es nicht den Unterhalt der
Monche tragen konne; und aus diesem Grunde sei er entschlossen, einige mit den
Pilgern nach hier zu schicken (...) Und der Provinzial sagt ihm mit guten Worten,
wie er von seiner guten Absicht erfahren habe, an jenen Heiligen Stdtten zu blei-
ben; und er habe gut iiber die Sache nachgedacht; und wegen der Erfahrung, die
er mit anderen habe, urteile er, es sei nicht angebracht. Denn viele hitten jenes
Verlangen gehabt, und mancher sei gefangen worden, mancher gestorben; und da-
nach sei der Orden verpflichtet geblieben, die Gefangenen loszukaufen.“ (PB 45f.)

Man kann sich vorstellen, wie der eigensinnige Ignatius auf dieses Hindernis
reagierte. Aber die verschiedenen Griinde, die der Franziskaner-Guardian und der
Franziskaner-Provinzial anfiihrten, hatten die Eigenschaft der ,Klarheit. Ignatius
lernte mit dieser traumatischen Durchkreuzung seiner Pldne, dass er auf die Ge-
danken und Gefiihle anderer héren musste, um eine ausgewogene und gute Unter-
scheidung zu treffen. Von nun an sollte er Vorgesetzten immer gehorchen, wenn
ihre Griinde die Eigenschaft der Klarheit besafien, auch wenn er ihrem Urteil nicht
zustimmyte.

Da seine lange verfolgten Plane und Trdume im Heiligen Land zunichte ge-
macht wurden, musste sich der Pilger Ignatius weiterhin fragen, wozu Gott ihn
berief. Bei seiner Riickkehr nach Europa traf Ignatius eine wichtige Entscheidung
fir seine Zukunft: ,Seit der genannte Pilger eingesehen hatte, dass es Gottes Wille
war, dass er nicht in Jerusalem sei, dachte er stindig bei sich nach: Was tun? Und
am Schluss neigte er mehr dazu, eine Zeit zu studieren, um den Seelen helfen zu
konnen; und er entschloss sich, nach Barcelona zu gehen.“ (PB 50)

Als die Tir, um nach Jerusalem zu gehen und dort zu bleiben, fiir Ignatius ge-
schlossen war, wurde in seiner Spiritualitdt die Arbeit im Weinberg des Herrn im
Dienst fiir andere zum Hauptkriterium dafiir, ob man mit Gottes Willen in Ein-
klang steht. Ignatius erkannte, dass er sein Wissen durch ein Studium erweitern
musste, um anderen und Gott wirksamer zu dienen. Diese Entscheidung wurde
durch Ignatius‘ Freundin Isabel Roser und seinen Lateinlehrer Magister Ardevol
bestdtigt: ,,Beiden schien es sehr gut“ (PB 54). Die Erfahrung einer zusétzlichen
Bestdtigung durch andere bekréftigte fiir Ignatius, wie wichtig dies im Unterschei-
dungsprozess ist.

21



Nachfolge

Die Enttduschung in Jerusalem war fiir Ignatius nicht das einzige Hindernis, auf
das er wihrend seiner langen Entdeckungsreise zu dem, ,was zu tun war’, stief3.
Als er in Alcalda und Salamanca von 1526 bis 1528 studierte, wurde er mehrfach
von der Inquisition untersucht, er musste sich drei kirchlichen Prozessen unter-
ziehen und wurde angeklagt, ohne ausreichende Bildung zu predigen (PB 58-63).
1528 reiste Ignatius nach Paris, um seine Studien in einer Umgebung, in der er
freier iiber seine geistlichen Erfahrungen sprechen konnte, von neuem anzufan-
gen. Uber geistliche Gespriche begann er Schritt fiir Schritt ein paar bleibende
Gefdhrten zu gewinnen, zunéchst seine Zimmergenossen Francisco Javier und
Peter Faber, , die er danach mittels der [Geistlichen] Ubungen fiir den Dienst
Gottes gewann“ (PB 82).

Ignatius war sehr ermutigt durch den Nutzen, den verschiedene Menschen
aus den Geistlichen Ubungen zogen. Als er beobachtete, wie fruchtbar sie in
Francisco Javier, Peter Faber und anderen wirkten, wurde er in der Ausrichtung
seines Dienstes sehr bestitigt. Indem sie die Exerzitienerfahrung weitergaben,
schlossen sich ihnen noch mehr an, so dass letztlich sieben gleichgesinnte Ge-
fahrten die privaten Geliibde der Keuschheit und Armut am Montmartre in Paris
am 15. August 1534 ablegten. Bei der Geliibdefeier versprachen diese sieben Ge-
fahrten auch, nach Jerusalem zu reisen und ,ihr Leben zum Nutzen der Seelen
zu verbringen; und wenn ihnen nicht die Erlaubnis, in Jerusalem zu bleiben,
gegeben wiirde, nach Rom zurtickzukehren und sich dem Stellvertreter Christi
anzubieten, damit er sie einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und
zum Nutzen der Seelen“ (PB 85).

Wegen des Krieges zwischen der Republik Venedig und dem Osmanischen
Reich im Mittelmeer mussten die Gefdhrten ein Jahr lang in Venedig warten, und
Ignatius‘ Plan, in Jerusalem zu predigen, wurde ein weiteres Mal durchkreuzt. Die
Gefahrten reisten nach Rom, um den zweiten Teil ihres Geltibdes zu erfullen und
sich dem Papst zum Dienst zur Verfiigung zu stellen: ,,Und als er an einem Tag, ei-
nige Meilen, bevor er nach Rom gelangte, in einer Kirche war und betete, verspiir-
te er eine solche Verdnderung in seiner Seele und hat so klar gesehen, dass Gott
Vater ihn zu Christus, seinem Sohn, stellte, dass ihm der Mut nicht ausreichen
wiirde, daran zu zweifeln, dass vielmehr Gott der Vater ihn zu seinem Sohn stell-
te“ (PB 96). Diese starke Erscheinungserfahrung im Gebet in der kleinen Kirche
von La Storta wurde zu der Bestdtigung, die Ignatius die letzten siebzehn Jahre
gesucht hatte, um zu erkennen, wohin genau Gott ihn rief. Sie ist auch ein klares
Beispiel fiir die ,erste Zeit“, in der es passt, ,eine gesunde und gute Wahl zu tref-
fen“: die Bewegung einer unmittelbaren Erkenntnis, ,ohne zu zweifeln oder zwei-
feln zu kénnen*“.

Nach seiner Bekehrung hat Ignatius tiber siebzehn Jahre hinweg danach ge-
sucht, ,was zu tun war*: in einer geistlichen Pilgerreise des Unterscheidens, die in
der Bestdtigungserfahrung und v.a. in der tiefen Gebetserfahrung von La Storta

22



Bestatigung durch Gott

ihren Hohepunkt erreichte. Luis Goncalves da Camaras Nachwort zum Pilgerbe-
richt fasst die Summe und das letzte Ziel des geistlichen Wegs von Ignatius zusam-
men: ,,So wachse er immer in der Andacht, das heif3t, in der Leichtigkeit, Gott zu
finden, und jetzt mehr als in seinem ganzen Leben. Und jedesmal und zu jeder
Stunde, da er Gott finden wolle, finde er ihn“ (PB 99).

Fiir eine apostolisch ausgerichtete Spiritualitdt wie die des Ignatius wirkt nichts
deutlicher bestdtigend, als eben in Klarheit zu entdecken, wie Gott konkret und
personlich im Leben eines Menschen sich miiht, und zwar durch dessen tdgliche
Entscheidungen zu Dienst, Glaube und Liebe. In meiner eigenen Seelsorgserfah-
rung bei geistlicher Begleitung, im Unterrichten und bei geistlichen Gesprachen
habe ich diese fiinf Kriterien, die Kardinal Martini herausgearbeitet hat, vielen
Menschen vermittelt und mit ihnen angewandt. Sie haben ihnen bei ihrem Ent-
scheiden und im Prozess individuellen und gemeinsamen Unterscheidens frucht-
bare Klarheit geschenkt und sind ihnen niitzlich geworden.

Diese fiinf praktischen und weisen Kriterien sind eine wichtige Richtschnur
fiir die Lektiire des Pilgerberichts als Gesamtwerk und fiir das Verstdndnis seiner
geistlichen Bedeutung. Viele der grofien Entscheidungen, vor die Ignatius gestellt
war und die er spater in den Pilgerbericht aufnahm, konnen im Licht dieser fiunf
Kriterien als Bestdtigung verstanden werden: sein Ringen mit Skrupeln und das
ibermaRige Fasten in Manresa (PB 21-25); sein Staunen und die au3erordentlich-
en Trosterfahrungen, als er zu studieren oder zu schlafen versuchte (PB 26); sein
Dienst des geistlichen Gespriachs wihrend seiner Tage in Haft (PB 67); das Einord-
nen seiner Gefiihlsregungen auf dem Weg nach Rouen, um den kranken Spanier
zu besuchen (PB 79); der Zweifel, ob er einen Escudo, eine Goldmiinze, zahlen
sollte, um sein Diplom in Paris zu erhalten (PB 84).

Ich meine auflerdem, dass diese fiinf Kriterien fruchtbar auf die Unterschei-
dung von ,falschem‘und ,wahrem‘ Trost nach den Regeln der Zweiten Woche
zur Unterscheidung der Geister (GU 328-336) angewendet werden kénnen. Die
Geschichte, wie Ignatius die Unterscheidung entdeckt hat, und ebenso, wie seine
Entscheidungen von Gott im Pilgerbericht bestatigt wurden, wird fiir uns zu einem
Vorbild, wenn wir in unserem eigenen Leben entdecken, wie Gott darin gegenwaér-
tig ist und wirkt, und wir darauf antworten.

23



