
1	 Der Artikel erschien unter dem Titel The Thing Has Been of God. Ignatius‘ Experience of God’s Confir-
mation in His Autobiography, in: The Way 55 (2016), 7–16. Übersetzung: Bernhard Knorn SJ.

2	 Zitate aus dem Exerzitienbuch [= GÜ] und dem Pilgerbericht [= PB] nach: Ignatius von Loyola, Grün-
dungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Würzburg 1998.

Bestätigung durch Gott 
Entscheidungen im Pilgerbericht des Ignatius1

Wenn ich auf die Jahre zurückblicke, in denen ich Exerzitien gegeben, geistlich 
begleitet und die Methoden der ignatianischen Spiritualität unterrichtet habe, 
wird mir eines deutlich: Viele Menschen, die wichtige Entscheidungen geistlich 
klären, fragen nach Gottes Bestätigung für das, was sich aus ihrem Gebet und 
ihren Überlegungen ergeben hat. Für Ignatius war das Deuten oder Klären des 
Willens Gottes nicht nur Gegenstand eines Entscheidungsprozesses, sondern er 
fragte auch, ob die Entscheidung letztlich bestätigt wurde.

Die Erfahrung der Bestätigung ist ein ganz besonderer Moment im Unterschei­
den und Entscheiden, sei es bei einer Lebenswahl oder bei der Reform des Lebens, 
oder bei den alltäglichen Entscheidungen, die das Gebet des Tagesrückblicks ans 
Licht bringt. Wir lernen aus der Erfahrung des Ignatius und aus seinen Einsichten 
im Exerzitienbuch, dass Gott uns seine Führung mitteilt in „drei Zeiten, von de­
nen in jeder eine gesunde und gute Wahl getroffen werden kann“ (GÜ 175–177)2, 
und zwar durch 1. die Bewegung einer unmittelbaren Erkenntnis „ohne zu zwei­
feln oder zweifeln zu können“; 2. das Abwägen innerer Bewegungen aus der „Er­
fahrung der Unterscheidung verschiedener Geister“; und 3. den Gebrauch der 
Vernunft während einer Zeit der „Ruhe“.

Auf all diesen drei Wegen möchte Gott die Bestätigung mitteilen. Doch wie 
kommen wir zur Erkenntnis, dass die Ergebnisse eines Unterscheidens oder Ent­
scheidens von Gott bestätigt werden und ob unsere Wahl wirklich in die Richtung 

Nachfolge

Kevin Leidich SJ | Los Altos (Calif. /USA)

geb. 1952, Exerzitienbegleiter, Lehrer an Schulen 
und in der religiösen Erwachsenenbildung

kleidich@jesuits.org

16



3	 C. Kardinal Martini (1927–2012): Jesuit, Bibelwissenschaftler, Erzbischof von Mailand, geistlicher 
Schriftsteller [Anm. d. Übers.].

4	 Diese und alle weiteren Hervorhebungen im Zitat vom Verf.; auf diese Stellen wird im Folgenden ein­
gegangen.

geht, in die Gott uns zu gehen einlädt? Welche Zeichen wir erwarten können, 
wenn der Unterscheidungsprozess von Gott bestätigt wird, wird im Exerzitien­
buch, in den Regeln zur Unterscheidung der Geister oder in den Anmerkungen 
zur Entscheidungsfindung nicht allgemein auf klare und systematische Weise 
dargestellt.

Im Pilgerbericht des Ignatius ist jedoch ein Katalog klarer Kriterien zu finden. 
Carlo Kardinal Martini3 hat ihn bei Exerzitien für Jesuiten der kalifornischen Jesu­
itenprovinz im Sommer 1991 vorgestellt. Im Folgenden sollen diese Kriterien an­
hand von zwei sehr bedeutsamen Abschnitten aus dem Pilgerbericht aufgeschlüs­
selt werden, die sich unmittelbar im Anschluss an die Beschreibung von Ignatius‘ 
Bekehrung finden:

„Und die vergangenen Gedanken begann er bereits mit dem heiligen Verlan­
gen, das er hatte, zu vergessen. Und dies wurde ihm durch eine Heimsuchung auf 
diese Weise bestätigt: Eine Nacht war er wach und sah deutlich4 ein Bild unserer 
Herrin mit dem heiligen Jesuskind, bei deren Anblick über einen beachtlichen 
Zeitraum er sehr übermäßige Tröstung empfing. Und er verblieb mit solchem Ekel 
gegen sein ganzes vergangenes Leben und besonders gegen Dinge des Fleisches, 
dass ihm schien, ihm seien alle Vorstellungsbilder aus der Seele genommen, die er 
zuvor in ihr gemalt trug. Und so hatte er seit jener Stunde bis zum August des Jah­
res 1553, da dies geschrieben wird, niemals mehr auch nur eine geringste Zustim-
mung in Dingen des Fleisches. Und aus dieser Wirkung kann man urteilen, dass 
die Sache von Gott war, obwohl er es nicht zu bestimmen wagte und auch mehr 
nicht sagte, als das oben Gesagte zu behaupten. Doch sowohl sein Bruder wie alle 
übrigen Hausbewohner konnten am Äußeren die Veränderung erkennen, die inner­
lich in seiner Seele geschehen war.

Indem er sich um nichts kümmerte, verharrte er bei seiner Lektüre und bei sei­
nen guten Vorsätzen. Und die Zeit, die er mit den Hausbewohnern verkehrte, ver­
wandte er ganz auf Dinge Gottes, womit er ihren Seelen Nutzen bewirkte. Und da 
er viel Geschmack an jenen Büchern fand, kam ihm in den Sinn, einige wesent­
lichere Dinge aus dem Leben Christi und der Heiligen in Kürze herauszuschrei­
ben. Und so begibt er sich daran, mit viel Sorgfalt ein Buch zu schreiben, welches 
etwa 300 Seiten hatte, alle im Quartformat beschrieben, – denn er begann bereits, 
ein wenig im Haus herum aufzustehen –: die Worte Christi mit roter Tinte, die 
unserer Herrin mit blauer Tinte; und das Papier war geglättet und liniert; und mit 
schöner Schrift, da er ein sehr guter Schreiber war. Einen Teil der Zeit verbrachte 
er mit Schreiben, einen Teil mit Gebet. Und die größte Tröstung, die er empfing, 
war, den Himmel zu schauen und die Sterne. Dies tat er viele Male und über lange 

17

Bestätigung durch Gott



Zeit; denn dadurch verspürte er in sich einen sehr großen Eifer, Gott unserem Herrn 
zu dienen. Er dachte viele Male an seinen Vorsatz und wünschte, bereits ganz ge­
sund zu sein, um sich auf den Weg zu machen.“ (PB 10–11)

Auf den ersten Blick wirken diese Abschnitte wie eine einfache Erzählung. Zu 
Beginn des ersten Teils aber, in dem Ignatius seine Bekehrungserfahrung mit ih­
rem „Nachglühen“ in Beziehung setzt, sagt er klar, dass er aus Erfahrung objektive 
Zeichen von Gottes Bestätigung für seine neue Lebensausrichtung beschreibt: Das 
Verlangen „wurde ihm durch eine Heimsuchung bestätigt“, und „aus dieser Wir­
kung kann man urteilen, dass die Sache von Gott war“. Die beiden Abschnitte, die 
Ignatius gegen Ende seines Lebens diktiert hat und in denen er über sein Leben in 
geistlicher Unterscheidung reflektiert, geben das reife Verständnis von Gottes Be­
stätigung wieder, die er während der Zeit unmittelbar nach seiner Bekehrung im 
Schloss von Loyola erfahren hat, als er noch seine Wunden heilen ließ.

Nach Kardinal Martini enthält dieser Schlüsseltext aus dem Pilgerbericht fünf 
objektive Kriterien, mit denen man beurteilen kann, ob jemand vom Geist Gottes 
geführt und bestätigt wird während jeder dieser „drei Zeiten“, in denen wir dem 
Einfluss Gottes auf unsere Entscheidungsfindung begegnen. Um zu verstehen, 
was Ignatius über die Art der Bestätigung mitteilt, müssen wir genau auf das Gen­
re der Erzählung achten. Dies gilt für die sorgfältig ausgewählten Geschichten in 
diesen beiden Abschnitten und an anderen Stellen im Pilgerbericht. Indem er sei­
ne Lebenserfahrung als Beispiel nimmt und über die dreißig Jahre, seitdem er das 
Exerzitienbuch zu schreiben begonnen hatte, reflektiert, bietet Ignatius in diesen 
zwei bedeutsamen Abschnitten seines Pilgerberichts eine differenziertere oder 
weiter entwickelte Darstellung von Gottes Bestätigung. Er beschreibt darin fünf 
grundlegende Kriterien für eine Bestätigung:
1. Klarheit, weil Gott nicht unverständlich ist (er sah deutlich ein Bild);
2. Beständigkeit, weil Gott nicht launisch ist (er hatte niemals mehr auch nur eine 

geringste Zustimmung in Dingen des Fleisches);
3. Äußeres Verhalten (sie konnten am Äußeren die Veränderung erkennen, die in­

nerlich in seiner Seele geschehen war);
4. Nutzen für andere (er bewirkte ihren Seelen Nutzen);
5. Verlangen zu dienen (ein sehr großer Eifer, Gott unserem Herrn zu dienen).
Diese fünf Kriterien für eine Bestätigung ergeben eine wertvolle und objektive 
Richtschnur, mit der man den ganzen Pilgerbericht als geistliche Schrift verstehen 
kann. Nicht alle dieser fünf Kriterien treffen auf jeden Unterscheidungsschritt 
zu, den Ignatius für uns als Beispiel nützlich hielt und den er sich in diese Schrift 
aufzunehmen und zu diktieren entschied. Ein oder zwei Kriterien für eine Bestäti­
gung können in einer bestimmten Situation eher zutreffen als die anderen. Die 
Weisheit dessen, was Ignatius beschreibt, zeigt sich in der konkreten Anwendung 
und wird mit Beispielen erläutert, die im Pilgerbericht unmittelbar auf die soeben 
erzählte Episode folgen:

18

Nachfolge



„Und indem er seine Pläne machte, was er tun würde, nachdem er von Jerusalem 
zurückgekehrt wäre, um immer in Buße zu leben, bot sich ihm an, in die Kartause 
von Sevilla einzutreten, ohne zu sagen, wer er sei, damit sie ihn geringachteten, 
und dort nur Kräuter zu essen. Doch wenn er ein anderes Mal wieder an die Bu­
ßen dachte, die er, in der Welt umherziehend, auszuführen verlangte, erkaltete 
ihm das Verlangen nach der Kartause.“ (PB 12)

In die Mönchsgemeinschaft der Kartäuser von Sevilla einzutreten, ist sicher 
eine gute Wahl im äußeren Verhalten. Für Ignatius war diese Wahl anfangs aus 
verschiedenen Gründen attraktiv. Das Verlangen jedoch „erkaltete“ in ihm im­
mer mehr. Ignatius realisierte, dass dieses strikt monastische Ordensleben nicht 
die Richtung war, in die Gott ihn führen wollte, da sein anfängliches, begeister­
tes Verlangen nicht dauerhaft war. Kurz darauf, als Ignatius zu seiner Reise durch 
Nordspanien mit dem Ziel, nach Jerusalem zu gelangen, aufbrach, begegnete 
er auf dem Weg einem Mauren, und die beiden Reisenden begannen ein langes 
Gespräch. Nachdem er nur zwei Begegnungen im Pilgerbericht in einer solchen 
Genauigkeit beschreibt, sollten wir die Erzählung dieses relativ komplexen Bei­
spiels lesen, in dem es um die Entdeckung und Anwendung verschiedener entge­
gengesetzter Geister geht, die im Leben des Ignatius wirken. Er spricht in dieser 
Erzählung von sich in der dritten Person als dem „Pilger“:

„Wie er also seines Weges zog, holte ihn ein Maure ein, ein Reiter auf einem 
Maultier. Und wie die beiden miteinander sprachen, kamen sie darauf, über un­
sere Herrin zu sprechen. Und der Maure sagte, es schiene ihm wohl, dass die Jung­
frau ohne einen Mann empfangen habe; aber das Gebären und dabei Jungfrau-
Bleiben, das könne er nicht glauben. Und er gab dafür die natürlichen Gründe, 
die sich ihm anboten. Der Pilger konnte ihm diese Auffassung, so viele Gründe er 
ihm gab, nicht auflösen. Und so ritt der Maure mit soviel Eile voran, dass er ihn 
aus der Sicht verlor. Er blieb im Nachdenken darüber, was mit dem Mauren gewe­
sen war.

Und dabei kamen ihm einige Regungen, die in seiner Seele Unzufriedenheit 
bewirkten. Ihm schien, dass er seine Pflicht nicht getan habe; und auch verur­
sachten sie ihm Unwillen gegen den Mauren. Es schien ihm, er habe schlecht 
getan, zuzulassen, dass ein Maure solche Dinge über unsere Herrin sage, und dass 
er verpflichtet sei, ihre Ehre wiederherzustellen. Und so kam ihm das Verlangen, 
den Mauren suchen zu gehen und ihm Dolchstöße zu versetzen für das, was er 
gesagt hatte.

Und indem er lange im Kampf dieser Wünsche verharrte, blieb er zum Schluss 
im Zweifel, ohne zu wissen, was zu tun er verpflichtet sei. Der Maure, der vorange­
ritten war, hatte ihm gesagt, dass er an einen Ort reiste, der ein wenig weiter vor­
an auf seinem selben Weg lag, ganz nahe bei dem Königsweg, aber nicht, dass 
der Königsweg durch den Ort ging. Und indem er es so müde geworden war, 
zu erforschen, was gut zu tun wäre, und er nichts Gewisses fand, wozu er sich 

19

Bestätigung durch Gott



entschließen sollte, entschloss er sich zu diesem: nämlich, das Maultier mit ver­
hängtem Zügel zu dem Ort gehen zu lassen, wo die Wege sich teilten. Und wenn 
das Maultier auf dem Weg in das Städtchen ginge, würde er den Mauren suchen 
und ihn mit Dolchstößen versehen; wenn es nicht in Richtung des Städtchens 
ginge, sondern auf dem Königsweg, ihn in Ruhe lassen. Und indem er es so tat, 
wie er gedacht hatte, wollte unser Herr, dass das Maultier den Königsweg nahm 
und den Weg zum Städtchen ließ, obwohl das Städtchen wenig weiter als dreißig 
oder vierzig Schritte weit lag und der Weg, der dorthin ging, sehr breit und sehr 
gut war.“ (PB 15–16)

Diese wohlbekannte Begebenheit stellt dar, wie unreif Ignatius‘ geistliches 
Verstehen noch war, obwohl er erst kurz zuvor sein Bekehrungserlebnis hatte. 
Da er „[zugelassen hatte], dass ein Maure solche Dinge über unsere Herrin sage“, 
war Ignatius versucht, „ihm Dolchstöße zu versetzen für das, was er gesagt hatte“. 
Ignatius verstand zu dieser Zeit das Wesen seiner unterschwellig gewaltbereiten, 
schlechten Haltungen nicht und dachte doch nur sehr wenig über die Sittlichkeit 
einer gewaltsamen Verteidigung der Ehre unserer Herrin nach, ohne zu realisie­
ren, dass das ‚äußere Verhalten‘ dieser Tat gegen Gottes Willen war. Dennoch ließ 
ihn der „Kampf dieser Wünsche“ zögern, was ihn verwirrte. Ignatius dachte im 
Jahre 1523 fälschlich, Gott würde durch die willkürliche Entscheidung des Maul­
tiers wirken. Erst später, mit der Weisheit, die er aus seiner Erfahrung in Manresa 
gewonnen hatte, konnte der geistlich reifere Ignatius wahrnehmen, dass Gott um 
ihn rang durch die verschiedenen ‚miteinander kämpfenden‘ und ‚zweifelhaften‘ 
Gefühle, die er spürte, als „er es so müde geworden war, zu erforschen, was gut zu 
tun wäre“, und ihm die Klarheit fehlte. Diese Begebenheit mit dem Mauren stellt 
eine Entscheidung gemäß der „zweiten Zeit“ dar, also „die Erfahrung der Unter­
scheidung verschiedener Geister“. Diese Begegnung ist außerdem ein Beispiel für 
das Ausbleiben von Gottes Bestätigung, da es an Klarheit fehlte und der Mangel 
an gutem ‚äußeren Verhalten‘ wegen der Versuchung, einen anderen Reisenden 
mit dem Dolch niederzustechen, offensichtlich war.

Beide Geschichten – Ignatius‘ anfängliche Begeisterung von den Kartäusern 
und die Begebenheit mit dem Mauren – zeigen, dass bei diesen Entscheidungen, 
vor die Ignatius kurz nach seiner Bekehrung gestellt war, die Bestätigung von Gott 
ausblieb. Welche Beispiele aber zeigen, dass Gott eine Entscheidung von Ignatius 
nach den Kriterien, die Kardinal Martini identifiziert hat, bestätigt? Der Rest des 
Pilgerberichts stellt dar, wie Ignatius schrittweise hineinwächst, die Kriterien für 
Gottes Bestätigung zu erkennen und zu verstehen, und zwar v.a. nach seiner Er­
leuchtungserfahrung am Cardoner.

Nach der Phase seiner Bekehrung in Loyola suchte Ignatius, in welche Rich­
tung Gott ihn konkret berief. Zusätzlich zum Gespräch mit Gott im Gebet ergab 
sich als primärer Weg, um mit Gottes Willen in Einklang zu kommen, immer 
mehr die Arbeit in Gottes Weinberg im Dienst an anderen. Doch was für ein 

20

Nachfolge



Dienst es genau sein sollte, war für Ignatius schwierig zu bestimmen. Im Jahr nach 
seiner Bekehrung (1523), während seiner Pilgerfahrt nach Jerusalem, wurde sein 
Verlangen, dort zu bleiben und zu dienen, durch die Franziskaneroberen im Heili­
gen Land aus verschiedenen praktischen Gründen enttäuscht. Als er damit fertig 
werden musste, dass seine Pläne so unglücklich durchkreuzt wurden, lernte Ignati­
us viel über den Prozess von Unterscheidung und Bestätigung.

„Sein fester Vorsatz war, in Jerusalem zu bleiben und immer jene Heiligen Stät­
ten zu besuchen. Und auch hatte er außer dieser Andacht den Vorsatz, den Seelen 
zu helfen (…) Der Guardian antwortete ihm, er sehe nicht, wie sein Bleiben mög­
lich sein solle, da das Haus in so großer Not sei, dass es nicht den Unterhalt der 
Mönche tragen könne; und aus diesem Grunde sei er entschlossen, einige mit den 
Pilgern nach hier zu schicken (…) Und der Provinzial sagt ihm mit guten Worten, 
wie er von seiner guten Absicht erfahren habe, an jenen Heiligen Stätten zu blei­
ben; und er habe gut über die Sache nachgedacht; und wegen der Erfahrung, die 
er mit anderen habe, urteile er, es sei nicht angebracht. Denn viele hätten jenes 
Verlangen gehabt, und mancher sei gefangen worden, mancher gestorben; und da­
nach sei der Orden verpflichtet geblieben, die Gefangenen loszukaufen.“ (PB 45f.)

Man kann sich vorstellen, wie der eigensinnige Ignatius auf dieses Hindernis 
reagierte. Aber die verschiedenen Gründe, die der Franziskaner-Guardian und der 
Franziskaner-Provinzial anführten, hatten die Eigenschaft der ‚Klarheit‘. Ignatius 
lernte mit dieser traumatischen Durchkreuzung seiner Pläne, dass er auf die Ge­
danken und Gefühle anderer hören musste, um eine ausgewogene und gute Unter­
scheidung zu treffen. Von nun an sollte er Vorgesetzten immer gehorchen, wenn 
ihre Gründe die Eigenschaft der Klarheit besaßen, auch wenn er ihrem Urteil nicht 
zustimmte.

Da seine lange verfolgten Pläne und Träume im Heiligen Land zunichte ge­
macht wurden, musste sich der Pilger Ignatius weiterhin fragen, wozu Gott ihn 
berief. Bei seiner Rückkehr nach Europa traf Ignatius eine wichtige Entscheidung 
für seine Zukunft: „Seit der genannte Pilger eingesehen hatte, dass es Gottes Wille 
war, dass er nicht in Jerusalem sei, dachte er ständig bei sich nach: Was tun? Und 
am Schluss neigte er mehr dazu, eine Zeit zu studieren, um den Seelen helfen zu 
können; und er entschloss sich, nach Barcelona zu gehen.“ (PB 50)

Als die Tür, um nach Jerusalem zu gehen und dort zu bleiben, für Ignatius ge­
schlossen war, wurde in seiner Spiritualität die Arbeit im Weinberg des Herrn im 
Dienst für andere zum Hauptkriterium dafür, ob man mit Gottes Willen in Ein­
klang steht. Ignatius erkannte, dass er sein Wissen durch ein Studium erweitern 
musste, um anderen und Gott wirksamer zu dienen. Diese Entscheidung wurde 
durch Ignatius‘ Freundin Isabel Roser und seinen Lateinlehrer Magister Ardèvol 
bestätigt: „Beiden schien es sehr gut“ (PB 54). Die Erfahrung einer zusätzlichen 
Bestätigung durch andere bekräftigte für Ignatius, wie wichtig dies im Unterschei­
dungsprozess ist.

21

Bestätigung durch Gott



Die Enttäuschung in Jerusalem war für Ignatius nicht das einzige Hindernis, auf 
das er während seiner langen Entdeckungsreise zu dem, ‚was zu tun war‘, stieß. 
Als er in Alcalá und Salamanca von 1526 bis 1528 studierte, wurde er mehrfach 
von der Inquisition untersucht, er musste sich drei kirchlichen Prozessen unter­
ziehen und wurde angeklagt, ohne ausreichende Bildung zu predigen (PB 58–63). 
1528 reiste Ignatius nach Paris, um seine Studien in einer Umgebung, in der er 
freier über seine geistlichen Erfahrungen sprechen konnte, von neuem anzufan­
gen. Über geistliche Gespräche begann er Schritt für Schritt ein paar bleibende 
Gefährten zu gewinnen, zunächst seine Zimmergenossen Francisco Javier und 
Peter Faber, „die er danach mittels der [Geistlichen] Übungen für den Dienst 
Gottes gewann“ (PB 82).

Ignatius war sehr ermutigt durch den Nutzen, den verschiedene Menschen 
aus den Geistlichen Übungen zogen. Als er beobachtete, wie fruchtbar sie in 
Francisco Javier, Peter Faber und anderen wirkten, wurde er in der Ausrichtung 
seines Dienstes sehr bestätigt. Indem sie die Exerzitienerfahrung weitergaben, 
schlossen sich ihnen noch mehr an, so dass letztlich sieben gleichgesinnte Ge­
fährten die privaten Gelübde der Keuschheit und Armut am Montmartre in Paris 
am 15. August 1534 ablegten. Bei der Gelübdefeier versprachen diese sieben Ge­
fährten auch, nach Jerusalem zu reisen und „ihr Leben zum Nutzen der Seelen 
zu verbringen; und wenn ihnen nicht die Erlaubnis, in Jerusalem zu bleiben, 
gegeben würde, nach Rom zurückzukehren und sich dem Stellvertreter Christi 
anzubieten, damit er sie einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und 
zum Nutzen der Seelen“ (PB 85).

Wegen des Krieges zwischen der Republik Venedig und dem Osmanischen 
Reich im Mittelmeer mussten die Gefährten ein Jahr lang in Venedig warten, und 
Ignatius‘ Plan, in Jerusalem zu predigen, wurde ein weiteres Mal durchkreuzt. Die 
Gefährten reisten nach Rom, um den zweiten Teil ihres Gelübdes zu erfüllen und 
sich dem Papst zum Dienst zur Verfügung zu stellen: „Und als er an einem Tag, ei­
nige Meilen, bevor er nach Rom gelangte, in einer Kirche war und betete, verspür­
te er eine solche Veränderung in seiner Seele und hat so klar gesehen, dass Gott 
Vater ihn zu Christus, seinem Sohn, stellte, dass ihm der Mut nicht ausreichen 
würde, daran zu zweifeln, dass vielmehr Gott der Vater ihn zu seinem Sohn stell­
te“ (PB 96). Diese starke Erscheinungserfahrung im Gebet in der kleinen Kirche 
von La Storta wurde zu der Bestätigung, die Ignatius die letzten siebzehn Jahre 
gesucht hatte, um zu erkennen, wohin genau Gott ihn rief. Sie ist auch ein klares 
Beispiel für die „erste Zeit“, in der es passt, „eine gesunde und gute Wahl zu tref­
fen“: die Bewegung einer unmittelbaren Erkenntnis, „ohne zu zweifeln oder zwei­
feln zu können“.

Nach seiner Bekehrung hat Ignatius über siebzehn Jahre hinweg danach ge­
sucht, ‚was zu tun war‘: in einer geistlichen Pilgerreise des Unterscheidens, die in 
der Bestätigungserfahrung und v.a. in der tiefen Gebetserfahrung von La Storta 

22

Nachfolge



ihren Höhepunkt erreichte. Luis Gonçalves da Câmaras Nachwort zum Pilgerbe-
richt fasst die Summe und das letzte Ziel des geistlichen Wegs von Ignatius zusam­
men: „So wachse er immer in der Andacht, das heißt, in der Leichtigkeit, Gott zu 
finden, und jetzt mehr als in seinem ganzen Leben. Und jedesmal und zu jeder 
Stunde, da er Gott finden wolle, finde er ihn“ (PB 99).

Für eine apostolisch ausgerichtete Spiritualität wie die des Ignatius wirkt nichts 
deutlicher bestätigend, als eben in Klarheit zu entdecken, wie Gott konkret und 
persönlich im Leben eines Menschen sich müht, und zwar durch dessen tägliche 
Entscheidungen zu Dienst, Glaube und Liebe. In meiner eigenen Seelsorgserfah­
rung bei geistlicher Begleitung, im Unterrichten und bei geistlichen Gesprächen 
habe ich diese fünf Kriterien, die Kardinal Martini herausgearbeitet hat, vielen 
Menschen vermittelt und mit ihnen angewandt. Sie haben ihnen bei ihrem Ent­
scheiden und im Prozess individuellen und gemeinsamen Unterscheidens frucht­
bare Klarheit geschenkt und sind ihnen nützlich geworden.

Diese fünf praktischen und weisen Kriterien sind eine wichtige Richtschnur 
für die Lektüre des Pilgerberichts als Gesamtwerk und für das Verständnis seiner 
geistlichen Bedeutung. Viele der großen Entscheidungen, vor die Ignatius gestellt 
war und die er später in den Pilgerbericht aufnahm, können im Licht dieser fünf 
Kriterien als Bestätigung verstanden werden: sein Ringen mit Skrupeln und das 
übermäßige Fasten in Manresa (PB 21–25); sein Staunen und die außerordentlich­
en Trosterfahrungen, als er zu studieren oder zu schlafen versuchte (PB 26); sein 
Dienst des geistlichen Gesprächs während seiner Tage in Haft (PB 67); das Einord­
nen seiner Gefühlsregungen auf dem Weg nach Rouen, um den kranken Spanier 
zu besuchen (PB 79); der Zweifel, ob er einen Escudo, eine Goldmünze, zahlen 
sollte, um sein Diplom in Paris zu erhalten (PB 84).

Ich meine außerdem, dass diese fünf Kriterien fruchtbar auf die Unterschei­
dung von ‚falschem‘ und ‚wahrem‘ Trost nach den Regeln der Zweiten Woche 
zur Unterscheidung der Geister (GÜ 328–336) angewendet werden können. Die 
Geschichte, wie Ignatius die Unterscheidung entdeckt hat, und ebenso, wie seine 
Entscheidungen von Gott im Pilgerbericht bestätigt wurden, wird für uns zu einem 
Vorbild, wenn wir in unserem eigenen Leben entdecken, wie Gott darin gegenwär­
tig ist und wirkt, und wir darauf antworten.

23

Bestätigung durch Gott


