
Heilige Gastfreundschaft
Louis Massignon als Prophet des islamisch-christlichen Dialogs

In den gegenwärtigen Debatten um die Aufnahme von Flüchtlingen, die Integra-
tion von Ausländer(inne)n, den geplanten Bau einer Moschee oder vergleichbare 
Themen wird unschwer erkennbar, dass die muslimische Präsenz in Europa bei 
einer zunehmenden Anzahl von Menschen – darunter auch Christen – Besorgnis 
erregt und Reaktionen erzeugt, die bis hin zu Aggression und Ablehnung reichen. 
An guten Initiativen und Aufklärungsarbeit fehlt es nicht, dennoch ist der Weg 
des christlich-islamischen Dialogs mit Schwierigkeiten gepflastert, v.a. dann, 
wenn er heikle Fragen nicht ausspart. 

Zum Dialog gibt es jedoch keine Alternative, zumal die Statistiken vorausse-
hen, dass im Jahre 2050 ein Drittel der Weltbevölkerung aus Christen und ein 
weiteres Drittel aus Muslimen bestehen wird. Was können wir heute tun, um den 
sozialen Frieden und das Zusammenleben zu fördern? Was kann uns dazu anre-
gen, religiöse und kulturelle Vorurteile und Blockaden zu überwinden? Auf dem 
Weg zu einer besseren Verständigung kann uns ein Christ des vorigen Jahrhun-
derts helfen, den Papst Pius XI. scherzend einen „katholischen Muslim“ nannte1, 
und dessen Lebenswerk an der Kreuzung von Literatur, Religion und Politik steht. 

Louis Massignon wurde am 25. Juli 1883 in Nogent-sur-Marne in der Nähe 
von Paris geboren. Sein Vater Fernand Massignon, Maler und Bildhauer unter 
dem Pseudonym Pierre Roche, war Agnostiker, seine Mutter Marie Hovyn dage-
gen eine tiefgläubige Frau. Er besuchte das berühmte Lycée Louis-le-Grand in 
Paris, wo er sich mit Henri Maspero befreundete, dem später angesehenen Sino-
logen und Sohn des großen Ägyptologen Gaston Maspero, und sich mit ihm für 
den Mittleren und Fernen Osten begeisterte. Mit der Entdeckung seiner Berufung 

1	 D. Avon, Les Frères Prêcheurs en Orient: Les dominicains du Caire. Paris 2005, 334.

Nachfolge

Carol Cooke Eid dmm | Rom

geb. 1966, Mitglied der Gemeinschaft al-Khalil in 
Deir Mar Musa al-Habashi (Syrien), Dozentin für 
Arabistik und Islamwissenschaft am PISAI (Rom)

sr.carol_dmm@yahoo.fr

24

Nachfolge



zum Orientalisten im späten Jugendalter entfernte sich Massignon allmählich 
vom christlichen Glauben und wandte sich immer mehr einer humanistischen 
Haltung zu. Die Begegnung mit dem Schriftsteller Joris-Karl Huysmans, einem 
Freund seines Vaters, der zum katholischen Glauben konvertiert war, prägte ihn 
jedoch für den Rest seines Lebens.  

Frühes Interesse am Orient 

Nach dem Abitur mit 17 Jahren, entwickelte Massignon eine „säkuläre Wut zu 
verstehen“2: Er studierte Literatur, Geografie, Geschichte und orientalische Spra-
chen. Im Zuge seiner Studien und Recherchen kam er wiederholt nach Mesopota
mien und Nordafrika, wo er die arabische Gastfreundschaft kennenlernte und 
Zeuge einer tiefen muslimischen Religiosität wurde. 1906 erhielt er das Diplôme 
d'Études Supérieures für eine Studie über Marokko. Von Gaston Maspero zum Mit
glied des Institut Français d'Archéologie Orientale berufen, wurde er im selben 
Jahr nach Kairo gesandt, wo er begann, ein ausschweifendes Leben zu führen. 
Dort entdeckte er in einem Sammelwerk von Biographien muslimischer Heiliger 
(Taḏkirat al-awliyā') die mystische Figur al-Ḥallāǧ3 und beschloss, über ihn eine 
Dissertation zu schreiben. Im Rahmen einer archäologischen Mission kam er 
1907 nach Bagdad, wo al-Ḥallāǧ zeitweise gelebt hatte und später verurteilt und 
hingerichtet wurde. Dort lebte Massignon zunehmend wie ein Einheimischer, 
dank der Freundschaft mit seinen muslimischen Gastgeber(inne)n, die ihm in 
Erinnerung riefen, dass Gott ihn zur Anbetung erschaffen habe.

Die Heimsuchung des Fremden 

Während einer Exkursion der Spionage verdächtigt, geriet er 1908 in osmanische 
Gefangenschaft und versuchte, Selbstmord zu begehen, um der drohenden Hin-
richtung zuvorzukommen. Der Versuch misslang. Stattdessen wurde ihm durch 
das Gebet muslimischer und christlicher Fürsprecher – darunter al-Ḥallāǧ und 
dem seinerzeit in Tamanrasset lebenden Charles de Foucauld – ein tiefgreifendes 
mystisches Erlebnis zuteil, welches er später die „Heimsuchung des (göttlichen) 
Fremden“ (La Visitation de l'Étranger) nannte. Diese Erfahrung rettete ihn aus der 
Hoffnungslosigkeit und dem Schrecken vor sich selbst, führte zu seiner Bekeh-
rung hin zu einem anspruchsvollen Christsein und wurde zur Grundlage seiner 
lebenslangen Beschäftigung mit dem Islam, dank dessen er den Zugang zur Trans
zendenz wiedergefunden hatte. 1909 begegnete er in Paris Charles de Foucauld, 
der sein großes Vorbild wurde. Er trug dessen geistliches Erbe weiter, folgte jedoch 

2	 C. Destremeau / J. Moncelon, Louis Massignon. Paris 2011, 35.
3	 Al-Ḥusayn ibn Mansūr al-Ḥallāǧ (857–922), umstrittener Sufi und Dichter persischer Herkunft, ist v.a. 

für seinen Ausspruch Anā al-Ḥaqq („Ich bin die Wahrheit“) bekannt.

25

Louis Massignon



4  L. Massignon, La passion de Husayn ibn Mansûr Hallâj, Bd. 1–4. Paris 1975.
5  Ders., Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane. Paris 1999.
6  Thomas von Celano I, 57.
7  L. Massignon, L'Hospitalité sacrée. Paris 1987, 64.

nicht dessen Einladung, sich seinem Leben als Einsiedler in der algerischen Wüste 
anzuschließen. 1914 heiratete Massignon. 

Nach seinem Studium der Philosophie an der berühmten islamischen Univer
sität al-Azhar, unterrichtete er von 1912–1913 an der staatlichen Universität von 
Kairo. Im ersten Weltkrieg wurde er in den Nahen Osten geschickt und erschien 
1917 an der Seite von T. E. Lawrence in der Delegation für die Verhandlungen, die 
zum Sykes-Picot-Abkommen führten. Wie dieser empfand er nach der Veröffentli-
chung der Balfour-Deklaration das Gefühl des Verrats gegenüber den Arabern.
Nach Ende des Krieges entfaltete er eine umfangreiche wissenschaftliche Tätig
keit. 1919 wurde er Professor und 1926 Lehrstuhlinhaber für Soziologie des Is-
lam am Collège de France. Inzwischen waren 1922 seine beiden monumentalen 
Dissertationen Die Passion von al-Ḥallāǧ, mystischer Märtyrer des Islam4 sowie  
Abhandlung über die Ursprünge des technischen Lexikons der islamischen Mystik5 er-
schienen. Als Direktor der jungen Zeitschrift Revue du Monde Musulman, Mitglied 
der Arabischen Akademie von Kairo und vieler anderer Institutionen, nahm er an 
allen Veranstaltungen und Publikationen der europäischen Orientalistik teil.

Badaliya

1931 trat Massignon dem franziskanischen Dritten Orden bei und nahm dabei 
den Namen Ibrahīm, den arabischen Namen Abrahams, an. 1934 legte er mit der 
Deutsch-Ägypterin Mary Kahil in einer verlassenen franziskanischen Kirche in 
Damiette (Ägypten), wo laut Legende Franz von Assisi 1219 dem Sultan al-Kāmil 
begegnet war,6 das Gelübde der Badaliya ab, in dem beide Gott ihr Leben und ihr 
Sterben für ihre muslimischen Schwestern und Brüder aufopferten – „nicht um 
sie zu bekehren, sondern damit Gottes Wille in ihnen und durch sie geschehen 
möge“7. Das arabische Wort badaliya (Stellvertretung) lehnt sich an das Wort 
badal an. Für den Islam sind abdāl von Gott auserwählte Heilige, welche die Ver-
fehlungen der Umma (der Gemeinschaft der muslimischen Gläubigen) und die 
Unordnung der Welt durch ihre Reinheit und die Aufrichtigkeit ihres Herzens 
wiedergutmachen. Dieses Gelübde der stellvertretenden Hingabe führte zur offizi-
ellen Gründung der Badaliya-Gebetsvereinigung, der sich Christen und Muslime 
anschlossen, darunter ein gewisser Kardinal Giovanni Battista Montini, der spä-
tere Papst Paul VI. 

In den Briefen an die Badaliya erklärte Massignon, dass diese „weder eine Ge
betsregel, noch eine systematische Methode der apostolischen Infiltration“ sei, 
sondern „ein schmerzhaftes Aus-sich-Herauskommen, (…) um in die Lebensachse 

26

Nachfolge



8	 Ebd., 396.
9	 Ebd., 217.
10	 Ebd., 280f.
11	 Ebd., 454 f.
12	 Ders., Ecrits Mémorables I. Hrsg. v. F. Angelier u.a. Paris 2009, 20.
13	 Ders., Badaliya, au nom de l'autre (1947-1962). Paris 2011, 186.

des Anderen einzutreten“8; „eine spirituelle Auswanderung, um Ihm (Christus) 
Gastfreundschaft in diesen anderen (muslimischen) Seelen zu gewähren, in aller 
Demut, Zurückhaltung und allem Glauben“9. 

Papst Pius XII. erteilte der Badaliya den Apostolischen Segen, da er darin „den 
Beweis der Bemühungen sah, Völker, welche die aktuellen Ereignisse feindlich ge
genüberstellen, spirituell näherzubringen“.10 Zur Förderung des kulturellen und 
geistigen Austauschs zwischen Christen und Muslimen, gründete Mary Kahil 
mit dem Beistand Massignons 1940 in Kairo Dār es-Salām, ein Studienzentrum, 
in dem regelmäßig Konferenzen stattfanden. Von ihr ermutigt und mit Einver-
ständnis der Kirche wechselte Massignon 1949 vom lateinischen in den arabisch
sprachigen griechisch-melkitischen Ritus, um als orientalischer Christ den Mus-
limen näher zu sein. 1950 wurde er mit der Erlaubnis des Heiligen Stuhls und des 
Patriarchen Maximos IV. unter Geheimhaltung von Bischof Kamel Medawar zum 
Priester ordiniert – was einem verheirateten Mann in der melkitischen Kirche of
fenstand – und zelebrierte fortan im Privaten die Eucharistie in arabischer Sprache 
für den Islam.

Gewaltloser Einsatz für Gerechtigkeit 
 
Louis Massignon stellte sich entschieden den Problemen seiner Zeit und nahm 
dafür, im wahrsten Sinne des Wortes, Prügel in Kauf: Sich selbst und dem gegeb
enen Wort treu, trat er auch politisch für die Anliegen der arabischen Welt ein. Er 
kämpfte um der Gerechtigkeit willen an vielen Fronten zugunsten der Ärmsten, 
der Bedürftigen, der Emigranten, der Gefangenen, in denen er Gott sah, „diesen 
Armen, diesen Auswanderern par excellence, der sich hinter der Gestalt des Un-
glücklichsten unter unseren ausländischen Gästen verbirgt, und demgegenüber es 
gilt, Gastfreundschaft auszuüben“11. Er leitete u.a. das Comité Chrétien d'Entente 
France-Islam, das Comité France-Maghreb, das Comité pour l'amnistie aux condam-
nés politiques d'outre-mer, die Gesellschaft Amis de Gandhi. Über seinen sozialen 
und politischen Einsatz für Gerechtigkeit sagte er: „Ich glaube, Gerechtigkeit ist 
die Vollkommenheit der Liebe“12 und erklärte, es sei „eine christliche Haltung, die 
von Wahrheit und Gerechtigkeit Zeugnis ablegt und sie mit gelassener Gewaltlo-
sigkeit fordert“13. Er betonte die Notwendigkeit einer gewaltlosen Haltung, zumal 
er 1931 Gandhi in Paris begegnete und sich dessen Prinzipien des gewaltlosen 
Handelns – ahimsa und satyagraha – zu eigen gemacht hatte: „Unsere Haltung der 
Gewaltlosigkeit ist grundlegend: Gebet, Fasten, Opfer. Es sind keine Kapitulatio

27

Louis Massignon



nen, sondern spirituelle Waffen, nicht um die Exzesse der beiden sich bekämp-
fenden Terrorismen zu mäßigen, sondern um sie zu überwinden.“14  

Obwohl seit 1954 im Ruhestand, widmete sich Massignon unermüdlich den 
Werken der Barmherzigkeit und ging des öfteren auf Pilgerreisen. Im selben Jahr, 
mitten im Algerienkrieg, führte er in der Bretagne eine islamisch-christliche Wall-
fahrt ein. Das gemeinsame Pilgern von Christen und Muslimen betrachtete er als 
Weg zur Versöhnung und Vorwegnahme des langersehnten Friedens. Am 31. Ok-
tober 1962 beendete ein Herzinfarkt die irdische Pilgerreise Massignons zur Zeit 
der Vigil von Allerheiligen, ein Fest, das für ihn von großer Bedeutung war.

Das spirituelle Erbe Massignons

Seit dem Tod Massignons vor mehr als vierundfünfzig Jahren hat sich die Welt 
grundlegend verändert. Heute sind wir jedoch mit Fragen und Problemen kon-
frontiert, die er vorausahnte und auf die er prophetische Antworten gab. Aktuell 
sind v.a. seine Stellungnahmen zum Heiligen Land. Er erläuterte, wie die darin 
stattfindenden Ungerechtigkeiten zu einem endlosen Krieg führen würden, des-
sen eindrückliches Symbol die Flüchtlinge und die Vertriebenen sind. Die Um-
wandlung des zionistischen Traums in eine Staatsstruktur und die Deportation 
der Araber würden dazu beitragen, Konflikte zu nähren und zu verbreiten, die 
schließlich in einen befürchteten Weltkrieg münden. Für Massignon war das Hei-
lige Land der symbolträchtige Kindergarten der Menschheit, und die Versöhnung 
zwischen den drei Religionen des Buches sollte demnach in Jerusalem erfolgen. 
Darum versuchte er synergetische Beziehungen zu schaffen zwischen Christen 
und jenen Muslimen und Juden, die seine diesbezügliche Vision teilten.

Die heilige Gastfreundschaft
Im Zeitalter der Globalisierung, der vielfachen Vernetzung, der vermehrten Mo-
bilität von Menschen (Studien- oder Erholungsreisen, ökonomisch oder politisch 
bedingte Migration) sind wir auf vielerlei Weise mit dem Thema des Andersseins 
bzw. des Fremdseins konfrontiert. Im Zugehen auf die Fremden jenseits unserer 
Grenzen und im Umgang mit den Fremden unter uns, abwechselnd Gast und 
Gastgeber, haben wir in diesen anspruchsvollen Rollen Vieles zu lernen. Massig
non hat beide Rollen gekannt und die Gastfreundschaft zum spirituellen Prinzip 
erhoben, das er in Abraham entdeckte, der als Fremdling im fremden Land zum 
Gastgeber für Gott wurde. Er sprach von der Gastfreundschaft geradezu als Religi
on, die er von den Arabern gelernt habe, als er gefangen, in Todesgefahr und als 
Spion denunziert war. Als Zeuge der Kolonialzeit litt er unter der Überschreitung 
der Grenzen vieler Menschen und Völker durch Eroberung, Unterwerfung, Miss-

14	 Ebd., 168.

28

Nachfolge



brauch der gewährten Gastfreundschaft und Missachten des gegebenen Wortes. 
Er identifizierte sich mit der islamischen Minderheit in Frankreich – den verach-
teten und missbrauchten nordafrikanischen Einwanderer(inne)n, ebenso mit der 
islamischen Mehrheit in Nordafrika und im Nahen Osten, die unter der Kolonial- 
und Postkolonialpolitik viel durchmachte. Er betonte die Pflicht, „die kollektive 
Bewusstwerdung einer wachsenden Anzahl von muslimischen Gläubigen weltweit 
von innen her zu verstehen und sie brüderlich zu begleiten“15, und unterstrich die 
Notwendigkeit, der Islamophobie und einem allgemeinen Bann des Islam entge-
genzuwirken16. Die heilige Gastfreundschaft, die Massignon als Humanisierungs-
weg vorschlägt, da sie zur Entdeckung Gottes – des „Fremden“ – im Andern führt 
und zum Raum des letzten Gerichts wird (vgl. Mt 25,34–46), ist die conditio sine 
qua non zur Schaffung des Friedens.

Den Anderen kennen und lieben lernen
Bis heute kennen die meisten Christen den Islam kaum und die spirituelle Bedeu-
tung und historische Tragweite des Korans bleiben verborgen. Vom Gotteszeugnis 
der Muslime tief beeindruckt und gewandelt, kann Massignon helfen, nicht nur 
wissenschaftlich, sondern auch persönlich, den christlichen Blick auf den Islam 
zu erneuern. Er ließ sich vom muslimischen Vokabular prägen, dessen tieferen 
Sinn er zu ergründen suchte, und machte es sich zueigen. Ab seinem 13. Brief an 
die Mitglieder der Badaliya stellte er das Leben der stellvertretenden Hingabe unter 
den Rubriken der fünf Säulen des Islam vor: Glaubensbekenntnis, Gebet, Almosen, 
Fasten und die Pilgerfahrt (nach Mekka). Da diese Worte jedoch für einen Chris-
ten nicht zwingend dieselbe Wirklichkeit beschreiben, betrachten wir anhand der 
Schriften Massignons – dem „größten Muslim unter den Christen und den größ-
ten Christen unter den Muslimen“17 – den Sinn, den er ihnen gibt, und die Bedeu-
tung, die er ihnen beimisst, um seine mystisch geprägte spirituelle Grundhaltung 
besser zu verstehen.
 
Šahāda
Šahāda ist das muslimische Glaubensbekenntnis: „Ich bezeuge, dass es keinen 
Gott außer Gott gibt, und dass Muhammad der Gesandte Gottes ist“. Wenn Mas
signon allerdings von Šahāda spricht, meint er durchaus das evangelische Zeug-
nis, das die Christen ihren muslimischen Brüdern und Schwestern geben sollen. 
Es handelt sich jedoch nicht um ein einseitiges Zeugnis, denn für ihn haben 
Christen ebenfalls ein Glaubenszeugnis von den Muslimen zu erhalten. Dabei 
schwingt immer Massignons Bekehrungserfahrung mit, denn er hat – wie Charles 

15	 Ebd., 186.
16	 Ebd., 169.
17  Ibrahim Makdour am 20. Dezember 1962 an der Académie arabe du Caire, siehe  No spécial de l'Herne, 

no 13, Louis Massignon. Paris 1970, 63 u. 68.

29

Louis Massignon



de Foucauld vor ihm – durch das Glaubenszeugnis der Umma zum Glauben zu-
rückgefunden.

Weit davon entfernt, eine äußere Bekehrung der Muslime zu bezwecken, in
vestierte Massignon sein Leben, damit diese die eigene Glaubensposition vertie-
fen durch eine „innere Bekehrung“, im Blick auf eine wahre Šahāda. Auf diesem 
Hintergrund lädt er die Christen ein, im Islam das Zeugnis der einen und einzigen 
Liebe leidenschaftlich zu suchen, und darin die Spuren der Gnade und die Auf-
rufe des Hl. Geistes zu verehren. Im Gespräch mit dem Franziskaner G. Basetti-
Sani, der auf das seines Erachtens Fehlerhafte und Satanische im Koran hinwies, 
erinnerte Massignon: „Der heilige Augustinus sagt: ,Die Liebe gibt neue Augen.‘ 
Und der hl. Johannes vom Kreuz: ,Wo es keine Liebe gibt, da fügen Sie Liebe hinzu 
und Sie werden Liebe ernten.‘ Widmen Sie sich erneut dem Studium des Korans, 
diesmal mit Liebe, und Sie werden auch darin Gottes Spuren erkennen.“18  

Ṣalāt
Massignon war ein Mann des Gebets. Dem Beispiel Abrahams folgend, dessen Na-
men er trug, widmete er die drei Angelus am Tag den „drei Gebeten Abrahams“19: 
für Sodom (Gen 18,22–33), für Ismael (Gen 17,18–21) und für Isaak (Gen 22,1–
19). Er lud die Mitglieder der Badaliya ein, die Gebetsformen des Islam besser ken-
nenzulernen, und sich gleich morgens nach dem Aufwachen vor Gott anbetend 
niederzuwerfen. Üblicherweise beteten sie den Angelus am Mittag in Einheit mit 
ṣalāt al-ẓuhr, dem Mittagsgebet der Muslime, und dachten bewusst an die Mus-
lime, wenn sie freitags kommunizierten. Ab 1956 wurde beschlossen, zu Beginn 
jedes Treffens der Badaliya vor dem Kreuz stehend die Fātiḥa20 zu rezitieren. Mas-
signon selber zögerte nicht, sich dem Gebet der Muslime öffentlich solidarisch 
zu zeigen, und besuchte zu verschiedenen Anlässen die Pariser Moschee während 
des Freitagsgebets. Er glaubte fest an die Wirksamkeit des gemeinsamen Gebets. 
Zusammen mit seinem Freund Scheich el-Oqbi21, scheute er keine Mühe, damit 
sich eine islamisch-christliche Gebetsfront im Orient aufrechterhalte und verstär-
ke, und die Liebe zwischen Christen und Muslimen stärker brenne als der Hass.

Zakāt
Massignon ermahnte die Mitglieder der Badaliya, sich in Acht zu nehmen vor je
dem eigennützigen Almosen, das man aus geheimem Bekehrungseifer gibt. Für 
ihn ist Almosen ein Ausdruck des Mitgefühls, das den Egoismus aufbricht und zu 

18	 G. Basetti-Sani, Maria e Gesù figlio di Maria nel Corano. Palermo 1989.
19	 L. Massignon, Les Trois Prières d'Abraham. Paris 1997.
20	 Die Fātiḥa (Die Eröffnende) ist die erste Sure des Koran und fester Bestandteil des rituellen Gebets der 

Muslime.
21	 Scheich Tayeb el-Oqbi (1889–1960), islamischer Gelehrter und Reformist aus Algerien, Berater von 

Scharif Husayn, Gründer der L'union des croyants monothéistes (Vereinigung der monotheistischen 
Gläubigen).

30

Nachfolge



22  Judah Leon Magnes (1877–1948), Rabbiner des Reformjudentums, Pazifist, Politiker, Präsident der 
Hebräischen Universität in Jerusalem.

23  L. Massignon, Ecrits mémorables I, 14–16 u. 411 [s. Anm. 12].

Werken der Barmherzigkeit drängt. Alle Werke der Barmherzigkeit sind in einem 
einzigen verkörpert: in der heiligen Gastfreundschaft.   

Als einfühlsamer Mensch kümmerte sich Massignon diskret um Menschen in 
Not: Studierende, insbesondere jene, die aus der arabischen Welt kamen, um de-
ren Wohlbefinden und Entwicklung er besorgt war; Gastarbeiter, für die er Alpha-
betisierungskurse schaffte und die er materiell, beruflich und spirituell begleitete; 
ausländische politische Gefangene, die er regelmäßig im Gefängnis besuchte; 
Vertriebene, Flüchtlinge und im Exil Lebende, v.a. aber Palästinenser(innen), de-
ren Sache er sich zum Zeitpunkt der Gründung des Staates Israel zusammen mit 
seinem Freund Judah Magnes22 annahm. 

Ṣawm
Ramadan ist jener Monat, der die Muslime durch die Einhaltung eines gemeinsa
men Fastens eint. Massignon war schon bei seinen ersten Reisen in muslimische 
Länder durch diese gemeinsame Praxis tief beeindruckt. Als Zeichen der Brüder
lichkeit verband er sich immer konkreter damit, besonders in den dunkelsten 
Zeiten der Geschichte der Unabhängigkeitsbestrebungen in Nordafrika. Mit den 
Opfern des Kolonialismus wusste er sich auf diesem Weg solidarisch und rief 
wiederholt Christen und Muslime zu einer Fastenaktion für Gerechtigkeit und 
Versöhnung auf. Wie ein Leitmotiv (93mal!) finden wir diesen Aufruf in seinen 
letzten Schreiben an die Badaliya: „privates Fasten für Frieden und Eintracht zwi-
schen Christen und Muslimen, vor allem in Nordafrika und im Osten“.

Ḥağğ
Allein der Islam macht aus der Pilgerfahrt eine der fünf grundlegenden Säulen der 
Religion. Massignon war fasziniert von diesem sozialen Phänomen, in welchem er 
eine symbolische Vorwegnahme der in Einheit am Ziel angelangten Menschheit 
sah: „Die Reise von der Geburt bis zum Tod ist eine Art wesentlicher Wallfahrt (…) 
In der Pilgerreise wird alles Überflüssige abgelegt, es ist eine Überwindung, eine 
Vergeistigung (…) Bei seiner Ankunft in der heiligen Stätte sagt der Muslim lab-
bayk, ‚hier bin ich, Deinen Willen zu tun!‘ Gott ist unsichtbar, es gibt keine Ikone, 
kein Bild, das sein Gebet leiten kann, allein die Erwartung des Glaubens. Für Mus-
lime gibt es nur das geduldige Warten auf Vergebung. Hätten wir diese Geduld 
gehabt …“.23 

Massignon ging tatsächlich den Weg Abrahams: von Ur in Chaldäa, vorbei an 
Ḥarrān, durch Beršēba (wo Abraham seinen erstgeborenen Sohn Ismael verließ), 
Mamre (wo er um Vergebung für Sodom bat), bevor er schließlich nach Jerusalem 
gelangte. Dadurch verstand er, dass Abraham, der Vater aller Gläubigen, Pilger 

31

Louis Massignon



gewesen war, der die Seinen verlassen und mit fremden Stämmen und Völkern 
einen Freundschaftspakt geschlossen hatte – dass somit das Heilige Land nicht als 
Monopol eines bestimmten Volkes verstanden werden dürfe, sondern als gelobtes 
Land, das allen Pilger(inne)n wie Abraham offenstand.

Im Jahr 1954 hatte Massignon die Idee, am Pardon des Sept-Saints24 eine isla
misch-christliche Wallfahrt einzuführen. Er wählte diesen Ort, da er im Chris
tentum und Islam Widerhall findet: in der christlichen Heiligenlegende der Sie
benschläfer25 und in Surat al-Kahf im Koran, die in ähnlichem Wortlaut davon 
berichtet und bei jedem Freitagsgebet in der Moschee rezitiert wird. Diese Wall-
fahrt sollte Christen und Muslimen erlauben, einander in der einen Hoffnung auf 
Auferstehung zu begegnen, symbolisiert durch das Erwachen der sieben Schläfer. 
Seit ihrer Einführung findet die Wallfahrt zum Pardon des Sept-Saints jährlich am 
letzten Juli-Wochenende in Vieux-Marché statt. Am 23.–24. Juli 2016 trafen sich 
dort etwa 1.500 Pilger beider Religionen, um ein Zeichen der Solidarität zu setzen 
und ihren Wunsch nach friedlichem Zusammenleben kundzugeben. 

Fazit

Louis Massignon war eine lebendige Brücke zwischen Ost und West, Christentum 
und Islam, und ein Wegbereiter der Neupositionierung der katholischen Kirche 
zum Islam durch das II. Vaticanum (vgl. LG 16 ; NA 3). Fünfzig Jahre nach dem 
Konzil, das einen Paradigmenwechsel im Verhältnis von Christentum und Islam 
markierte, stellen wir fest, dass der Weg des christlich-islamischen Dialogs sicher 
kein leichter ist. Auf institutioneller Ebene muss u.a. eine politische Theologie der 
interreligiösen Beziehungen entwickelt und eine spirituelle Theologie im interre-
ligiösen Prozess vertieft werden; auf pastoraler Ebene sind Anstrengungen nötig, 
damit der Geist von Nostra Aetate sich auf Gemeinden und Gläubige fühlbar aus
wirkt. Dazu braucht es Nüchternheit und Realismus ebenso wie Offenheit und 
Mut zu Neuem. Von Massignon ist zu lernen, die Versöhnung zwischen Chris
tentum und Islam „von oben her“ neu zu denken und sich dafür einzusetzen, 
dass der/die Andere in seiner/ihrer eigenen spirituellen Tradition zur Vollblüte 
gelangt. Dies aber setzt voraus, die Muslime „mit Hochachtung zu betrachten“ 
(NA 3). 

24	 Der Wallfahrtsort Pardon des Sept-Saints wurde zur Erinnerung an die Siebenschläfer im 6. Jh. in 
Vieux-Marché (Côtes d'Armor) in der Bretagne errichtet.

25	 Die sieben Schläfer, in: Jacobus de Voraigne, Legenda Aurea. Einleitung, Edition, Übersetzung und 
Kommentar von B.W. Häuptli (Fontes Christiani, Sonderband). Teil 2. Freiburg i. Br. 2014, 1307–
1315.

32

Nachfolge


