Nachfolge

Carol Cooke Eid dmm | Rom

geb. 1966, Mitglied der Gemeinschaft al-Khalil in
Deir Mar Musa al-Habashi (Syrien), Dozentin fiir
Arabistik und Islamwissenschaft am PISAI (Rom)

sr.carol_dmmg@yahoo.fr

Heilige Gastfreundschaft

Louis Massignon als Prophet des islamisch-christlichen Dialogs

In den gegenwdrtigen Debatten um die Aufnahme von Fliichtlingen, die Integra-
tion von Ausldnder(inne)n, den geplanten Bau einer Moschee oder vergleichbare
Themen wird unschwer erkennbar, dass die muslimische Prasenz in Europa bei
einer zunehmenden Anzahl von Menschen - darunter auch Christen - Besorgnis
erregt und Reaktionen erzeugt, die bis hin zu Aggression und Ablehnung reichen.
An guten Initiativen und Aufklarungsarbeit fehlt es nicht, dennoch ist der Weg
des christlich-islamischen Dialogs mit Schwierigkeiten gepflastert, v.a. dann,
wenn er heikle Fragen nicht ausspart.

Zum Dialog gibt es jedoch keine Alternative, zumal die Statistiken vorausse-
hen, dass im Jahre 2050 ein Drittel der Weltbevolkerung aus Christen und ein
weiteres Drittel aus Muslimen bestehen wird. Was konnen wir heute tun, um den
sozialen Frieden und das Zusammenleben zu férdern? Was kann uns dazu anre-
gen, religiose und kulturelle Vorurteile und Blockaden zu tiberwinden? Auf dem
Weg zu einer besseren Verstindigung kann uns ein Christ des vorigen Jahrhun-
derts helfen, den Papst Pius XI. scherzend einen ,katholischen Muslim“ nannte!,
und dessen Lebenswerk an der Kreuzung von Literatur, Religion und Politik steht.

Louis Massignon wurde am 25. Juli 1883 in Nogent-sur-Marne in der Ndhe
von Paris geboren. Sein Vater Fernand Massignon, Maler und Bildhauer unter
dem Pseudonym Pierre Roche, war Agnostiker, seine Mutter Marie Hovyn dage-
gen eine tiefgldubige Frau. Er besuchte das berithmte Lycée Louis-le-Grand in
Paris, wo er sich mit Henri Maspero befreundete, dem spiter angesehenen Sino-
logen und Sohn des grofen Agyptologen Gaston Maspero, und sich mit ihm fiir
den Mittleren und Fernen Osten begeisterte. Mit der Entdeckung seiner Berufung

1 D. Avon, Les Freres Précheurs en Orient: Les dominicains du Caire. Paris 2005, 334.

24




Louis Massignon

zum Orientalisten im spdten Jugendalter entfernte sich Massignon allméhlich
vom christlichen Glauben und wandte sich immer mehr einer humanistischen
Haltung zu. Die Begegnung mit dem Schriftsteller Joris-Karl Huysmans, einem
Freund seines Vaters, der zum katholischen Glauben konvertiert war, pragte ihn
jedoch fiir den Rest seines Lebens.

Frithes Interesse am Orient

Nach dem Abitur mit 17 Jahren, entwickelte Massignon eine ,,sakuldre Wut zu
verstehen“?: Er studierte Literatur, Geografie, Geschichte und orientalische Spra-
chen. Im Zuge seiner Studien und Recherchen kam er wiederholt nach Mesopota-
mien und Nordafrika, wo er die arabische Gastfreundschaft kennenlernte und
Zeuge einer tiefen muslimischen Religiositdt wurde. 1906 erhielt er das Diplome
d'Etudes Supérieures fiir eine Studie iiber Marokko. Von Gaston Maspero zum Mit-
glied des Institut Frangais d'Archéologie Orientale berufen, wurde er im selben
Jahr nach Kairo gesandt, wo er begann, ein ausschweifendes Leben zu fiihren.
Dort entdeckte er in einem Sammelwerk von Biographien muslimischer Heiliger
(Tadkirat al-awliya') die mystische Figur al-Hallag® und beschloss, tiber ihn eine
Dissertation zu schreiben. Im Rahmen einer archdologischen Mission kam er
1907 nach Bagdad, wo al-Hallag zeitweise gelebt hatte und spater verurteilt und
hingerichtet wurde. Dort lebte Massignon zunehmend wie ein Einheimischer,
dank der Freundschaft mit seinen muslimischen Gastgeber(inne)n, die ihm in
Erinnerung riefen, dass Gott ihn zur Anbetung erschaffen habe.

Die Heimsuchung des Fremden

Wihrend einer Exkursion der Spionage verdachtigt, geriet er 1908 in osmanische
Gefangenschaft und versuchte, Selbstmord zu begehen, um der drohenden Hin-
richtung zuvorzukommen. Der Versuch misslang. Stattdessen wurde ihm durch
das Gebet muslimischer und christlicher Fiirsprecher - darunter al-Hallag und
dem seinerzeit in Tamanrasset lebenden Charles de Foucauld - ein tiefgreifendes
mystisches Erlebnis zuteil, welches er spéter die ,Heimsuchung des (gottlichen)
Fremden* (La Visitation de I'Etranger) nannte. Diese Erfahrung rettete ihn aus der
Hoffnungslosigkeit und dem Schrecken vor sich selbst, fithrte zu seiner Bekeh-
rung hin zu einem anspruchsvollen Christsein und wurde zur Grundlage seiner
lebenslangen Beschéftigung mit dem Islam, dank dessen er den Zugang zur Trans-
zendenz wiedergefunden hatte. 1909 begegnete er in Paris Charles de Foucauld,
der sein grofdes Vorbild wurde. Er trug dessen geistliches Erbe weiter, folgte jedoch

2 C.Destremeau /J. Moncelon, Louis Massignon. Paris 2011, 35.
3 Al-Husayn ibn Mansar al-Hallag (857-922), umstrittener Sufi und Dichter persischer Herkunft, ist v.a.
fiir seinen Ausspruch 4Ana al-Haqq (,,Ich bin die Wahrheit“) bekannt.

25



Nachfolge

nicht dessen Einladung, sich seinem Leben als Einsiedler in der algerischen Wiiste
anzuschlieflen. 1914 heiratete Massignon.

Nach seinem Studium der Philosophie an der bertthmten islamischen Univer-
sitdt al-Azhar, unterrichtete er von 1912-1913 an der staatlichen Universitat von
Kairo. Im ersten Weltkrieg wurde er in den Nahen Osten geschickt und erschien
1917 an der Seite von T. E. Lawrence in der Delegation fiir die Verhandlungen, die
zum Sykes-Picot-Abkommen fiithrten. Wie dieser empfand er nach der Veroffentli-
chung der Balfour-Deklaration das Gefiihl des Verrats gegeniiber den Arabern.
Nach Ende des Krieges entfaltete er eine umfangreiche wissenschaftliche Tatig-
keit. 1919 wurde er Professor und 1926 Lehrstuhlinhaber fiir Soziologie des Is-
lam am Collége de France. Inzwischen waren 1922 seine beiden monumentalen
Dissertationen Die Passion von al-Hallag, mystischer Mdrtyrer des Islam* sowie
Abhandlung iiber die Urspriinge des technischen Lexikons der islamischen Mystik® er-
schienen. Als Direktor der jungen Zeitschrift Revue du Monde Musulman, Mitglied
der Arabischen Akademie von Kairo und vieler anderer Institutionen, nahm er an
allen Veranstaltungen und Publikationen der europdischen Orientalistik teil.

Badaliya

1931 trat Massignon dem franziskanischen Dritten Orden bei und nahm dabei
den Namen Ibrahim, den arabischen Namen Abrahams, an. 1934 legte er mit der
Deutsch-Agypterin Mary Kahil in einer verlassenen franziskanischen Kirche in
Damiette (Agypten), wo laut Legende Franz von Assisi 1219 dem Sultan al-Kamil
begegnet war,® das Geliibde der Badaliya ab, in dem beide Gott ihr Leben und ihr
Sterben fiir ihre muslimischen Schwestern und Briider aufopferten - ,,nicht um
sie zu bekehren, sondern damit Gottes Wille in ihnen und durch sie geschehen
moge“’. Das arabische Wort badaliya (Stellvertretung) lehnt sich an das Wort
badal an. Fir den Islam sind abdal von Gott auserwahlte Heilige, welche die Ver-
fehlungen der Umma (der Gemeinschaft der muslimischen Gldubigen) und die
Unordnung der Welt durch ihre Reinheit und die Aufrichtigkeit ihres Herzens
wiedergutmachen. Dieses Geliibde der stellvertretenden Hingabe fiihrte zur offizi-
ellen Griindung der Badaliya-Gebetsvereinigung, der sich Christen und Muslime
anschlossen, darunter ein gewisser Kardinal Giovanni Battista Montini, der spa-
tere Papst Paul VI.

In den Briefen an die Badaliya erkldrte Massignon, dass diese ,,weder eine Ge-
betsregel, noch eine systematische Methode der apostolischen Infiltration“ sei,
sondern ,,ein schmerzhaftes Aus-sich-Herauskommen, (...) um in die Lebensachse

4 L.Massignon, La passion de Husayn ibn Mansiir Halldj, Bd. 1-4. Paris 1975.

5 Ders., Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane. Paris 1999.
6 Thomas von Celano I, 57.

7 L. Massignon, L'Hospitalité sacrée. Paris 1987, 64.

26



Louis Massignon

des Anderen einzutreten“s; ,eine spirituelle Auswanderung, um Ihm (Christus)
Gastfreundschaft in diesen anderen (muslimischen) Seelen zu gewédhren, in aller
Demut, Zuriickhaltung und allem Glauben ‘.

Papst Pius XII. erteilte der Badaliya den Apostolischen Segen, da er darin ,,den
Beweis der Bemiithungen sah, Volker, welche die aktuellen Ereignisse feindlich ge-
geniiberstellen, spirituell ndherzubringen“.!° Zur Forderung des kulturellen und
geistigen Austauschs zwischen Christen und Muslimen, griindete Mary Kahil
mit dem Beistand Massignons 1940 in Kairo Dar es-Salam, ein Studienzentrum,
in dem regelmifig Konferenzen stattfanden. Von ihr ermutigt und mit Einver-
standnis der Kirche wechselte Massignon 1949 vom lateinischen in den arabisch-
sprachigen griechisch-melkitischen Ritus, um als orientalischer Christ den Mus-
limen ndher zu sein. 1950 wurde er mit der Erlaubnis des Heiligen Stuhls und des
Patriarchen Maximos IV. unter Geheimhaltung von Bischof Kamel Medawar zum
Priester ordiniert - was einem verheirateten Mann in der melkitischen Kirche of-
fenstand - und zelebrierte fortan im Privaten die Eucharistie in arabischer Sprache
fiir den Islam.

Gewaltloser Einsatz fiir Gerechtigkeit

Louis Massignon stellte sich entschieden den Problemen seiner Zeit und nahm
dafiir, im wahrsten Sinne des Wortes, Priigel in Kauf: Sich selbst und dem gegeb-
enen Wort treu, trat er auch politisch fiir die Anliegen der arabischen Welt ein. Er
kdampfte um der Gerechtigkeit willen an vielen Fronten zugunsten der Armsten,
der Bediirftigen, der Emigranten, der Gefangenen, in denen er Gott sah, , diesen
Armen, diesen Auswanderern par excellence, der sich hinter der Gestalt des Un-
gliicklichsten unter unseren auslindischen Gésten verbirgt, und demgegentiber es
gilt, Gastfreundschaft auszuiiben“!'. Er leitete u.a. das Comité Chrétien d'Entente
France-Islam, das Comité France-Maghreb, das Comité pour I'amnistie aux condam-
nés politiques d'outre-mer, die Gesellschaft Amis de Gandhi. Uber seinen sozialen
und politischen Einsatz fiir Gerechtigkeit sagte er: ,Ich glaube, Gerechtigkeit ist
die Vollkommenbheit der Liebe“? und erkléarte, es sei ,,eine christliche Haltung, die
von Wahrheit und Gerechtigkeit Zeugnis ablegt und sie mit gelassener Gewaltlo-
sigkeit fordert“!®. Er betonte die Notwendigkeit einer gewaltlosen Haltung, zumal
er 1931 Gandhi in Paris begegnete und sich dessen Prinzipien des gewaltlosen
Handelns - ahimsa und satyagraha - zu eigen gemacht hatte: ,,Unsere Haltung der
Gewaltlosigkeit ist grundlegend: Gebet, Fasten, Opfer. Es sind keine Kapitulatio-

8 Ebd., 396.

9 Ebd, 217.

10 Ebd., 280f.

11 Ebd., 454 f.

12 Ders., Ecrits Mémorables I. Hrsg. v. F. Angelier u.a. Paris 2009, 20.
13 Ders., Badaliya, au nom de I'autre (1947-1962). Paris 2011, 186.

27



Nachfolge

nen, sondern spirituelle Waffen, nicht um die Exzesse der beiden sich bekdmp-
fenden Terrorismen zu mifiigen, sondern um sie zu {iberwinden.“!*

Obwohl seit 1954 im Ruhestand, widmete sich Massignon unermiidlich den
Werken der Barmherzigkeit und ging des 6fteren auf Pilgerreisen. Im selben Jahr,
mitten im Algerienkrieg, fithrte er in der Bretagne eine islamisch-christliche Wall-
fahrt ein. Das gemeinsame Pilgern von Christen und Muslimen betrachtete er als
Weg zur Versohnung und Vorwegnahme des langersehnten Friedens. Am 31. Ok-
tober 1962 beendete ein Herzinfarkt die irdische Pilgerreise Massignons zur Zeit
der Vigil von Allerheiligen, ein Fest, das fiir ihn von grofier Bedeutung war.

Das spirituelle Erbe Massignons

Seit dem Tod Massignons vor mehr als vierundfiinfzig Jahren hat sich die Welt
grundlegend verdndert. Heute sind wir jedoch mit Fragen und Problemen kon-
frontiert, die er vorausahnte und auf die er prophetische Antworten gab. Aktuell
sind v.a. seine Stellungnahmen zum Heiligen Land. Er erlduterte, wie die darin
stattfindenden Ungerechtigkeiten zu einem endlosen Krieg fithren wiirden, des-
sen eindriickliches Symbol die Fliichtlinge und die Vertriebenen sind. Die Um-
wandlung des zionistischen Traums in eine Staatsstruktur und die Deportation
der Araber wiirden dazu beitragen, Konflikte zu ndhren und zu verbreiten, die
schlieflich in einen befiirchteten Weltkrieg miinden. Fiir Massignon war das Hei-
lige Land der symboltrachtige Kindergarten der Menschheit, und die Versohnung
zwischen den drei Religionen des Buches sollte demnach in Jerusalem erfolgen.
Darum versuchte er synergetische Beziehungen zu schaffen zwischen Christen
und jenen Muslimen und Juden, die seine diesbeziigliche Vision teilten.

Die heilige Gastfreundschaft

Im Zeitalter der Globalisierung, der vielfachen Vernetzung, der vermehrten Mo-
bilitdt von Menschen (Studien- oder Erholungsreisen, 6konomisch oder politisch
bedingte Migration) sind wir auf vielerlei Weise mit dem Thema des Andersseins
bzw. des Fremdseins konfrontiert. Im Zugehen auf die Fremden jenseits unserer
Grenzen und im Umgang mit den Fremden unter uns, abwechselnd Gast und
Gastgeber, haben wir in diesen anspruchsvollen Rollen Vieles zu lernen. Massig-
non hat beide Rollen gekannt und die Gastfreundschaft zum spirituellen Prinzip
erhoben, das er in Abraham entdeckte, der als Fremdling im fremden Land zum
Gastgeber fiir Gott wurde. Er sprach von der Gastfreundschaft geradezu als Religi-
on, die er von den Arabern gelernt habe, als er gefangen, in Todesgefahr und als
Spion denunziert war. Als Zeuge der Kolonialzeit litt er unter der Uberschreitung
der Grenzen vieler Menschen und Volker durch Eroberung, Unterwerfung, Miss-

14 Ebd., 168.

28



Louis Massignon

brauch der gewdhrten Gastfreundschaft und Missachten des gegebenen Wortes.
Er identifizierte sich mit der islamischen Minderheit in Frankreich - den verach-
teten und missbrauchten nordafrikanischen Einwanderer(inne)n, ebenso mit der
islamischen Mehrheit in Nordafrika und im Nahen Osten, die unter der Kolonial-
und Postkolonialpolitik viel durchmachte. Er betonte die Pflicht, ,,die kollektive
Bewusstwerdung einer wachsenden Anzahl von muslimischen Glaubigen weltweit
von innen her zu verstehen und sie briiderlich zu begleiten“!%, und unterstrich die
Notwendigkeit, der Islamophobie und einem allgemeinen Bann des Islam entge-
genzuwirken'¢. Die heilige Gastfreundschaft, die Massignon als Humanisierungs-
weg vorschligt, da sie zur Entdeckung Gottes - des ,,Fremden“ - im Andern fiihrt
und zum Raum des letzten Gerichts wird (vgl. Mt 25,34-46), ist die conditio sine
qua non zur Schaffung des Friedens.

Den Anderen kennen und lieben lernen

Bis heute kennen die meisten Christen den Islam kaum und die spirituelle Bedeu-
tung und historische Tragweite des Korans bleiben verborgen. Vom Gotteszeugnis
der Muslime tief beeindruckt und gewandelt, kann Massignon helfen, nicht nur
wissenschaftlich, sondern auch persdnlich, den christlichen Blick auf den Islam
zu erneuern. Er lief} sich vom muslimischen Vokabular pragen, dessen tieferen
Sinn er zu ergriinden suchte, und machte es sich zueigen. Ab seinem 13. Brief an
die Mitglieder der Badaliya stellte er das Leben der stellvertretenden Hingabe unter
den Rubriken der fiinf Sdulen des Islam vor: Glaubensbekenntnis, Gebet, Almosen,
Fasten und die Pilgerfahrt (nach Mekka). Da diese Worte jedoch fiir einen Chris-
ten nicht zwingend dieselbe Wirklichkeit beschreiben, betrachten wir anhand der
Schriften Massignons - dem ,,grof3ten Muslim unter den Christen und den grof3-
ten Christen unter den Muslimen“!” - den Sinn, den er ihnen gibt, und die Bedeu-
tung, die er ihnen beimisst, um seine mystisch gepragte spirituelle Grundhaltung
besser zu verstehen.

Sahada

Sahada ist das muslimische Glaubensbekenntnis: »Ich bezeuge, dass es keinen
Gott aufler Gott gibt, und dass Muhammad der Gesandte Gottes ist“. Wenn Mas-
signon allerdings von Sahada spricht, meint er durchaus das evangelische Zeug-
nis, das die Christen ihren muslimischen Briidern und Schwestern geben sollen.
Es handelt sich jedoch nicht um ein einseitiges Zeugnis, denn fiir ihn haben
Christen ebenfalls ein Glaubenszeugnis von den Muslimen zu erhalten. Dabei
schwingt immer Massignons Bekehrungserfahrung mit, denn er hat - wie Charles

15 Ebd., 186.

16 Ebd., 169.

17 Ibrahim Makdour am 20. Dezember 1962 an der Académie arabe du Caire, siehe No spécial de I'Herne,
no 13, Louis Massignon. Paris 1970, 63 u. 68.

29



Nachfolge

de Foucauld vor ihm - durch das Glaubenszeugnis der Umma zum Glauben zu-
riickgefunden.

Weit davon entfernt, eine dufiere Bekehrung der Muslime zu bezwecken, in-
vestierte Massignon sein Leben, damit diese die eigene Glaubensposition vertie-
fen durch eine ,innere Bekehrung“, im Blick auf eine wahre Sahada. Auf diesem
Hintergrund lddt er die Christen ein, im Islam das Zeugnis der einen und einzigen
Liebe leidenschaftlich zu suchen, und darin die Spuren der Gnade und die Auf-
rufe des HI. Geistes zu verehren. Im Gesprach mit dem Franziskaner G. Basetti-
Sani, der auf das seines Erachtens Fehlerhafte und Satanische im Koran hinwies,
erinnerte Massignon: , Der heilige Augustinus sagt: ,Die Liebe gibt neue Augen.*
Und der hl. Johannes vom Kreuz: ,Wo es keine Liebe gibt, da fiigen Sie Liebe hinzu
und Sie werden Liebe ernten. Widmen Sie sich erneut dem Studium des Korans,
diesmal mit Liebe, und Sie werden auch darin Gottes Spuren erkennen.“

Salat

Massignon war ein Mann des Gebets. Dem Beispiel Abrahams folgend, dessen Na-
men er trug, widmete er die drei Angelus am Tag den ,,drei Gebeten Abrahams*“':
fiir Sodom (Gen 18,22-33), fiir Ismael (Gen 17,18-21) und fiir Isaak (Gen 22,1-
19). Er lud die Mitglieder der Badaliya ein, die Gebetsformen des Islam besser ken-
nenzulernen, und sich gleich morgens nach dem Aufwachen vor Gott anbetend
niederzuwerfen. Ublicherweise beteten sie den Angelus am Mittag in Einheit mit
salat al-zuhr, dem Mittagsgebet der Muslime, und dachten bewusst an die Mus-
lime, wenn sie freitags kommunizierten. Ab 1956 wurde beschlossen, zu Beginn
jedes Treffens der Badaliya vor dem Kreuz stehend die Fatiha?® zu rezitieren. Mas-
signon selber zogerte nicht, sich dem Gebet der Muslime 6ffentlich solidarisch
zu zeigen, und besuchte zu verschiedenen Anlédssen die Pariser Moschee wahrend
des Freitagsgebets. Er glaubte fest an die Wirksamkeit des gemeinsamen Gebets.
Zusammen mit seinem Freund Scheich el-Ogbi?!, scheute er keine Miihe, damit
sich eine islamisch-christliche Gebetsfront im Orient aufrechterhalte und verstéar-
ke, und die Liebe zwischen Christen und Muslimen starker brenne als der Hass.

Zakat

Massignon ermahnte die Mitglieder der Badaliya, sich in Acht zu nehmen vor je-
dem eigenniitzigen Almosen, das man aus geheimem Bekehrungseifer gibt. Fiir
ihn ist Almosen ein Ausdruck des Mitgefiihls, das den Egoismus aufbricht und zu

18 G. Basetti-Sani, Maria e Gesii figlio di Maria nel Corano. Palermo 1989.

19 L. Massignon, Les Trois Priéres d'Abraham. Paris 1997.

20 Die Fatiha (Die Eroffnende) ist die erste Sure des Koran und fester Bestandteil des rituellen Gebets der
Muslime.

21 Scheich Tayeb el-Ogbi (1889-1960), islamischer Gelehrter und Reformist aus Algerien, Berater von
Scharif Husayn, Griinder der L'union des croyants monothéistes (Vereinigung der monotheistischen
Gldubigen).

30



Louis Massignon

Werken der Barmherzigkeit drangt. Alle Werke der Barmherzigkeit sind in einem
einzigen verkorpert: in der heiligen Gastfreundschaft.

Als einfithlsamer Mensch kiimmerte sich Massignon diskret um Menschen in
Not: Studierende, insbesondere jene, die aus der arabischen Welt kamen, um de-
ren Wohlbefinden und Entwicklung er besorgt war; Gastarbeiter, fiir die er Alpha-
betisierungskurse schaffte und die er materiell, beruflich und spirituell begleitete;
ausldndische politische Gefangene, die er regelmaflig im Gefdngnis besuchte;
Vertriebene, Fliichtlinge und im Exil Lebende, v.a. aber Paldstinenser(innen), de-
ren Sache er sich zum Zeitpunkt der Griindung des Staates Israel zusammen mit
seinem Freund Judah Magnes?? annahm.

Sawm

Ramadan ist jener Monat, der die Muslime durch die Einhaltung eines gemeinsa-
men Fastens eint. Massignon war schon bei seinen ersten Reisen in muslimische
Linder durch diese gemeinsame Praxis tief beeindruckt. Als Zeichen der Briider-
lichkeit verband er sich immer konkreter damit, besonders in den dunkelsten
Zeiten der Geschichte der Unabhédngigkeitsbestrebungen in Nordafrika. Mit den
Opfern des Kolonialismus wusste er sich auf diesem Weg solidarisch und rief
wiederholt Christen und Muslime zu einer Fastenaktion fiir Gerechtigkeit und
Versohnung auf. Wie ein Leitmotiv (93mal!) finden wir diesen Aufruf in seinen
letzten Schreiben an die Badaliya: ,privates Fasten fiir Frieden und Eintracht zwi-
schen Christen und Muslimen, vor allem in Nordafrika und im Osten“.

Hagg
Allein der Islam macht aus der Pilgerfahrt eine der fiinf grundlegenden Sdulen der
Religion. Massignon war fasziniert von diesem sozialen Phidnomen, in welchem er
eine symbolische Vorwegnahme der in Einheit am Ziel angelangten Menschheit
sah: ,Die Reise von der Geburt bis zum Tod ist eine Art wesentlicher Wallfahrt (...)
In der Pilgerreise wird alles Uberfliissige abgelegt, es ist eine Uberwindung, eine
Vergeistigung (...) Bei seiner Ankunft in der heiligen Stétte sagt der Muslim lab-
bayk, Jhier bin ich, Deinen Willen zu tun!‘ Gott ist unsichtbar, es gibt keine Ikone,
kein Bild, das sein Gebet leiten kann, allein die Erwartung des Glaubens. Fiir Mus-
lime gibt es nur das geduldige Warten auf Vergebung. Hatten wir diese Geduld
gehabt ...“.2

Massignon ging tatsdchlich den Weg Abrahams: von Ur in Chaldéa, vorbei an
Harran, durch BerSeba (wo Abraham seinen erstgeborenen Sohn Ismael verlief3),
Mamre (wo er um Vergebung fiir Sodom bat), bevor er schlielich nach Jerusalem
gelangte. Dadurch verstand er, dass Abraham, der Vater aller Gldubigen, Pilger

22 Judah Leon Magnes (1877-1948), Rabbiner des Reformjudentums, Pazifist, Politiker, Prasident der
Hebrdischen Universitdt in Jerusalem.
23 L.Massignon, Ecrits mémorables I, 14-16 u. 411 [s. Anm. 12].

31



Nachfolge

gewesen war, der die Seinen verlassen und mit fremden Stimmen und Volkern
einen Freundschaftspakt geschlossen hatte - dass somit das Heilige Land nicht als
Monopol eines bestimmten Volkes verstanden werden diirfe, sondern als gelobtes
Land, das allen Pilger(inne)n wie Abraham offenstand.

Im Jahr 1954 hatte Massignon die Idee, am Pardon des Sept-Saints** eine isla-
misch-christliche Wallfahrt einzufiihren. Er wahlte diesen Ort, da er im Chris-
tentum und Islam Widerhall findet: in der christlichen Heiligenlegende der Sie-
benschlédfer? und in Surat al-Kahf im Koran, die in 4hnlichem Wortlaut davon
berichtet und bei jedem Freitagsgebet in der Moschee rezitiert wird. Diese Wall-
fahrt sollte Christen und Muslimen erlauben, einander in der einen Hoffnung auf
Auferstehung zu begegnen, symbolisiert durch das Erwachen der sieben Schléfer.
Seit ihrer Einfithrung findet die Wallfahrt zum Pardon des Sept-Saints jahrlich am
letzten Juli-Wochenende in Vieux-Marché statt. Am 23.-24. Juli 2016 trafen sich
dort etwa 1.500 Pilger beider Religionen, um ein Zeichen der Solidaritit zu setzen
und ihren Wunsch nach friedlichem Zusammenleben kundzugeben.

Fazit

Louis Massignon war eine lebendige Briicke zwischen Ost und West, Christentum
und Islam, und ein Wegbereiter der Neupositionierung der katholischen Kirche
zum Islam durch das II. Vaticanum (vgl. LG 16; NA 3). Fuinfzig Jahre nach dem
Konzil, das einen Paradigmenwechsel im Verhiltnis von Christentum und Islam
markierte, stellen wir fest, dass der Weg des christlich-islamischen Dialogs sicher
kein leichter ist. Auf institutioneller Ebene muss u.a. eine politische Theologie der
interreligiosen Beziehungen entwickelt und eine spirituelle Theologie im interre-
ligiosen Prozess vertieft werden; auf pastoraler Ebene sind Anstrengungen notig,
damit der Geist von Nostra Aetate sich auf Gemeinden und Gldubige fiithlbar aus-
wirkt. Dazu braucht es Niichternheit und Realismus ebenso wie Offenheit und
Mut zu Neuem. Von Massignon ist zu lernen, die Versohnung zwischen Chris-
tentum und Islam ,,von oben her“ neu zu denken und sich dafiir einzusetzen,
dass der/die Andere in seiner/ihrer eigenen spirituellen Tradition zur Vollbliite
gelangt. Dies aber setzt voraus, die Muslime ,,mit Hochachtung zu betrachten
(NA 3).

24 Der Wallfahrtsort Pardon des Sept-Saints wurde zur Erinnerung an die Siebenschlifer im 6. Jh. in
Vieux-Marché (Cotes d'Armor) in der Bretagne errichtet.

25 Die sieben Schlifer, in: Jacobus de Voraigne, Legenda Aurea. Einleitung, Edition, Ubersetzung und
Kommentar von B.W. Hauptli (Fontes Christiani, Sonderband). Teil 2. Freiburg i. Br. 2014, 1307-
1315.

32



