
Die gekreuzten Blicke
Ikone und Gebet bei Jean-Luc Marion

Der betende Mensch hat sich aus dem Alltag erhoben. Ob er nun steht, kniet, oder 
sitzt – er hat das Telefon zur Hand genommen und ist still genug, um den Freiton 
zu hören; ruhig genug, um den Moment erwarten zu können, in dem am anderen 
Ende abgehoben wird und sich jemand zu Wort meldet. Selbst wenn dies nicht 
geschieht, kann der Betende eine Nachricht hinterlassen. Er tut dies in der Gegen­
wart dessen, den er angerufen hat, ob dieser nun das Wort ergreift oder nicht.

Wie könnte es gelingen, sich dem beschriebenen Geschehen philosophisch 
zu nähern? Wo könnte das philosophische Fragen nach dem Gebet ansetzen: 
Bei der Beterin oder dem Beter? Dem göttlichen Gegenüber? Dem Telefon? Das 
Bild des Telefonierens gaukelt eine Gegenständlichkeit vor, die das Beten gerade 
nicht kennzeichnet. Der Rosenkranz in der Hand des betenden Menschen ist kein 
Smartphone, sondern ein Leitfaden durch die zahlreichen Wiederholungen der 
Gebetsform. Der Freiton ist nicht zu hören, manchmal auch nicht zu spüren, und 
in den seltensten Fällen antwortet Gott in akustisch wahrnehmbarer Sprache.

Es ist daher auf den ersten Blick nicht naheliegend, aus der Vielfalt der philo­
sophischen Herangehensweisen für das Gebet gerade die phänomenologische 
Perspektive zu wählen. Denn diese orientiert sich, wie der Name schon sagt, am 
Phänomen: dem „was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her zeigt“, und ver­
sucht, es „von ihm selbst her sehen [zu] lassen.“1 So formuliert Martin Heidegger 
1927 in Sein und Zeit klassisch das Programm der Phänomenologie. Es besteht 
kein Gegensatz von Subjekt und Objekt. Als Subjekte, die das Phänomen wahr­
nehmen, sind wir eingebunden in die Weise, in der es sich zeigt. In der Phänome­

1  M. Heidegger, Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1914–1970. 2: Sein und Zeit. 
    Frankfurt a.M. 1977, 46.

Jean-Luc Marion

Daniela Feichtinger | Graz

geb. 1990, Mag. theol. BA, Mitarbeiterin am Insti­
tut für Alttestamentliche Bibelwissenschaft

daniela.feichtinger@uni-graz.at

67



nologie treten also die Leistungen des Ichs als „Bedingungen der Möglichkeit des 
Habens von der Welt in den Blick“.2 Kann nun das Gebet, das nichts Gegenständ­
liches ist und sich oft jenseits von Sprache und Denken ereignet, als Phänomen 
im zuvor skizzierten Sinn bezeichnet werden? Oder verfehlt dieser Blickwinkel 
letztendlich nicht gerade das Wesentliche des Betens?

Der Philosoph Jean-Luc Marion (*1946) widmet sich in seinem Werk  Die Öff-
nung des Sichtbaren (32005; franz. La croisée du visible, 1996) dem Thema der Iko­
ne. Im Anschluss an Überlegungen von Heidegger, Husserl, Merleau-Ponty und 
Lévinas zu Bild, Kunst und Perspektive, entscheidet sich Marion für einen phäno­
menologischen Zugang. Dieser eignet sich fraglos für die Ikone, da diese ein sinn­
lich wahrnehmbarer Gegenstand ist. Das Hauptinteresse gilt nun in Die Öffnung 
des Sichtbaren dem, was sich ereignet, wenn ein Subjekt eine Ikone betrachtet. Im 
Zuge dieser Auseinandersetzung tritt auch das Gebet in den Blick. Systematische 
Überlegungen zum Thema Beten stellt Marion weder in diesem noch in einem 
anderen seiner Werke an.4 Wenn im Folgenden also die Rolle des Gebets bei Mari­
on behandelt wird, so immer in Bezug auf die Konstellation Subjekt – Ikone.

Die Ikone ist in der christlichen, insbesondere aber in der orthodoxen Traditi­
on, weit mehr als ein Bild: Sie vergegenwärtigt das Göttliche. Dementsprechend 
ist sie in Jean-Luc Marions Sichtweise auch weit mehr als ein Phänomen wie je­
des andere – sie ist ein „gesättigtes Phänomen“. Während das Subjekt, wie zuvor 
ausgeführt, im Normalfall konstitutiv für das Phänomen ist, verändern sich die 
Verhältnisse in der Begegnung mit dem gesättigten Phänomen. Aus dem „ich“ 
(Nominativ), das durch seine Wahrnehmung in die Seinsweise des Phänomens 
eingebunden ist, wird ein „mich“ (Akkusativ) „als vom Phänomen angerufenes 
und angeblicktes Ich.“5 

Insofern unterscheidet sich die Ikone auch vom Idol. Das Idol bemisst sich an 
den Erwartungen des Betrachters oder der Betrachterin und erfüllt diese, wohin­
gegen die Ikone die Erwartungen übersteigt (vgl. S. 54). Die Begriffe „Idol“ und 
„Ikone“ beschreiben jedoch nicht die künstlerische Qualität eines Bildes. Im Ge­
genteil: Ein Gemälde, das als Idol bezeichnet werden kann, hat bereits ein hohes 
künstlerisches Niveau erreicht. Der Unterschied zur Ikone liegt tatsächlich in der 
Umkehr der Blickrichtungen, im „Angeblicktsein“ durch das Betrachtete.

Dem Programm der Phänomenologie gemäß, beginnt Marion seine Auseinan­
dersetzung mit der Perspektive, also der Relation der Ikone zum betrachtenden 

2	 L. Landgrebe, Art. Phänomenologie, in: HWP 7 (1989), 490–498; hier: 492.
3	 J.-L. Marion, Die Öffnung des Sichtbaren (ikon Bild + Theologie). Paderborn 2005. Sämtliche im Text 

angegebene Seitenzahlen beziehen sich auf diese Ausgabe.
4	 Vgl. Ch. M. Gschwandtner, Praise – Pure and Personal? Jean-Luc Marion’s Phenomenologies of Prayer, 

in: B.E. Benson / N. Wirzba (Ed.), The Phenomenology of Prayer (Perspectives in Continental Philoso­
phy). New York 2005, 168–181; hier: 168f.

5	 S. Gorgone, Idol und Ikone. Die Phänomenologie des Unsichtbaren von Jean-Luc Marion, in: H.-B. Gerl-
Falkovitz (Hrsg.), Jean-Luc Marion. Studien zum Werk. Dresden 2013, 237–253; hier: 245.

68

Junge Theologie



Subjekt aus dessen Sicht. Charakteristisch für die Perspektive ist, so Marion, 
das Paradox. Ausgehend vom griechischen Begriff und seiner Verwendung in 
der griechischen Bibelübersetzung, der Septuaginta, definiert er das Paradox als 
Auftreten von etwas im Sichtbaren, das dort nicht hätte eintreten dürfen: „das 
Feuer im Wasser, das Göttliche im Menschlichen“ (S. 25). Ein solches Paradox 
tritt auch auf, wenn ein Bild betrachtet wird. Denn durch die anatomische Be­
schaffenheit des Menschen, genauer: seinen Blick auf die Dinge mit zwei Augen 
(vgl. S. 27), konstituiert die Perspektive nicht nur den wahrgenommenen Ge­
genstand, sondern auch die Leere. Diese Leere – bei Marion synonym mit dem 
Unsichtbaren – bezeichnet in diesem Zusammenhang nicht einen realen Mangel 
an Dingen, sondern gewissermaßen den Untergrund, von dem sich der wahr­
genommene Gegenstand – in diesem Fall: das Bild – wie in einem Relief abhebt. 
Somit stellt die Perspektive eine Bedingung der Erfahrung dar: Sie steht noch vor 
ihr und ermöglicht sie (vgl. S. 28). Marion wählt zwar zur Beschreibung des pers­
pektivischen Sehens religiöses Vokabular, doch für jedes Bild gilt: „[D]as heißt, 
um einfach nur das zu sehen, was es zu sehen gibt, muss sich das Sichtbare durch 
die Gnade des Unsichtbaren formen und Form annehmen.“ (S. 34) 

Die Ikone übertrifft nicht nur die Erwartungen des Betrachters und der Be­
trachterin – in ihr kommt es auch zu einer „Überwindung der Gegenständlich­
keit“ und „Auflösung der Perspektive“ (S. 41). Diese beiden Kriterien erscheinen 
auf den ersten Blick widersinnig: Schließlich handelt es sich auch bei einer Ikone 
um ein Bild, das an die Wand gehängt und mit perspektivischem Blick betrachtet 
werden kann bzw. muss. Sie werden jedoch verständlich, ruft man sich Marions 
Definition von „Perspektive“ in Erinnerung: das Zusammenspiel von Sichtbarem 
und Unsichtbarem, das etwas Gegenständliches wahrnehmbar werden lässt. Bei 
einer Ikone verhalten sich Sichtbares und Unsichtbares nun allerdings anders 
zueinander. Sie inszenieren sich nicht gegenseitig, sondern das Unsichtbare lässt 
sich im Sichtbaren nieder: „Oder man könnte gewagter vom Unsichtbaren im 
Sichtbaren reden.“ (S. 41)

Nähert sich nun ein gläubiger Mensch der Ikone, so betet er durch sie hin­
durch zu Gott. Er sieht das in der Ikone abgebildete menschliche Antlitz an und 
wird ebenso angesehen. In der Begegnung kommt es zur „Kreuzung der Blicke“. 
Der Blick, der anblickt, ereignet sich „außerhalb der bildlichen Darstellungen 
und ebenso außerhalb des Betenden“ (vgl. S. 42). Sowohl der Blick der Person 
als auch der Blick des dargestellten Heiligen ist unsichtbar. Marion erklärt diese 
Unsichtbarkeit der Blicke ausgehend von der Anatomie des menschlichen Auges: 
Während die Iris zwar sichtbar ist, so ist doch der Blick, der aus ihrer schwarzen 
Mitte hervorgeht, selbst nicht zu sehen. Nicht nur der Blick der Ikone ist also un­
sichtbar (da er nicht gemalt werden kann), sondern auch der Blick der betenden 
Person ist es. (vgl. S. 42)

69

Jean-Luc Marion



Diese sich kreuzenden, unsichtbaren Blicke sind von unterschiedlicher Qualität. 
Während sich der Blick des Subjekts durch die Haltung des Gebets auszeichnet, 
ist es auf Seiten des Heiligen die Güte, die den Blick bestimmt und überströmt. 
Es handelt sich folglich nicht um einen gleichwertigen Austausch, sondern das 
betende Subjekt erhält mehr: Es wird geradezu überflutet von Güte. Hier übertrifft 
also die Ikone die Erwartungen desjenigen, der betet, und erweist sich als gesät­
tigtes Phänomen: Die Ikone gibt mehr, als ihr Meister intendiert hat und inten­
dieren kann.

Da in ihr das Unsichtbare selbst begegnet und nicht nur als Folie erscheint, vor 
der sich das Sichtbare wie ein Relief abhebt, hat sie offenbarende Qualität. In ihrer 
Materialität, d.h. als Holztafel, auf die Farbpigmente aufgetragen wurden, kommt 
ihr nur vermittelnde Funktion zu. Denn das Wesentliche der Ikone ist dieses Er­
eignis der sich kreuzenden Blicke. Daher kann Marion so weit gehen, zu sagen: 
„Träger der Pigmente [ist] weniger die Holztafel […], als vielmehr der liturgische 
und betende Austausch der Blicke, die sich in ihr begegnen.“ (S. 42) Gegenständ­
lichkeit und Perspektive sind aufgehoben.

Der Austausch der Blicke wird in der zuvor zitierten Passage mit zwei weiteren 
Adjektiven bedacht: liturgisch und betend. Marion selbst definiert sein Verständ­
nis von Liturgie im Rahmen des Werkes nicht, scheint sie aber an dieser Stelle als 
Bewegung des Menschen zu Gott und Bewegung Gottes zum Menschen zu verste­
hen. Das Kreuzen der Blicke ist – obwohl die Szene an sich wohl eher statisch vor­
gestellt werden muss – eine dynamische Bewegung, ein Zueinanderkommen und 
Sich-Geben, im Fall der einen Seite: betend, im Fall der anderen: segnend.

Bedeutend ist hier auch der Meister, der die Ikone schreibt.6 Auch er betet, wie 
Marion in Übereinstimmung mit den üblichen Vorgaben für die Ikonenherstel­
lung erwähnt. Marion setzt also voraus, dass sowohl Ikonenschreiber(in) als auch 
-betrachter(in), beten. Er diskutiert an keiner Stelle die Möglichkeit, sich einer 
Ikone ohne Gebet auszusetzen. Folglich bleibt auch die Frage unbeantwortet, was 
sich in diesem Fall ereignen würde bzw. ob eine Ikone ihr Wesen auch gleicherma­
ßen zeigt, wenn jemand nicht um ihre Verehrungswürdigkeit weiß.

Mit dem Versuch, diese Frage zu beantworten, geht nun der vorliegende Bei­
trag über das hinaus, was Marion über das Gebet schreibt. Spinnt man die skizzier­
ten phänomenologischen Überlegungen weiter, dann kann vermutlich dieselbe 
Holztafel mit Farbpigmenten, die für die betende Person zur Offenbarung wird, 
in den Augen einer Person, die sich nicht in der Haltung des Gebetes der Ikone 
nähert, zum Idol im Sinne Marions werden. Die Ikone bliebe verhaftet in der Ge­
genständlichkeit und den Erwartungen des Subjekts, das sie in den Blick fasst. Das 
Gebet stellt die Verbindung mit dem Unsichtbaren her; es befreit die Ikone aus 
dem bloß Bildhaften und bildet eine Art „Einfallstor“, durch das sich das Unsicht­

6  Ikonen werden nicht wie Bilder „gemalt“, sondern „geschrieben“.

70

Junge Theologie



bare im Bild „einwohnt“, anstatt ihm nur zu Dreidimensionalität zu verhelfen. 
Doch das Gebet „bannt“ das Unsichtbare nicht in das Bild – es bleibt es selbst: dy­
namisch und interagierend mit jenen, die sich ihm betend nähern.

Es sind nicht fromme Ikonenschreiber(innen) und Ikonenbetrachter(innen), 
die Gott durch ihr Gebet in das Bild „hineinlesen“. Auf welche Weise Gottes ge­
genständlich vermittelte Gegenwart zustande kommt, kann in der Phänomenolo­
gie nur vom Ende des betrachtenden Subjekts her bedacht werden; hier kommen 
wir aus methodologischen Gründen an Grenzen. Aus theologischer Sicht ist Gott 
jedenfalls eine unverfügbare Vorgabe, deren Wahrnehmbarkeit nicht vollends 
an die Haltung der Menschen gebunden ist. Die göttliche Gnade durchkreuzt 
schließlich auch das Leben von Personen, die sich nicht durch Gebet auf Gott hin 
ausgerichtet haben.

Abschließend sei noch einmal an das eingangs erwähnte Telefongespräch er­
innert. Es eignet sich – mit Einschränkungen – als Zusammenfassung für Jean-Luc 
Marions Ausführungen zum Gebet, setzt man Ikone und Telefon in Analogie. 
Beide dienen in ihrer Materialität der Vermittlung zweier Gesprächspartner, wo­
bei sich im Fall der Ikone Gott und Mensch begegnen. Diese Begegnung besteht 
vorwiegend in der „Kreuzung der Blicke“ und muss in kein Gespräch münden. 
Außerdem sind die sich kreuzenden Blicke unsichtbar und keine messbaren elek­
tronischen Signale, wie das in der Telekommunikation der Fall ist. Während bei 
einem Telefonat beide Seiten einen Hörer in die Hand genommen haben und 
sich in ihrem Gestus gleichen, treffen mittels Ikone das betende Subjekt und das 
segnende Göttliche aufeinander. Der Beter oder die Beterin wird überflutet von 
der Güte – es kommt angesichts der Ikone zu einer Begegnung, die jede Erwartung 
übertrifft.

71

Jean-Luc Marion


