Jean-Luc Marion

Daniela Feichtinger | Graz

geb. 1990, Mag. theol. BA, Mitarbeiterin am Insti-
tut fiir Alttestamentliche Bibelwissenschaft

daniela.feichtinger@uni-graz.at

Die gekreuzten Blicke

lkone und Gebet bei Jean-Luc Marion

Der betende Mensch hat sich aus dem Alltag erhoben. Ob er nun steht, kniet, oder
sitzt — er hat das Telefon zur Hand genommen und ist still genug, um den Freiton
zu horen; ruhig genug, um den Moment erwarten zu kdnnen, in dem am anderen
Ende abgehoben wird und sich jemand zu Wort meldet. Selbst wenn dies nicht
geschieht, kann der Betende eine Nachricht hinterlassen. Er tut dies in der Gegen-
wart dessen, den er angerufen hat, ob dieser nun das Wort ergreift oder nicht.

Wie kdnnte es gelingen, sich dem beschriebenen Geschehen philosophisch
zu ndhern? Wo konnte das philosophische Fragen nach dem Gebet ansetzen:

Bei der Beterin oder dem Beter? Dem gottlichen Gegentiber? Dem Telefon? Das
Bild des Telefonierens gaukelt eine Gegenstdndlichkeit vor, die das Beten gerade
nicht kennzeichnet. Der Rosenkranz in der Hand des betenden Menschen ist kein
Smartphone, sondern ein Leitfaden durch die zahlreichen Wiederholungen der
Gebetsform. Der Freiton ist nicht zu horen, manchmal auch nicht zu spiiren, und
in den seltensten Fillen antwortet Gott in akustisch wahrnehmbarer Sprache.

Es ist daher auf den ersten Blick nicht naheliegend, aus der Vielfalt der philo-
sophischen Herangehensweisen fiir das Gebet gerade die phdanomenologische
Perspektive zu wahlen. Denn diese orientiert sich, wie der Name schon sagt, am
Phidnomen: dem ,was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her zeigt“, und ver-
sucht, es ,von ihm selbst her sehen [zu] lassen.“! So formuliert Martin Heidegger
1927 in Sein und Zeit klassisch das Programm der Phdnomenologie. Es besteht
kein Gegensatz von Subjekt und Objekt. Als Subjekte, die das Phanomen wahr-
nehmen, sind wir eingebunden in die Weise, in der es sich zeigt. In der Phanome-

1 M. Heidegger, Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1914-1970. 2: Sein und Zeit.
Frankfurt a.M. 1977, 46.

67



Junge Theologie

nologie treten also die Leistungen des Ichs als ,Bedingungen der Moglichkeit des
Habens von der Welt in den Blick“.? Kann nun das Gebet, das nichts Gegenstiand-
liches ist und sich oft jenseits von Sprache und Denken ereignet, als Phdanomen
im zuvor skizzierten Sinn bezeichnet werden? Oder verfehlt dieser Blickwinkel
letztendlich nicht gerade das Wesentliche des Betens?

Der Philosoph Jean-Luc Marion (*1946) widmet sich in seinem Werk Die Off-
nung des Sichtbaren (32005; franz. La croisée du visible, 1996) dem Thema der Iko-
ne. Im Anschluss an Uberlegungen von Heidegger, Husserl, Merleau-Ponty und
Lévinas zu Bild, Kunst und Perspektive, entscheidet sich Marion fiir einen phidno-
menologischen Zugang. Dieser eignet sich fraglos fiir die Ikone, da diese ein sinn-
lich wahrnehmbarer Gegenstand ist. Das Hauptinteresse gilt nun in Die Offnung
des Sichtbaren dem, was sich ereignet, wenn ein Subjekt eine Ikone betrachtet. Im
Zuge dieser Auseinandersetzung tritt auch das Gebet in den Blick. Systematische
Uberlegungen zum Thema Beten stellt Marion weder in diesem noch in einem
anderen seiner Werke an.* Wenn im Folgenden also die Rolle des Gebets bei Mari-
on behandelt wird, so immer in Bezug auf die Konstellation Subjekt - [kone.

Die Ikone ist in der christlichen, insbesondere aber in der orthodoxen Traditi-
on, weit mehr als ein Bild: Sie vergegenwartigt das Gottliche. Dementsprechend
ist sie in Jean-Luc Marions Sichtweise auch weit mehr als ein Phdnomen wie je-
des andere - sie ist ein ,,gesdttigtes Phanomen“. Wihrend das Subjekt, wie zuvor
ausgefiihrt, im Normalfall konstitutiv fiir das Phdnomen ist, verdndern sich die
Verhiltnisse in der Begegnung mit dem gesdttigten Phdnomen. Aus dem ,,ich“
(Nominativ), das durch seine Wahrnehmung in die Seinsweise des Phdnomens
eingebunden ist, wird ein ,,mich“ (Akkusativ) ,,als vom Phdnomen angerufenes
und angeblicktes Ich.“s

Insofern unterscheidet sich die Ikone auch vom Idol. Das Idol bemisst sich an
den Erwartungen des Betrachters oder der Betrachterin und erfiillt diese, wohin-
gegen die Ikone die Erwartungen tbersteigt (vgl. S. 54). Die Begriffe ,,Idol“ und
»lkone“ beschreiben jedoch nicht die kiinstlerische Qualitét eines Bildes. Im Ge-
genteil: Ein Gemalde, das als Idol bezeichnet werden kann, hat bereits ein hohes
kiinstlerisches Niveau erreicht. Der Unterschied zur Ikone liegt tatsdchlich in der
Umkehr der Blickrichtungen, im ,,Angeblicktsein“ durch das Betrachtete.

Dem Programm der Phinomenologie gemif3, beginnt Marion seine Auseinan-
dersetzung mit der Perspektive, also der Relation der Ikone zum betrachtenden

2 L.Landgrebe, Art. Phdnomenologie, in: HWP 7 (1989), 490-498; hier: 492.

3 J.-L.Marion, Die Offnung des Sichtbaren (ikon Bild + Theologie). Paderborn 2005. Simtliche im Text
angegebene Seitenzahlen beziehen sich auf diese Ausgabe.

4 Vgl. Ch. M. Gschwandtner, Praise - Pure and Personal? Jean-Luc Marion’s Phenomenologies of Prayer,
in: B.E. Benson / N. Wirzba (Ed.), The Phenomenology of Prayer (Perspectives in Continental Philoso-
phy). New York 2005, 168-181; hier: 168f.

5 S.Gorgone, Idol und Ikone. Die Phidnomenologie des Unsichtbaren von Jean-Luc Marion, in: H.-B. Gerl-
Falkovitz (Hrsg.), Jean-Luc Marion. Studien zum Werk. Dresden 2013, 237-253; hier: 245.

68



Jean-Luc Marion

Subjekt aus dessen Sicht. Charakteristisch fiir die Perspektive ist, so Marion,

das Paradox. Ausgehend vom griechischen Begriff und seiner Verwendung in

der griechischen Bibeliibersetzung, der Septuaginta, definiert er das Paradox als
Auftreten von etwas im Sichtbaren, das dort nicht hitte eintreten diirfen: , das
Feuer im Wasser, das Gottliche im Menschlichen“ (S. 25). Ein solches Paradox
tritt auch auf, wenn ein Bild betrachtet wird. Denn durch die anatomische Be-
schaffenheit des Menschen, genauer: seinen Blick auf die Dinge mit zwei Augen
(vgl. S. 27), konstituiert die Perspektive nicht nur den wahrgenommenen Ge-
genstand, sondern auch die Leere. Diese Leere - bei Marion synonym mit dem
Unsichtbaren - bezeichnet in diesem Zusammenhang nicht einen realen Mangel
an Dingen, sondern gewissermaflen den Untergrund, von dem sich der wahr-
genommene Gegenstand - in diesem Fall: das Bild - wie in einem Relief abhebt.
Somit stellt die Perspektive eine Bedingung der Erfahrung dar: Sie steht noch vor
ihr und ermoglicht sie (vgl. S. 28). Marion wahlt zwar zur Beschreibung des pers-
pektivischen Sehens religioses Vokabular, doch fiir jedes Bild gilt: ,,[D]as heifit,
um einfach nur das zu sehen, was es zu sehen gibt, muss sich das Sichtbare durch
die Gnade des Unsichtbaren formen und Form annehmen.“ (S. 34)

Die Ikone tibertrifft nicht nur die Erwartungen des Betrachters und der Be-
trachterin - in ihr kommt es auch zu einer ,,Uberwindung der Gegenstindlich-
keit“ und ,, Auflosung der Perspektive“ (S. 41). Diese beiden Kriterien erscheinen
auf den ersten Blick widersinnig: Schliefdlich handelt es sich auch bei einer Ikone
um ein Bild, das an die Wand gehdngt und mit perspektivischem Blick betrachtet
werden kann bzw. muss. Sie werden jedoch verstandlich, ruft man sich Marions
Definition von ,,Perspektive“ in Erinnerung: das Zusammenspiel von Sichtbarem
und Unsichtbarem, das etwas Gegenstdndliches wahrnehmbar werden ldsst. Bei
einer Ikone verhalten sich Sichtbares und Unsichtbares nun allerdings anders
zueinander. Sie inszenieren sich nicht gegenseitig, sondern das Unsichtbare ldsst
sich im Sichtbaren nieder: ,,Oder man konnte gewagter vom Unsichtbaren im
Sichtbaren reden.“ (S. 41)

Néhert sich nun ein gldubiger Mensch der Ikone, so betet er durch sie hin-
durch zu Gott. Er sieht das in der Ikone abgebildete menschliche Antlitz an und
wird ebenso angesehen. In der Begegnung kommt es zur ,,Kreuzung der Blicke“.
Der Blick, der anblickt, ereignet sich ,,aufierhalb der bildlichen Darstellungen
und ebenso aufierhalb des Betenden* (vgl. S. 42). Sowohl der Blick der Person
als auch der Blick des dargestellten Heiligen ist unsichtbar. Marion erkldrt diese
Unsichtbarkeit der Blicke ausgehend von der Anatomie des menschlichen Auges:
Waihrend die Iris zwar sichtbar ist, so ist doch der Blick, der aus ihrer schwarzen
Mitte hervorgeht, selbst nicht zu sehen. Nicht nur der Blick der Ikone ist also un-
sichtbar (da er nicht gemalt werden kann), sondern auch der Blick der betenden
Person ist es. (vgl. S. 42)

69



Junge Theologie

Diese sich kreuzenden, unsichtbaren Blicke sind von unterschiedlicher Qualitat.
Wihrend sich der Blick des Subjekts durch die Haltung des Gebets auszeichnet,
ist es auf Seiten des Heiligen die Giite, die den Blick bestimmt und tiberstrémt.

Es handelt sich folglich nicht um einen gleichwertigen Austausch, sondern das
betende Subjekt erhdlt mehr: Es wird geradezu tiberflutet von Giite. Hier Gibertrifft
also die Ikone die Erwartungen desjenigen, der betet, und erweist sich als gesat-
tigtes Phanomen: Die Ikone gibt mehr, als ihr Meister intendiert hat und inten-
dieren kann.

Da in ihr das Unsichtbare selbst begegnet und nicht nur als Folie erscheint, vor
der sich das Sichtbare wie ein Relief abhebt, hat sie offenbarende Qualitit. In ihrer
Materialitdt, d.h. als Holztafel, auf die Farbpigmente aufgetragen wurden, kommt
ihr nur vermittelnde Funktion zu. Denn das Wesentliche der Ikone ist dieses Er-
eignis der sich kreuzenden Blicke. Daher kann Marion so weit gehen, zu sagen:
,Irdger der Pigmente [ist] weniger die Holztafel [...], als vielmehr der liturgische
und betende Austausch der Blicke, die sich in ihr begegnen.“ (S. 42) Gegenstind-
lichkeit und Perspektive sind aufgehoben.

Der Austausch der Blicke wird in der zuvor zitierten Passage mit zwei weiteren
Adjektiven bedacht: liturgisch und betend. Marion selbst definiert sein Verstand-
nis von Liturgie im Rahmen des Werkes nicht, scheint sie aber an dieser Stelle als
Bewegung des Menschen zu Gott und Bewegung Gottes zum Menschen zu verste-
hen. Das Kreuzen der Blicke ist - obwohl die Szene an sich wohl eher statisch vor-
gestellt werden muss - eine dynamische Bewegung, ein Zueinanderkommen und
Sich-Geben, im Fall der einen Seite: betend, im Fall der anderen: segnend.

Bedeutend ist hier auch der Meister, der die Ikone schreibt.® Auch er betet, wie
Marion in Ubereinstimmung mit den {iblichen Vorgaben fiir die Ikonenherstel-
lung erwdhnt. Marion setzt also voraus, dass sowohl Ikonenschreiber(in) als auch
-betrachter(in), beten. Er diskutiert an keiner Stelle die Moglichkeit, sich einer
Ikone ohne Gebet auszusetzen. Folglich bleibt auch die Frage unbeantwortet, was
sich in diesem Fall ereignen wiirde bzw. ob eine Ikone ihr Wesen auch gleicherma-
fRen zeigt, wenn jemand nicht um ihre Verehrungswiirdigkeit weifs.

Mit dem Versuch, diese Frage zu beantworten, geht nun der vorliegende Bei-
trag tiber das hinaus, was Marion iber das Gebet schreibt. Spinnt man die skizzier-
ten phanomenologischen Uberlegungen weiter, dann kann vermutlich dieselbe
Holztafel mit Farbpigmenten, die fiir die betende Person zur Offenbarung wird,
in den Augen einer Person, die sich nicht in der Haltung des Gebetes der Ikone
nihert, zum Idol im Sinne Marions werden. Die Ikone bliebe verhaftet in der Ge-
genstdandlichkeit und den Erwartungen des Subjekts, das sie in den Blick fasst. Das
Gebet stellt die Verbindung mit dem Unsichtbaren her; es befreit die Ikone aus
dem blof Bildhaften und bildet eine Art , Einfallstor“, durch das sich das Unsicht-

6 Ikonen werden nicht wie Bilder , gemalt“, sondern ,,geschrieben®.

70



Jean-Luc Marion

bare im Bild ,,einwohnt*, anstatt ihm nur zu Dreidimensionalitédt zu verhelfen.
Doch das Gebet ,bannt“ das Unsichtbare nicht in das Bild - es bleibt es selbst: dy-
namisch und interagierend mit jenen, die sich ihm betend néahern.

Es sind nicht fromme Ikonenschreiber(innen) und Ikonenbetrachter(innen),
die Gott durch ihr Gebet in das Bild , hineinlesen“. Auf welche Weise Gottes ge-
genstdandlich vermittelte Gegenwart zustande kommt, kann in der Phdnomenolo-
gie nur vom Ende des betrachtenden Subjekts her bedacht werden; hier kommen
wir aus methodologischen Griinden an Grenzen. Aus theologischer Sicht ist Gott
jedenfalls eine unverfiigbare Vorgabe, deren Wahrnehmbarkeit nicht vollends
an die Haltung der Menschen gebunden ist. Die gottliche Gnade durchkreuzt
schlieflich auch das Leben von Personen, die sich nicht durch Gebet auf Gott hin
ausgerichtet haben.

Abschliefend sei noch einmal an das eingangs erwdhnte Telefongesprach er-
innert. Es eignet sich - mit Einschrdnkungen - als Zusammenfassung fiir Jean-Luc
Marions Ausfithrungen zum Gebet, setzt man Ikone und Telefon in Analogie.
Beide dienen in ihrer Materialitdt der Vermittlung zweier Gesprachspartner, wo-
bei sich im Fall der Ikone Gott und Mensch begegnen. Diese Begegnung besteht
vorwiegend in der ,, Kreuzung der Blicke“ und muss in kein Gesprach miinden.
Aufierdem sind die sich kreuzenden Blicke unsichtbar und keine messbaren elek-
tronischen Signale, wie das in der Telekommunikation der Fall ist. Wahrend bei
einem Telefonat beide Seiten einen Horer in die Hand genommen haben und
sich in ihrem Gestus gleichen, treffen mittels Ikone das betende Subjekt und das
segnende Gottliche aufeinander. Der Beter oder die Beterin wird tiberflutet von
der Giite - es kommt angesichts der Ikone zu einer Begegnung, die jede Erwartung
ubertrifft.

n



