
Die fremde Reformation 

Als der Augustinermönch im Jahr 1511 nach Rom reist, wohnt er dort im Kloster 
der Augustinereremiten. Quasi im Nachbarzimmer erhält in diesen Tagen die Sixti­
nische Kapelle eine neue Wandausmalung. Augustinereremiten organisieren und 
überwachen die Bemalung durch Michelangelo Buonarotti, den berühmten Bild­
hauer und begnadeten Maler. Es ist spektakulär: Anstatt einer malerischen Ver­
herrlichung der mächtigen Kirche steht die Geschichte von der Erschaffung des 
Menschen im Zentrum. Gott und Adam nur durch einen Fingerspalt voneinander 
getrennt. Ein einzelner, nackter Mensch im direkten Kontakt zu Gott. Luther hat 
das Schöpfungsbild Michelangelos wohl nicht wahrgenommen. Überhaupt küm­
mert er sich nicht darum, wie sehr sich die Welt um ihn verändert: 1492 hatte 
Christoph Columbus Amerika entdeckt. In den Kellern des florentinischen Kran­
kenhauses Santa Maria Nuova erforscht Leonardo da Vinci, verborgen vor den Au­
gen von Kirche und Öffentlichkeit, die Anatomie des menschlichen Körpers. Der 
junge Mönch Luther interessiert sich wenig für die Wahrheitssuche des Künstlers, 
auch nicht für die Eroberung neuer Kontinente oder das Wunder des menschlich­
en Körpers. Luthers „Forschungsgebiet“ ist das Innere des Menschen, die Seele 
und die Frage, wie der Mensch vor Gott bestehen könne angesichts seiner Unfä­
higkeit zum Guten und der Unmöglichkeit, sein veräußerlichtes Leben vor Gott zu 
rechtfertigen. Hier forscht und fragt er mit ganzer Leidenschaft – und voller Angst: 
„Wie kriege ich einen gnädigen Gott?“ Allein die Wortwahl lässt die Verzweiflung 
erahnen, die ihn immer wieder umtreibt. Gottlob hat er einen weisen und erfah­
renen Beichtvater und Geistlichen Begleiter: Johann von Staupitz, Professor und 
erster Dekan der theologischen Fakultät an der neuen Universität in Wittenberg. 
Staupitz habe „die doctrinam angefangen“, meint Luther später einmal. Durch 
ihn lernen Luther und die anderen Studierenden des Wittenberger Zirkels die Ge­
dankenwelt der deutschen Mystiker kennen. Mit dem Werk Augustinus hatte sich 
Luther schon in seinen Erfurter Studienjahren intensiv beschäftigt und sich auch 

333

Notiz

Andrea Richter | Berlin

geb. 1959, Evangelische Pfarrerin, 
Beauftragte für Spiritualität der EKBO, 
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

a.richter@akd-ekbo.de



mit dem Zisterziensermönch Bernhard von Clairvaux befasst. Nun, in Wittenberg, 
erlangt mit der Lektüre Johannes Taulers auch die Gedankenwelt Meister Eckharts 
Einfluss auf die Gottsuchenden. Eines der zentralen Motive der deutschen Mystik 
ist die „Geburt Gottes im Menschen“. In einer Predigt zum Christfest schreibt 
Johannes Tauler: „In der Heiligen Schrift lesen wir: ‚Ein Kind ist uns geboren, 
ein Sohn ist uns geschenkt‘; das will sagen: er ist unser, und unser Eigen zumal, 
mehr denn alles, was eigen heißt, er wird zu aller Zeit, ohne Unterlass in uns ge­
boren.“1 Tauler vertieft diesen Gedanken noch und schreibt weiter: „Dass wir nun 
alle dieser edlen Geburt eine Stätte in uns bereiten, so dass wir wahre geistliche 
Mütter werden, dazu verhelfe uns Gott. Amen.“2 Mit ganz ähnlichen Worten er­
mahnt Martin Luther in einer Weihnachtspredigt seine Zuhörer und Hörerinnen: 
„Glaube du, dass Christus empfangen ist vom Heiligen Geist, geboren von der 
Jungfrau Maria, aber siehe zu, dass du aus der Geschichte dir eine Gabe machest, 
dass Christus dir empfangen und geboren (…) sei. Da übe deinen Glauben, dass 
er täglich fester werde und Lust und Freude dran bekomme (…) Christus ist die 
Quelle, in ihm ist alle Weisheit und Wahrheit.“3 Allein in diesen wenigen Worten 
erahnt man die Unabhängigkeit des glaubenden Subjekts gegenüber Institutionen 
und Lehrmeinungen. Auch, wenn Luther das Schöpfungsbild Michelangelos 
nicht gesehen hat, bringt er doch eine ganz ähnliche, innigliche Beziehung und 
Verbundenheit von Mensch und Gott zum Ausdruck. Was der Maler in Farben 
kleidet, formt Luther in Worte seiner eigenen, inneren Wirklichkeit: das Bild eines 
nackten Gottes, der uns Menschen näher ist als die eigene Halsschlagader. Martin 
Luther, der Weihnachtschrist! Das Kind im Schoß Mariens ist für ihn zugleich der, 
„den aller Welt Kreis nie beschloss“ und welcher „alle Ding erhält allein.“4  

Über die kirchenpolitischen Wirren der Reformationszeit geriet das Wissen um 
den Einfluss der Gedankenwelt deutscher Mystiker auf den Reformator vielfach in 
Vergessenheit. Anlässlich des Reformationsjubiläums 2017 haben sich die Bemü­
hungen um die spirituellen Grundlagen der Reformation intensiviert. So hat bei­
spielsweise der Tübinger Kirchenhistoriker Volker Leppin in seinem neuen Buch 
Die fremde Reformation nachgewiesen, wie intensiv sich Luther mit den Gedanken 
der Deutschen Mystik beschäftigt hat und wie sehr diese ihn nachhaltig inspiriert 
haben.5 Vielen Menschen öffnet sich dadurch ein neuer Blick in die spirituelle 
Relevanz der geistlichen Tradition. Auch für die Ökumene birgt die Wiederent­
deckung der mystischen Wurzeln der Reformation die Chance, sich in einer Öku­
mene der Spiritualität das gemeinsamen spirituellen Erbe von 1300 Jahren durch 
Reflexion, Aneignung und Einübung vertraut zu machen und es zu beleben.

1	 Johannes Tauler, Predigten, Bd. 1. Einsiedeln 42007, 14 f.
2	 Ebd., 19 f.
3	 Martin Luther, Predigt zum Christfest, WA 46, 226.
4	 Ders., Gelobet seist du Jesu Christ, in: Evangelisches Gesangbuch, Lied Nr. 23, Strophe 3.
5	 V. Leppin, Die fremde Reformation. Luthers mystische Wurzeln. München 2016.

334

Notiz


