
1	 Für eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dieser Frage vgl. I. Senn, Gottes Wort in Menschen-
worten. Auf dem Weg zu einer Theologie der performativen Verkündigung. Innsbruck 2016.

Wort und Wirklichkeit
Wie Verkündigung auch heute gelingt

Jesus von Nazaret hat mit Worten Menschen begeistert und belebt, indem er sie 
zu Umkehr und Glauben gerufen (Mk 1,15), ihnen Vergebung zugesprochen (Mk 
2,5) und die Furcht genommen (Mk 6,50) hat. Seine Worte „talita kum!“ (Mk 
5,41) und „effata!“ (Mk 7,34) haben bewirkt, dass ein tot geglaubtes Mädchen 
wieder aufstand und Mund und Ohren eines Taubstummen sich öffneten. Die 
Vollmacht, mit der Jesus dies alles tat, gab er auch seinen Jüngern. Sie sandte Je-
sus aus, das Evangelium zu verkünden und wie er die Nähe des Reiches Gottes in 
Worten und Taten zu bezeugen (Mk 6b–13 par).

Erfahrungen der Nähe Gottes blieben nach Jesu Tod am Kreuz nicht aus, und 
auch sein Wort verstummte nicht. Der Geist Gottes, den der Auferstandene sei-
nen Jünger zugehaucht (Joh 20,22) und der im Pfingstereignis zahlreiche Men-
schen ergriffen hat (Apg 2,1–4), ließ Jesu Nachfolger das Erlebte unerschrocken 
weitersagen. Die neutestamentliche Briefliteratur und insbesondere die Apostel­
geschichte bezeugen, dass die Botschaft Jesu Christi – in Menschenworten, durch 
sie und über sie hinaus – wirksam präsent blieb. Inwiefern aber kann diese Bot-
schaft in der heutigen kirchlichen Verkündigung, in der gegenwärtigen theolo-
gischen Rede wie auch im aktuellen Glaubenszeugnis noch so präsent sein, dass 
sie „tat-sächlich“ Wirkung erzielt?1 

Wirkende Worte

Das gesprochene Wort ist sowohl im semitischen Kontext des Alten Testaments 
als auch im hellenistisch Umfeld des Neuen Testaments mit Macht verbunden. 

Isabelle Senn | Luzern

geb. 1985, Dr. theol.,
Pastoralassistentin im Bistum Basel

isabelle_senn@gmx.ch

369

Verkündigung heute



2	 Vgl. zum Folgenden O.H. Pesch, Das Wort Gottes als objektives Prinzip der theologischen Erkenntnis, 
in: W. Kern / H.J. Pottmeyer / M. Seckler (Hrsg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. 4. Tübingen 
– Basel 22000, 1–21, bes. 4–10.

3	 Vgl. J.L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words). Deutsche Bearbeitung von 
Eike von Savigny. Stuttgart 21998.

4	  K. Rahner, Wort und Eucharistie, in: Ders., Sämtliche Werke, Bd. 18: Leiblichkeit der Gnade. Schriften 
zur Sakramentenlehre. Bearb. von W. Knoch und T. Trappe. Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2003, 596–
626, hier: 602.

Wo ein Herrscher durch seine Boten einen Erlass verlautbaren lässt, da tritt dieser 
in Kraft, da sein Wort – wie im Übrigen auch sein Bild – seine Präsenz nicht nur 
dar-, sondern zugleich herstellt und darin also die ihm eigene Macht zum Tragen 
kommt. Als Boten, die in fremder Autorität sprechen, können Propheten, die sich 
von Gott, von der höchst denkbaren Autorität, berufen wissen, für ihr Sprechen 
göttliche Wirksamkeit in Anspruch nehmen. Was Gott durch den Mund der Pro-
pheten verheißt, wird nicht folgenlos bleiben; sein Wort selbst besagt dies: Kein 
Wort, das von Gott kommt, „kehrt leer zu mir zurück, sondern bewirkt, was ich 
will, und erreicht all das, wozu ich es ausgesandt habe“ (Jes 55,11). Der göttlichen 
Gegenwart, die das Wort gelingen lässt, sind sich auch die urchristlichen Verkün-
diger bewusst. So bittet Paulus die Gläubigen in Korinth „an Christi Statt“ zur Ver-
söhnung mit Gott, da Christus es ist, „der durch uns mahnt“ (2 Kor 5,20).

Dieses biblische Verständnis des Wortes als einer Wirklichkeit, die nicht nur in
formiert, sondern in erster Linie verändernd und in diesem Sinne kreativ auf eine 
Situation einwirkt, ist in der kirchlichen und theologischen Tradition lange Zeit 
vernachlässigt worden.2 Theologisch nachhaltig ausgewirkt hat sich in dieser Hin-
sicht das Auseinandertreten von Signifikanz und Effizienz des Wortes, wie es durch 
das griechische und lateinische Denken begünstigt worden ist. Dass das Wort als 
bloßes Zeichen für eine Sache aufgefasst wird, zeigt sich namentlich im Werk von 
Augustinus. Erst mit der Reformation findet eine Rückbesinnung auf das aktuell 
wirksame Wort statt. Die katholische Theologie hat weitere 400 Jahre benötigt, um 
einen neuen Zugang zum wirkenden Wort zu schaffen. Anstöße zur Wiederentde-
ckung der performativen Dimension des Wortes kamen der Theologie im 20. Jh. 
aus der Sprachphilosophie zu. Aus der Einsicht, dass Menschen in ihrem Alltag 
mittels Worten handeln und Taten ausführen, hat der britische Philosoph John L. 
Austin in den 1950er Jahren die Sprechakttheorie begründet.3 Er hat darauf hin-
gewiesen, dass Taufen, Wetten oder Versprechen Taten sind, die im Wesentlichen 
durch Worte zustande kommen. Im Zuge seiner Beschäftigung mit sogenannten 
„performativen“ Äußerungen ist Austin zum Schluss gekommen, dass Menschen 
mit ihren Worten nie nur beschreiben, sondern immer auch handeln.

In der katholischen Theologie war es speziell Karl Rahner, der den Gedanken 
eines „exhibitiven“ Wortes ins Gespräch brachte: Das Wort, das „an sich mit-
bringt, was es aussagt“4, begegnet dem Menschen zunächst im Sakrament, aber 
auch in der Verkündigung, sofern diese ebenfalls das Wort Gottes zur Sprache 

370

Junge Theologie



5	 Ebd.
6	 Ebd. Zum wirksamen Wort bei Rahner vgl. auch ders., Was ist ein Sakrament?, in: ders., Sämtliche 

Werke, Bd. 18, 477–488 [s. Anm. 4]; ders., Priester und Dichter, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 12: 
Menschsein und Menschwerdung Gottes. Studien zur Grundlegung der Dogmatik, zur Christologie, zur 
Theologischen Anthropologie und Eschatologie. Bearb. von H. Vorgrimler. Freiburg i. Br. – Basel – Wien 
2005, 421–440.

7	 Dies lässt sich von Rahners Symbolverständnis her nachvollziehen. Vgl. dazu K. Rahner, Zur Theologie 
des Symbols, in: Ders., Sämtliche Werke, Bd. 18, 423–457 [s. Anm. 4].

bringt. Dahinter steht die Überzeugung, dass das göttliche Wort selbst „die Ge-
genwart der Tat Gottes am Menschen“5 und als solche „Heilsereignis“6 ist.7 Was 
aber besagt Gottes Wort? Und wie erklingt es?

Gottes Wort ...

Das Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift überliefert ist und dort insbeson-
dere im Rahmen prophetischer Rede als solches vorgestellt wird, ist letztlich v.a. 
eins: Ansage einer Heilszukunft. Mit dieser Verheißung verbindet sich der Ruf 
zur Umkehr und die Herausforderung, sich Gott zuzuwenden, der sich dem Men-
schen zugeneigt hat. Gottes Zuneigung im Wort hat in Jesus Christus leibhaft 
Gestalt angenommen; er, der in der Schrift und von der Tradition selbst als das 
Wort Gottes bezeichnet wird, das Fleisch geworden ist und unter den Menschen 
gewohnt hat (vgl. Joh 1,14), ist zum sicht- und greifbaren Zeichen dafür gewor-
den, dass Gottes Wort eine frohe Botschaft, ein „Evangelium“ (Mk 1,1) ist. Die 
Verheißungen Gottes aus früheren Tagen haben eine Verankerung in der Gegen-
wart gefunden, zumal in Jesus das „Ja“ Gottes „zu allem, was Gott verheißen hat“ 
(2 Kor 1,20), verwirklicht ist.

Gottes Sprechen in Jesus Christus hat universale Bedeutung; es gewinnt an Ak-
tualität in jeder Situation, in die hinein es verkündet wird: Gott spricht dem Men-
schen sein Dasein zu (vgl. Ex 3,14), und dieser darf ihn so als den „Immanuel“ 
(Mt 1,23) erfahren. Zur Erfahrung der Selbstzusage Gottes kann es kommen, wo 
immer Menschen sich in den Dienst nehmen und Gottes Wort den Raum ihrer 
eigenen Worte einnehmen lassen.

... in Menschenworten

Im Wort kommt paradigmatisch zur Geltung, dass der Mensch Person ist. Das 
Wort zielt auf Antwort, darauf, dass sich der Angesprochene zum Mitgeteilten 
verhält. Wenn Gott nun seine Beziehung zum Menschen so gestalten möchte, 
dass seine Zuneigung auf die freie Annahme und auf die personale Erwiderung 
durch den Menschen stößt, ist es unabdingbar, dass er sich im (Menschen-)Wort 
an den Menschen wendet. K. Rahner drückt den Sachverhalt so aus: „Ohne das 

371

Verkündigung heute



8	 Ders., Priester und Dichter, 429 [s. Anm. 6].
9	 O. Semmelroth, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkündigung. Frankfurt a. M. 1962, 141.
10	 O.H. Pesch, Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 1: Die Geschichte der Menschen mit 

Gott, Teil 1: Wort Gottes und Theologie. Christologie. Ostfildern 2008, 37.

Wort wäre die Gnade für uns als geistige und freie Personen nicht gewußter Weise 
da“8 [Herv. KR]. Heil geschieht demnach als „Heilsdialog“9; Gott lässt die Men-
schen partizipieren an der Kommunikation seiner göttlichen Wirklichkeit, die in 
sich selbst (personale) Kommunikation ist – so die Implikation der Trinitätslehre.

Gott begegnet dem Menschen allerdings nicht nur als ein Gegenüber, son-
dern er erfüllt auch die Wirklichkeit des Menschen mit seiner Geistes-Gegenwart. 
Dies gilt nicht zuletzt für das Wortgeschehen. Der Mensch wird von Gott ange-
sprochen, doch schon die Fähigkeit, das Wort zu hören und die damit gegebene 
Herausforderung anzunehmen, ist göttliches Geschenk. Gottes Geist ist im Wort, 
mit dem Gott dem Menschen sich mitteilt, und er ist auch in der Antwort des 
Menschen, mit der sich dieser etwa in Form des Gebetes oder des Zeugnisses ein-
lässt auf die Selbstmitteilung Gottes. Das göttliche Wort ruft als Zuspruch und 
Anspruch die menschliche Antwort hervor, die zustimmend oder ablehnend sein 
kann, und „nur durch diese Antwort hindurch erzielt es so oder so seine Wir-
kung“10. Heute noch erzielt dieses Wort seine Wirkung, indem es den Glauben 
seiner Hörer(innen) an Gottes unbedingte Zusage weckt und wachhält. Schon 
Paulus war sich bewusst, dass ohne die Verkündigung des Gotteswortes im Men-
schenwort kein Glaube entstehen kann (vgl. Röm 10,14 f.) – und er war zudem 
überzeugt, dass es der Geist Gottes ist, der im Menschen diese wie jede andere 
Gabe erst zur Entfaltung kommen lässt (vgl. 1 Kor 12,4–11).

Worte mit Geist

Mit der Gabe seines Geistes hat Gott seine Selbstzusage bereits wahrgemacht, 
handelt es sich beim göttlichen Geist doch um den „ersten Anteil“ am verheißen
en Heil (2 Kor 1,22). Im Geist, der den Glaubenden „gegeben ist“ (Röm 5,5), ist 
Gott selbst präsent und eröffnet den Menschen so Gemeinschaft mit ihm. Das 
Christusereignis wird in der Kraft des Heiligen Geistes vergegenwärtigt und dem 
Menschen zugeeignet, der mit dessen Botschaft in Berührung kommt.

Die Worte nun, die Menschen als Gotteswort verkünden, erweisen sich an ih-
ren „Früchten“ als Worte mit Geist. Zur Frucht des Geistes zählen Paulus zufolge 
u.a. Liebe, Freude und Frieden (vgl. Gal 5,22). Vor dem Hintergrund eines per-
formativen Wortverständnisses bedeutet dies, dass die Verkündigung des Wortes 
Gottes nicht (bloß) Glaubenswissen mitteilt, sondern durch ihre Worte bei den 
Hörenden eben Liebe, Freude und Frieden hervorruft – und so Glauben schafft. 
In welcher Weise Verkündigung inspirierend sein kann, weist der evangelische 

372

Junge Theologie



Theologe Hans Weder anhand der Gleichnissprache Jesu auf: Sofern Sprache eine 
„bewegende Kraft“11 hat, vermögen die Worte der Verkündigung Heil zu vergegen
wärtigen und in diesem Sinne „Leben wahr zu machen“12. Der Verkündigung 
kommt nicht die Aufgabe zu, Menschen zu informieren, auf dass sie sich in die 
richtige Richtung bewegen, sondern „Arbeit zu leisten an den Herzen der Zuhöre-
rinnen und Zuhörer“13, so dass diese bewegt und begleitet werden in die Wirklich-
keit des anbrechenden Reiches Gottes hinein. Durch die Verkündigung entfaltet 
das Evangelium Jesu Christi seine Wirkung, „wenn es unser Leben um die Dimen-
sion des Reiches Gottes, des Geistes, des Himmels bereichert“14 und so als Wort 
des Lebens – „als Wort des lebendigen Gottes“ – vernommen wird.

Worte zum Leben

Gottes Wort hat Potential. Die Inkarnation seines Wortes nimmt ihren Lauf als 
Inverbation15, wie sie in der Verkündigung je neu geschieht. Die Botschaft von der 
Auferstehung Jesu Christi schenkt auch heute noch Trost und stärkt die Hoffnung, 
dass das von Gott geschaffene Leben mehr bereithält, als sich faktisch zwischen 
Geburt und Tod unter zuweilen so widrigen Umständen abspielt. Dieses Wort, das 
– im wahrsten Sinne des Wortes – vom Leben handelt, lädt ein, sich selbst als von 
Gott persönlich Angesprochene(r) wahrzunehmen und so einen neuen Blick auf 
die eigene Existenz zu gewinnen.

Das Wort, in dem Gott sich den Menschen (zu verstehen) gibt, wirft Licht 
auf den Menschen selbst; von Gott gewollt und bejaht, darf er das Leben wagen, 
das sich ihm im Wort eröffnet. Vom Wort in die Nachfolge Jesu Christi gerufen, 
wird er dazu bewegt, das ihm Widerfahrene in seinen Worten zu bezeugen. Es gilt 
hinzuhorchen, wo der Geist Gottes Menschenworte erfüllt, so dass sie das Leben 
reich(er) machen und ihre Adressat(inn)en – manchmal gewiss verbunden mit 
dem Anspruch, sich zu lösen von eigenen Lebensvorstellungen und -plänen – zu 
mehr Leben führen.

Worte, die begeistern und beleben

Gotteswort in Menschenworten begeistert und belebt, weil es Menschen – im dop-
pelten Sinne des Wortes – anspricht. Die Botschaft von der Güte und Menschen-

11	 H. Weder, Arbeit am Herzen. Zur bewegenden Dimension der Sprache Jesu, in: Der Prediger und Kate-
chet 150 (2011), 424–438, hier: 428.

12	 Ebd., 425.
13	 Ebd.
14	 Ebd., 437.
15	 Mit diesem Terminus, der sich mit „Wortwerdung“ übersetzen lässt, wird angedeutet, dass sich die 

Selbstmitteilung Gottes (in Jesus Christus) im Wort vergegenwärtigt und also fortsetzt. Der Terminus 
wird häufig Augustinus zugeschrieben, lässt sich in dessen Schrifttum aber nicht direkt nachweisen. 
Vgl. K. Müller, Homiletik. Ein Handbuch für kritische Zeiten. Regensburg 1994, 249.

373

Verkündigung heute



freundlichkeit Gottes, die den Kern der christlichen Verkündigung ausmacht, 
geht nicht auf in erläuternden Worten. Der Auferstandene ist im Wort, das von 
ihm handelt und das hier und jetzt laut wird, gegenwärtig16 und lässt auf diese 
Weise je neu Ereignis werden, dass Menschen Heil widerfährt.

Dass die Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen im Wort fortgeschrieben 
wird, motiviert zur Spurensuche im Sprachgebrauch der Kirche, der Theologie, 
aber auch des eigenen Alltags. Wo erklingt Gottes Heilswort aktuell? Wo wird es 
gesprochen – und gehört – als performatives Wort, als Wort also, das nicht nur 
über Dinge spricht, sondern diese greifbar werden lässt? Wenn wir Gott im Lied 
bitten: „Sprich du das Wort, das tröstet und befreit und das mich führt in dei-
nen großen Frieden“17, erwarten wir dann auch tatsächlich Trost und Befreiung 
durch Worte, die uns in unserem Alltag zu Ohren kommen und die wir als glau-
bende Menschen selbst in den Mund nehmen? In der Verkündigung sollen die 
Hörer(innen) des Wortes Gottes erfahren und erkunden können, was Gottes Wort 
verheißt. Und seine Verkündiger(innen), die allererst und bleibend ebenfalls Hö-
rende sind, dürfen sich kritisch-konstruktiv fragen, ob und wie man ihren Wor-
ten anhören kann, dass sie – auch sie – „Geist und (...) Leben“ (Joh 6,63) sind.

16	 Um diese Gegenwart Christi unter anderem im Wort der Kirche geht es in der Liturgiekonstitution 
des II. Vatikanischen Konzils Sacrosanctum Concilium (3.11.1963), n. 7.

17	 So beginnt die dritte Strophe des Liedes Ich steh vor dir mit leeren Händen, Herr von Huub Oosterhuis. 
Vgl. Gotteslob, n. 422.

374

Junge Theologie


