Reflexion

Pieter-Paul Lembrechts SJ | Brussel

geb. 1957, Mitarbeiter des
Jesuit Refugee Service Belgium

pieter-paul@jrsbelgium.org

Dem Namen Jesu zugewandt

Kontemplative Ubungen nach Franz Jalics'

In den letzten Jahren sind die Kontemplativen Ubungen ausgehend von den
deutschsprachigen Landern im tibrigen Europa und auch dariiber hinaus bekannt
geworden. Das 1994 erschienene Buch von Franz Jalics Kontemplative Exerzitien
(KE) kennt bereits 16 Auflagen und wurde in dreizehn Sprachen iibersetzt, darun-
ter auch ins Chinesische.? Die Internetseite kontemplation-in-aktion.de zeigt, dass
viele Menschen diese Weise des Betens praktizieren. Es besteht Interesse an den
Kontemplativen Ubungen, aber es gibt auch viel Unwissenheit und Missverstdnd-
nisse - v.a. in ignatianischen Kreisen. Fiir mich sind die Kontemplativen Ubun-
gen, nach den Geistlichen Ubungen von Ignatius, das grofite Geschenk auf dem
Wege des Gebetes. Ich begleite andere sowohl in den Geistlichen Ubungen, als
auch bei den Kontemplativen Ubungen. Aus dieser Erfahrung heraus will ich Ant-
worten geben auf einige Fragen, die Menschen zu dieser Gebetsmethode stellen.

Wer ist Franz Jalics?

Nach der Wahl von Papst Franziskus am 13. Miérz 2013 geriet Franz Jalics rasch
in die Weltpresse. Journalist(inn)en durchforsteten die Vergangenheit des neuen
Papstes und stief3en dabei auf einen peinlichen Zwischenfall. Jorge Mario Bergo-
glio war Provinzial der argentinischen Jesuiten in den 1970er Jahren, in der Zeit
der Militardiktatur von General Videla. Damals wurden zwei Jesuiten durch das

1 Der Artikel erschien unter dem Titel De Contemplatieve Oefeningen van Franz Jalics in Cardoner 2
(2017), 1-16; Ubersetzung: Ludger van Bergen SJ; Bearbeitung: Anna Albinus.

2 F.]Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einfiihrung in die kontemplative Lebenshaltung und in das Je-
susgebet. Wiirzburg °2016.

56



Franz Jalics

Militdr entfiihrt, als sie sich in einem Armenviertel engagierten, darunter Jalics.
Bergoglio, zu dieser Zeit konservativer als seine beiden Untergebenen (und viele
andere argentinische Jesuiten), wurde vorgeworfen, seine Mitbriider nicht ausrei-
chend geschiitzt zu haben. Andere meinen, Bergoglio sei ein Pragmatiker, der auf
seine Weise die beiden wieder frei bekam. Kurz nach der Papstwahl erklérte Jalics
in einer Stellungnahme, dass Bergoglio und er sich vor langer Zeit versohnt und
den Zwischenfall abgeschlossen hitten.

Franz Jalics wurde 1927 in Budapest geboren. Er trat 1947 in die Gesellschaft
Jesu ein, musste aber unter Druck des kommunistischen Regimes Ungarn schnell
verlassen. Nach seiner Ausbildung dozierte er Fundamentaltheologie und Dogma-
tik in Buenos Aires. Zusammen mit seinem Mitbruder Orlando Yorio entschied
er sich, unter den Armen zu leben. Deshalb wurden sie als Anhdnger der linken
Guerillas betrachtet und 1976 durch das Militdr entfiithrt. Fiinf Monate wurden
sie festgehalten. In dieser Zeit nahmen Jalics und sein Mitbruder Zuflucht im
kontemplativen Gebet und dem fortwdahrenden Wiederholen des Namens Jesu.
Die monatelange Gefangenschaft sollte auf die spatere Arbeit von Franz Jalics ent-
scheidenden Einfluss ausiiben.

Nach seiner Freilassung verlief3 Jalics Argentinien. Seit 1978 lebt er in Deutsch-
land und gibt geistliche Ubungen und Exerzitien in einem Stil, der auf seiner eige-
nen Lebenserfahrung griindet - die Kontemplativen Ubungen. 1984 eroffnete er
dafiir das Haus Gries im Nordosten von Bayern. In diesem Haus, das unter die Ver-
antwortlichkeit der Deutschen Jesuitenprovinz féllt, machen alljahrlich Hunderte
Menschen diese Kontemplativen Ubungen.

Was sind Kontemplative Ubungen?

Jalics zeigt einen Ubungsweg, der sich ganz an Ignatius orientiert. Ignatius hat uns
keinen Traktat iiber geistliches Leben hinterlassen, er hat uns Ubungen gegeben:
die Geistlichen Ubungen. Er zeigt uns den Weg der Praxis. Das Biichlein Geistliche
Ubungen ist kein Lesebuch, sondern ein Arbeitsbuch, ein ,, Tu-Buch®. Es ist eine
Anleitung bzw. ein Leitfaden, um jemanden zu begleiten beim Ausfithren der
Ubungen. Jalics Buch ist ebenso fiir die Praxis geschrieben, ein Buch, das Schritt
fir Schritt in das kontemplative Gebet einfiithrt. Kontemplation als das Schauen
Gottes ist natiirlich reine Gnade. Niemand kann durch eigene Anstrengung Gott
schauen. Das einzige, was der/die Ubende tun kann, ist, sich zu 6ffnen, um die
Gabe zu empfangen, wenn sie angeboten wird. Das ist das Ziel jeglichen Ubens.
Ignatius nennt geistliche Ubungen ,jede Weise, die Seele darauf vorzubereiten
und einzustellen“, um eine bestimmte Gnade zu empfangen (GU 1).

Unter den vielen Gestalten der Kontemplation ist das Beten mit dem Namen
Jesus Christus eine Art und Weise des Betens, die seit dem frithen Christentum

57



Reflexion

praktiziert wird. Am Ursprung steht das Beten mit einem einzigen Wort, wie es
die Wiistenviter im 4. Jh. in Agypten und in Palistina iibten. Johannes Cassian
brachte diese Weise des Betens nach Westeuropa. Von Agypten aus verbreitete
sich die Gebetsform tiber den Berg Athos in den christlichen Osten, wo sie sich in
der hesychastischen Tradition mit dem Namen Jesus verband. Zu den wichtigsten
Elementen gehoren: das Sitzen in Stille, das Wahrnehmen des Atems und des ei-
genen Korpers, namentlich der Handflachen, das innerliche Wiederholen des
Namens Jesus Christus im Rhythmus des Ein- und Ausatmens. Das ist sehr ein-
fach (was nicht sagen will: leicht): Du sitzt, du sammelst dich, und sagst innerlich
beim Ausatmen ,Jesus“, und beim Einatmen , Christus“. Das ist alles.

Im Namen Jesu ist seine ganze Person anwesend. Wenn du diesen Namen
innerlich anrufst, trittst du mit Ihm in Beziehung. Der auferstandene Herr ist
gegenwadrtig und wirksam. Wenn du dich diesem Namen zuwendest, trittst du in
einen neuen Raum ein: ,,Durch den Glauben wohne Christus in euren Herzen, in
der Liebe verwurzelt und auf sie gegriindet“ (Eph 3,17). Insbesondere fiir Jesuiten
kann das Beten mit dem Namen Jesu, mit dem Ignatius seine Gesellschaft ge-
kennzeichnet sehen wollte, eine grofie Bedeutung haben.

Meditation oder Kontemplation?

Das Wort , Kontemplation“ hat bei verschiedenen Autoren oft eine andersartige
Bedeutung, so wie das auch fiir das Wort ,Meditation“ gilt. Seit dem Mittelalter
bedeutet das Wort Meditation gewohnlich das diskursive, argumentierende Ge-
bet: einen Text oder ein Thema iiberdenken, versuchen zu verstehen, auf sich
einwirken lassen. Bei der Kontemplation liegt die Betonung nicht auf der ver-
standesmafligen Aktivitdt, sondern auf passiver Prasenz, auf schlichtem und un-
befangenem Hinschauen. Kontemplation heifst Empfangen, Gott ist es, der sich
mitteilt. Unter Einfluss 6stlicher Formen von Spiritualitdt erhielt das Wort ,,Me-
ditation“ in den letzten Dezennien eine ganz andere Bedeutung. Diese 6stlichen
Praktiken wurden mit dem Wort ,Meditation“ charakterisiert, mit dem Wort
also, das in der mittelalterlichen Tradition nicht Kontemplation, sondern diskur-
sives Gebet bedeutet. Fiir Ignatius ist Kontemplation wiederum das Betrachten
eines Ereignisses aus dem Leben Jesu, wobei man die Einbildungskraft einsetzt
und zum Schluss ein Gesprach zum Ereignis halt.

Jalics will nicht gerne in diese Diskussion hineingeraten. Das einfache Gebet,
das er in seinem Buch erldutert, das Beten nur mit dem Namen Jesus Christus in
Verbindung mit dem Rhythmus des Ein- und Ausatmens, nennt er Kontemplati-
on. In eine Debatte tiber Worte oder Namen ldsst er sich nicht ein (KE, 21 £.).

58



Franz Jalics

Sind die kontemplativen Ubungen fiir jedermann?

In einem Artikel von 19983 erldutert Jalics, wie er das Verhéaltnis zwischen den
Kontemplativen Ubungen und den Geistlichen Ubungen des Ignatius sieht. Die
Kontemplativen Ubungen, so Jalics, fiigen sich in die ,,kontemplative Phase“ der
Geistlichen Ubungen ein. Nach den Betrachtungen des Lebens Jesu in der zweiten,
dritten und vierten Woche sieht er eine neue Phase, die mit der ,Betrachtung, um
Liebe zu erlangen“ (GU 230-237) und den ,,Drei Weisen zu Beten“ (GU 238-260)
anfangt. Die dritte ,Weise zu Beten* richtet sich nach dem Rhythmus des Ein- und
Ausatmens. Die Kontemplativen Ubungen schlielen daran an. Folglich sind sie
bestimmt fiir Menschen, welche die vier Wochen der geistlichen Exerzitien erlebt
haben und zu dieser kontemplativen Phase gelangt sind.

In der Tradition der Kirche ist der Weg zu Gott auf vielerlei Weisen beschrieben
worden. Sehr verbreitet ist die Dreiteilung ,,Weg der Reinigung“ (via purgativa),
»~Weg der Erleuchtung* (via illuminativa) und ,Weg der Vereinigung* (via unitiva).
Diese erscheint auch in den Geistlichen Ubungen, obwohl Ignatius nur die beiden
ersten erwidhnt (GU 10). Im Verlauf der Geistlichen Ubungen ist ein einfaches
Gebet der Vereinigung nicht ausgeschlossen (z.B. in den Wiederholungsbetrach-
tungen und in der ,,Anwendung der Sinne“), aber vorwiegend tritt der Weg der
Reinigung (erste Woche) und der Weg der Erleuchtung (zweite, dritte und vierte
Woche) in Erscheinung. Die Kontemplativen Ubungen gehéren ganz und gar zu
der via unitiva. So wie der Ruf des Konigs (GU 91-100) das Scharnier bildet zwi-
schen dem ersten und dem zweiten Weg, so bildet die ,,Betrachtung, um Liebe zu
erlangen“ (GU 230-237) den Ubergang vom zweiten zum dritten Weg, dem Weg
der Vereinigung. Obschon diese Art des Betens ganz einfach ist, ist sie nicht fiir
Anfanger(innen) gedacht. Die dritte Phase setzt die beiden anderen Wege voraus,
keine Phase kann tibersprungen werden. Wohl kann sich auch ein(e) Anfanger(in)
die Methode zueigen machen, aber er/sie ist deshalb noch nicht in die kontempla-
tive Haltung hineingekommen. Es ist nicht einfach, sondern es wird einfach.

Die Dreiteilung ist natiirlich kiinstlich. Das Gebetsleben ist gewohnlich kein
geradliniger, sondern eher ein verschlungener Weg. Man kommt nicht mit einem
Mal zur Vereinigung. Der/Die eine macht schneller Fortschritte als der/die andere.
Gott kann aber einem Menschen im Nu die Gnade der Kontemplation schenken.
Aber das bleibt doch die Ausnahme. Der tibliche Verlauf ist: zuerst die via purgati-
va, dann die via illuminativa und schlief}lich die via unitiva. Wer ganz am Anfang
des christlichen Lebens steht, der kann die Kontemplativen Ubungen machen, er/
sie wird aber nicht reif sein fiir die via unitiva. Eine solche Person wird frither oder
spdter mehr liber Christus wissen wollen (via illuminativa). Und Christus kann

3 F.]Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Uhungcn und das Jesusgebet, in: GuL 71 (1998),
11-25 (Teil I); 116-131 (Teil II).

59



Reflexion

man nicht verstehen, wenn nicht eine innerliche Vorbereitung, eine Bekehrung
vorausgegangen ist (via purgativa).

Wann du in die kontemplative Zeit eintrittst, bestimmst du nicht selber. Du
wdhlst diese Art des Betens nicht, du wirst dazu gerufen. Die Kontemplation
wird dir geschenkt, aber du weift nicht, wann. Teresa von Avila bemerkt: , Gott
schenkt, wie er will und an wen er will“. Wer zu frith mit dem Beten der via uni-
tiva anfangt, wird nach einiger Zeit zu seinen fritheren Gebetsweisen zuriickkeh-
ren. Das ist nicht schlimm, denn das Bediirfnis nach einfachem Gebet wird im
richtigen Augenblick wiedertkommen. Fiir diejenigen, deren Weg das miindliche
Beten, verstandesmaéflige Betrachtungen und andere aktiven Formen des Gebets
ist, sind die Kontemplativen Ubungen nicht empfehlenswert.

Und die Heilige Schrift?

In Zusammenhang mit den Ubungen von P. Franz Jalics wird oft die Frage ge-
stellt: Ist die Bibel tiberfliissig geworden? Die Antwort wurde bereits gegeben:
Wer auf dem Weg der Vereinigung ist, hat den Weg der Erleuchtung hinter sich
gelassen. Die Betrachtung der Schrift gehort zur via illuminativa. Die Bibel bleibt
das Fundament, und wer die via unitiva entlang geht, wird dieses Fundament
vertiefen wollen. Die Schriftmeditation ist allerdings nicht mehr der bevorzugte
Zugang zu Gott. Dieser ist einfacher und unmittelbarer geworden. In der kontem-
plativen Zeit wird man immer noch die Schrift lesen, aber nicht mehr mit der
Schrift beten.

Im Gebetsleben der meisten Menschen zeigt sich im Laufe der Zeit eine spon-
tane Vereinfachung. Hat jemand ldngere Zeit in Zufriedenheit die Bibelbetrach-
tung praktiziert, dann merkt er/sie oft eine zunehmende Frustration bis hin zur
Unmoglichkeit, die Schriftbetrachtung fortzusetzen. Meist ist das ein Signal fiir
eine neue Phase im geistlichen Leben. Geistliche Begleiter sollten in diesem Falle
v.a. diese Personen nicht ermutigen, sich anzustrengen und mit der Schriftbe-
trachtung fortzufahren. Die Frustration wiirde nur noch grofler werden. Es hin-
dert Menschen daran, im Gebetsleben vorwaérts zu gehen. In ihrem Schrifttum
klagt Teresa von Avila des Ofteren, dass manche ihrer geistlichen Begleiter, die
selber festhielten an dem diskursiven Gebet, sie nicht verstehen. Auch Johannes
vom Kreuz warnt vor blinden Begleitern, die mehr Schlimmes als Gutes tun. Des-
halb gilt: ,Vor allem muss die Seele, die in der Sammlung und Vervollkommnung
vorankommen will, gar wohl beachten, wessen Hinden sie sich anvertraut.“*

Oft fithlen Menschen sich schuldig, weil sie nicht mehr wie zuvor mit der
Bibel beten konnen. Sie meinen, dass ihr Eifer nachgelassen hat und versuchen,
sich noch mehr anzustrengen.

4 Die lebendige Liebesflamme, Strophe III.

60



Franz Jalics

Die Vereinfachung des Gebetes ist aber eine normale, natiirliche Entwicklung.’
Geistliche Begleiter(innen) miissen Menschen helfen, ihre eigene Weise des Be-
tens zu finden. Gott ruft auf vielerlei Weisen, zu einer Begegnung mit Ihm zu
kommen. Manche werden vielleicht ihr ganzes Leben die Schrift betrachten oder
das Stundengebet beten, fiir andere sind dies zu viele Worte. Die Kontemplativen
Ubungen sind ein Weg zu Gott. Jalics behauptet nicht, dass sein Weg besser

als andere ist. Er zeigt nur den Weg auf, den er selber gegangen ist. Wenn es je-
manden hilft, ist er zufrieden.

Sind die Kontemplativen Ubungen ignatianisch?

Unter ,ignatianisches Gebet“ versteht man nicht nur jene Gebetsmethoden und
Ubungen, die in den Geistlichen Ubungen vorgestellt werden. Ignatianisches Ge-
bet ist mehr als die Meditation und Kontemplation der vier Wochen im Biichlein
der Exerzitien. Nichts deutet darauf hin, dass Ignatius selber in seinen spateren
Lebensjahren mit Meditationen oder Kontemplation, wie in den Geistlichen
Ubungen beschrieben, betete. Aus dem Epilog des Pilgerberichtes und aus seinem
Geistlichen Tagebuch 1dsst sich schliefen, dass Ignatius einen sehr vertraulichen,
mystischen Verkehr mit Gott pflegte, verbunden mit Tranen und anderen Zei-
chen geistlichen Trostes. Die Feier der Eucharistie am Anfang des Tages, wofiir er
sich sehr viel Zeit nahm, spielte darin eine Hauptrolle. Sein Gebet beschrinkte
sich nicht auf die Zeit, die er dafiir bestimmt hatte. Es breitete sich aus tiber den
ganzen Tag, tiber all seine Aktivitdten: ,,zu jeder Stunde, dass er Gott finden wol-
le, finde er ihn“.¢

Auch anderen empfahl Ignatius manchmal eine andere Weise des Betens als
die methodische, diskursive Betrachtung. In einem Brief an Sr. Rejadella vom 11.
September 1536 z.B. brach er eine Lanze fiir eine mehr passive Kontemplation,
indem man das Gebet empfingt und der Leib zur Ruhe kommt: ,Jede Besinnung,
in der sich der Verstand miiht, lasst den Korper ermiiden. Andere geordnete und
geruhsame Besinnungen, welche fiir den Verstand angenehm und nicht miih-
sam fiir die inneren Teile des Geistes sind - sie werden ohne inneren oder dusse-
ren Krafteinsatz gemacht -, diese ermiiden den Korper nicht, sondern lassen
ausruhen.’

Die Geistlichen Ubungen sind ein sehr spezifischer und sehr strukturierter
Prozess, dessen Dauer beschrinkt ist (GU 4: ,,Aber die Ubungen sollen doch in
dreiflig Tagen abgeschlossen werden“). Ignatius hatte nicht vor, dass wir die

5 F.Jalics behandelt dieses Thema und die Schwierigkeiten damit ausfithrlich in Kontemplative Exerziti-
en, 339-341 [s. Anm. 1].

6 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers XI,5 (Rom).

7 Ubersetzung P. Knauer, Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen (DWA I). Wiirzburg 1993, 29.

61



Reflexion

Ubungen - sei es in den jdhrlichen Exerzitien oder in unserem tiglichen Gebet -
stets wiederholen sollten. Nach den vier Wochen und der ,,Betrachtung, um Liebe
zu erlangen“ gibt er einige Anregungen fiir das Gebet tiber die Exerzitien hinaus.
Er beschreibt drei einfache Weisen des Betens, die auch nach den Exerzitien im
alltdglichen Leben helfen konnen, mit Christus verbunden zu bleiben. Nach den
Exerzitien darf man ruhig weiter beten wie wiahrend der Exerzitien - was die meis-
ten von uns auch eine Zeit lang tun - bis die Stunde kommt, um einen weiteren
Schritt zu machen. Mit den Kontemplativen Ubungen hilft Jalics denjenigen, die
Geistliche Ubungen gemacht haben, einen Schritt {iber die Exerzitien hinauszu-
gehen.

Sind die kontemplativen Exerzitien karmelitisch?

In ihrer Autobiographie macht Teresa von Avila einen Vergleich zwischen den
Gebetsphasen und dem Bewdssern eines Gartens. Das geistliche Leben gleiche
einem Garten, in den der Herr kommt, um Freude zu finden. Damit die Pflanzen
und Blumen wachsen, muss der Garten bewidssert werden. Die Pflanzen sind die
Tugenden, das Wasser ist das Gebet. Teresa unterscheidet vier Arten der Bewdsse-
rung: ,,Schauen wir nun, auf welche Weise man bewdssern kann, damit wir erken-
nen, was wir tun miissen, und ob die Miihe, die uns das kosten wird, grofRer ist als
der Gewinn, oder wie lange wir sie aufwenden miissen. Ich meine, dass man auf
viererlei Weisen bewdissern kann: Entweder, indem man Wasser aus einem Brun-
nen schopft, was uns grof3e Anstrengung kostet; oder mit Hilfe von Schopfrad
und Rohrleitungen, wo das Wasser mit einer Drehkurbel heraufgeholt wird; ich
habe es selbst manchmal heraufgeholt: Das ist weniger anstrengend als jene ande-
re Art und fordert mehr Wasser; oder aus einem Fluss oder Bach: Damit wird viel
besser bewdssert, weil die Erde besser mit Wasser durchtrankt wird und man nicht
so oft bewdssern muss, und es ist fiir den Gértner viel weniger anstrengend; oder
indem es stark regnet; dann bewdssert der Herr ihn ohne jede Anstrengung unse-
rerseits, und das ist unvergleichlich viel besser als alles, was gesagt wurde. Diese
vier Arten der Bewdsserung, durch die der Garten erhalten wird - denn ohne das
miisste er eingehen - nun zur Anwendung zu bringen, das ist es, worauf es mir
ankommt und womit ich glaubte, etwas von den vier Gebetsstufen erldutern zu
konnen, in die der Herr in seiner Giite meine Seele manchmal versetzt hat.“®

In den nédchsten Kapiteln erldutert Teresa, welche vier Phasen es beim Beten
gibt. Es ist ein Prozess der Vereinfachung und der Verinnerlichung. Der Mensch
wird immer mehr und tiefer den Einfluss Gottes erfahren und selber immer weni-
ger Anstrengungen liefern. Das menschliche Zutun geht zuriick, die Betonung

8 Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens (V 11,7-8).

62



Franz Jalics

liegt immer mehr auf dem passiven Empfangen. Beten wird immer weniger, was
wir tun, und immer mehr das, was Gott in uns tut.

Die Kontemplativen Ubungen nach Franz Jalics stimmen iiberein mit dem,
was Teresa die zweite Gebetsphase nennt (Leben, 14.15). Sie nennt dies das ,,Ge-
bet der Ruhe®, weil es viel weniger Anstrengung verlangt als das Meditieren und
Kontemplieren. Der Vergleich der Teresa kann die Erwartung wecken, Beten sei
eine Oase voller spiritueller Gentisse. Tatsachlich geht mit dem Meditieren und
Kontemplieren eine Wiiste von reinigender Trockenheit einher mit einigen weni-
gen kleinen Oasen. Sie helfen auszuhalten. Erst wenn wir die Wiiste lieben und sie
iber die Oasen stellen, sind wir auf dem guten Weg zu Gott.

Fiir Karmelit(inn)en ist dies alles selbstverstandlich. Es ist kein Zufall, dass der
Verlag Carmelitana die niederlindische Ubersetzung der Biicher von Franz Jalics
besorgte. Viele geistliche Begleiter Teresas waren Jesuiten, verstanden sie und
wiesen ihr den Weg der Kontemplation. Wie unterschiedlich die Spiritualitdt von
Teresa und Ignatius auch sein mag, in der Tiefe stimmt sie iberein. Andererseits
gab es stets eine Spannung zwischen einer mehr asketischen und einer mehr
mystischen Interpretation des Gebetes. Die erste Interpretation legt den Akzent
auf den buchstiblichen Text der Geistlichen Ubungen und damit auf die aktiven,
bewussten Anstrengungen des Menschen. Die zweite Interpretation ldsst dem
wortlosen Offensein fiir Gottes Gegenwart Raum, fiir das Herzensgebet, die Kon-
templation, die ganz und gar ein Geschenk Gottes ist.

Sind die Kontemplativen Ubungen eine Form éstlicher Meditation?

In seinem Buch Kontemplative Exerzitien erwdhnt Jalics nur einmal nicht-christ-
liche Wege zur Kontemplation: ,,Auch vor den nichtchristlichen Wegen der Kon-
templation habe ich grofe Ehrfurcht.“ (KE, 15) Weiter verwendet er kein Wort in
dieser Sache. Wort- und bildloses Beten findet in allen Religionen statt, aber von
den meisten Christen wird es hdufig mit 6stlichen Religionen verbunden. Die dst-
lichen Meditationspraktiken wurden in den letzten fiinfzig Jahren breit bekannt.
Weil meditative Vertiefung etwas Universales ist, gibt es sicher Gemeinsamkeiten
zwischen den Kontemplativen Ubungen und diesen nichtchristlichen Formen
der Kontemplation. Andererseits sind die Ubungen von P. Jalics zweifellos christ-
lich. In diesem Gebet wenden wir uns ehrfurchtvoll Christus zu durch das Anru-
fen seines Namens. Der Name und die Person werden eins. Er ist gegenwartig. Er
ist auferstanden. Er lebt. In Thm ist alles erschaffen worden. In Ihm existiert alles.
Auch wir selber existieren in Thm. Er ist in uns gegenwartig, im Tiefsten unserer
Seele, in unserer wachsamen Andacht. Was konnte christlicher sein als fortwah-
rend beim auferstandenen Christus zu verweilen, nicht nur bei seinen Worten,
sondern bei seiner Person? Unser Gebet ist christlich, nicht weil wir christliche
Methoden einsetzen, sondern durch unseren Glauben an Jesus Christus.

63



Reflexion

Manche haben Angst, Worte und Bilder von Jesus loszulassen. ,,Du hast keinen
Halt mehr, keine Texte, keine Gedanken und Vorstellungen. Nur noch den Na-
men!“ Wenn du dann zudem durch eine unfruchtbare Phase musst, kann dies
desorientierend wirken. Glauben fingt aber erst an, wenn du deinen Halt auf-
gibst. Es ist das Einziehen in ein unbekanntes Land. Dies zeigt von Neuem, dass
diese Ubungen nicht fiir Anfinger(innen) bestimmt sind und dass hier geistliche
Begleitung vonnoten ist.

Was ist die Frucht?

Der Untertitel des Buches von Jalics lautet: Eine Einfiihrung in die kontemplative
Lebenshaltung und in das Jesusgebet. Kontemplation wird zur Lebenshaltung. Sie
ist nicht mehr beschrankt auf die stille Zeit, sondern sie durchdringt allmdhlich
das ganze Leben. Ein geldufiges Vorurteil ist, dass das kontemplative Gebet zu
Passivitdt und Mangel an Verantwortungsbewusstsein fithren wiirde. Ein kon-
templativer Mensch ist im Allgemeinen aktiver und effizienter als einer, der nicht
kontemplativ ist, weil er oder sie die Verpflichtungen und Verantwortlichkeiten
mit weniger Sorge und Miihe ausfiihrt. Sie ermiiden weniger. Das Leben der grof3-
en Kontemplativen ist dafiir ein klares Zeugnis.

Menschen, die im aktiven Leben stehen, haben das Bediirfnis nach einfachen
Gebetsformen. Das Leben ist bereits kompliziert genug, also wollen wir nicht
nochmals das Gebet kompliziert machen. Ignatius erwartete nicht, dass wir uns
aus der Welt zuriickziehen, um Gott zu finden, sondern dass wir mitten in der
Welt mit [hm leben. Die Aufgabe ist nun, mitten in einer lebhaften Welt die Stille
zu finden, die uns zu Gott fiihrt. In einer lairmerfiillten Welt brauchen wir die
Fahigkeit, um selber Stille, Leere, ein offener Raum zu werden, der gefiillt werden
kann von Gottes Gegenwart.

P. General Adolfo Nicolds empfand die Riickeroberung solchen Geistes der
Stille als eine der ersten Herausforderungen, die die Gesellschaft Jesu in Betracht
ziehen soll. Die einfachen Ubungen von P. Jalics kénnen ein Weg in die Stille
sein. Sie fithren nicht zur Passivitdt, sondern zum ignatianischen Ideal der Kon-
templation in der Aktion. Die Frucht dieses einfachen, fortwdahrenden und allum-
fassenden Gebetes ist die Verbundenheit mit dem Lebendigen in allen Dingen.

Sind die Kontemplativen Ubungen etwas Neues?
Das Gebet, das Franz Jalics lehrt, gehort zur Tradition der Kirche. Wir wiesen

bereits auf das monologische Beten der Wiistenviter hin, auf das Jesusgebet im
Hesychasmus und auf das Gebet der Ruhe bei Teresa von Avila und Johannes vom

9 De Statu S.J., Prokuratorenkongregation, Nairobi 2012, 1.9.

64



Franz Jalics

Kreuz. Im Laufe der Zeit bekam dieses Gebet verschiedene Namen: Herzensgebet,
einfaches Gebet, oraison de simple regard (A. Poulain). J.-J. Surin definiert in sei-
nem Catéchisme spirituel de la perfection chrétienne das kontemplative Gebet als
»einen liebevollen Blick, womit die Seele sich ohne Anstrengung Gott zuwendet
und die gottlichen Wahrheiten eindringt“ (Vol. I, Kapitel 3). In unserer Zeit wur-
de die ,,christliche Meditation“ durch die englischen Benediktiner John Maine
und Laurence Freeman bekannt. Centering Prayer (entliehen der Umschreibung
des kontemplativen Gebetes durch Thomas Merton als ein Gebet, das sich ganz
ausrichtet auf Gottes Gegenwart) fithrt diese Linie fort. Am Ursprung dieser Ge-
betsform stehen drei Trappisten der St. Joseph-Abtei in Spencer/Massachusetts:
William Meninger, Basil Penninngton und Thomas Keating. Vom Letzten stammt
der Satz: ,Stille ist die Sprache Gottes, der Rest ist schlechte Ubersetzung*.

Franz Jalics* Kontemplative Ubungen sind also nicht neu. Auch das Biichlein
Geistliche Ubungen von Ignatius war zu seiner Zeit nicht neu. Alles, was darin be-
schrieben wird, existierte schon. Originell ist die Art und Weise, wie Ignatius all
diese Elemente zusammenfasste als Pidagogik einer guten Wahl. Fiir Jalics gilt das
Gleiche: Originell ist nicht der Inhalt, sondern die , Pddagogik“. Diese ist einfach,
praktisch und schlie3t an die Geistlichen Exerzitien an. Die Kontemplativen
Ubungen sind aus Jalics persénlichen Erfahrungen geboren: aus seinen eigenen
Erfahrungen mit dem kontemplativen Weg, als auch aus seinen Gesprachen mit
zahllosen Menschen, die auf der Suche nach Gott waren. Durch seine praktische
Art und Weise des Herangehens zeigt Jalics vielen Menschen unserer Zeit einen
Weg zu Kontemplation. Das ist sein Verdienst.

65



