
1	 Der Artikel erschien unter dem Titel De Contemplatieve Oefeningen van Franz Jalics in Cardoner 2 
(2017), 1–16; Übersetzung: Ludger van Bergen SJ; Bearbeitung: Anna Albinus.

2	 F. Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einführung in die kontemplative Lebenshaltung und in das Je-
susgebet. Würzburg 162016.

Dem Namen Jesu zugewandt
Kontemplative Übungen nach Franz Jalics1

                           

In den letzten Jahren sind die Kontemplativen Übungen ausgehend von den 
deutschsprachigen Ländern im übrigen Europa und auch darüber hinaus bekannt 
geworden. Das 1994 erschienene Buch von Franz Jalics Kontemplative Exerzitien 
(KE) kennt bereits 16 Auflagen und wurde in dreizehn Sprachen übersetzt, darun­
ter auch ins Chinesische.2 Die Internetseite kontemplation-in-aktion.de zeigt, dass 
viele Menschen diese Weise des Betens praktizieren. Es besteht Interesse an den 
Kontemplativen Übungen, aber es gibt auch viel Unwissenheit und Missverständ­
nisse – v.a. in ignatianischen Kreisen. Für mich sind die Kontemplativen Übun­
gen, nach den Geistlichen Übungen von Ignatius, das größte Geschenk auf dem 
Wege des Gebetes. Ich begleite andere sowohl in den Geistlichen Übungen, als 
auch bei den Kontemplativen Übungen. Aus dieser Erfahrung heraus will ich Ant­
worten geben auf einige Fragen, die Menschen zu dieser Gebetsmethode stellen.

Wer ist Franz Jalics?

Nach der Wahl von Papst Franziskus am 13. März 2013 geriet Franz Jalics rasch 
in die Weltpresse. Journalist(inn)en durchforsteten die Vergangenheit des neuen 
Papstes und stießen dabei auf einen peinlichen Zwischenfall. Jorge Mario Bergo­
glio war Provinzial der argentinischen Jesuiten in den 1970er Jahren, in der Zeit 
der Militärdiktatur  von General Videla. Damals wurden zwei Jesuiten durch das 

Reflexion

Pieter-Paul Lembrechts SJ | Brüssel

geb. 1957, Mitarbeíter des 
Jesuit Refugee Service Belgium

pieter-paul@jrsbelgium.org

56



Militär entführt, als sie sich in einem Armenviertel engagierten, darunter Jalics. 
Bergoglio, zu dieser Zeit konservativer als seine beiden Untergebenen (und viele 
andere argentinische Jesuiten), wurde vorgeworfen, seine Mitbrüder nicht ausrei­
chend geschützt zu haben. Andere meinen, Bergoglio sei ein Pragmatiker, der auf 
seine Weise die beiden wieder frei bekam. Kurz nach der Papstwahl erklärte Jalics 
in einer Stellungnahme, dass Bergoglio und er sich vor langer Zeit versöhnt und 
den Zwischenfall abgeschlossen hätten.

Franz Jalics wurde 1927 in Budapest geboren. Er trat 1947 in die Gesellschaft 
Jesu ein, musste aber unter Druck des kommunistischen Regimes Ungarn schnell 
verlassen. Nach seiner Ausbildung dozierte er Fundamentaltheologie und Dogma­
tik in Buenos Aires. Zusammen mit seinem Mitbruder Orlando Yorio entschied 
er sich, unter den Armen zu leben. Deshalb wurden sie als Anhänger der linken 
Guerillas betrachtet und 1976 durch das Militär entführt. Fünf Monate wurden 
sie festgehalten. In dieser Zeit nahmen Jalics und sein Mitbruder Zuflucht im 
kontemplativen Gebet und dem fortwährenden Wiederholen des Namens Jesu. 
Die monatelange Gefangenschaft sollte auf die spätere Arbeit von Franz Jalics ent­
scheidenden Einfluss ausüben.

Nach seiner Freilassung verließ Jalics Argentinien. Seit 1978 lebt er in Deutsch­
land und gibt geistliche Übungen und Exerzitien in einem Stil, der auf seiner eige­
nen Lebenserfahrung gründet – die Kontemplativen Übungen. 1984 eröffnete er 
dafür das Haus Gries im Nordosten von Bayern. In diesem Haus, das unter die Ver­
antwortlichkeit der Deutschen Jesuitenprovinz fällt, machen alljährlich Hunderte 
Menschen diese Kontemplativen Übungen.

Was sind Kontemplative Übungen?

Jalics zeigt einen Übungsweg, der sich ganz an Ignatius orientiert. Ignatius hat uns 
keinen Traktat über geistliches Leben hinterlassen, er hat uns Übungen gegeben: 
die Geistlichen Übungen. Er zeigt uns den Weg der Praxis. Das Büchlein Geistliche 
Übungen ist kein Lesebuch, sondern ein Arbeitsbuch, ein „Tu-Buch“. Es ist eine 
Anleitung bzw. ein Leitfaden, um jemanden zu begleiten beim Ausführen der 
Übungen. Jalics Buch ist ebenso für die Praxis geschrieben, ein Buch, das Schritt 
für Schritt in das kontemplative Gebet einführt. Kontemplation als das Schauen 
Gottes ist natürlich reine Gnade. Niemand kann durch eigene Anstrengung Gott 
schauen. Das einzige, was der/die Übende tun kann, ist, sich zu öffnen, um die 
Gabe zu empfangen, wenn sie angeboten wird. Das ist das Ziel jeglichen Übens. 
Ignatius nennt geistliche Übungen „jede Weise, die Seele darauf vorzubereiten 
und einzustellen“, um eine bestimmte Gnade zu empfangen (GÜ 1).

Unter den vielen Gestalten der Kontemplation ist das Beten mit dem Namen 
Jesus Christus eine Art und Weise des Betens, die seit dem frühen Christentum 

57

Franz Jalics



praktiziert wird. Am Ursprung steht das Beten mit einem einzigen Wort, wie es 
die Wüstenväter im 4. Jh. in Ägypten und in Palästina übten. Johannes Cassian 
brachte diese Weise des Betens nach Westeuropa. Von Ägypten aus verbreitete 
sich die Gebetsform über den Berg Athos in den christlichen Osten, wo sie sich in 
der hesychastischen Tradition mit dem Namen Jesus verband. Zu den wichtigsten 
Elementen gehören: das Sitzen in Stille, das Wahrnehmen des Atems und des ei­
genen Körpers, namentlich der Handflächen, das innerliche Wiederholen des 
Namens Jesus Christus im Rhythmus des Ein- und Ausatmens. Das ist sehr ein­
fach (was nicht sagen will: leicht): Du sitzt, du sammelst dich, und sagst innerlich 
beim Ausatmen „Jesus“, und beim Einatmen „Christus“. Das ist alles.

Im Namen Jesu ist seine ganze Person anwesend. Wenn du diesen Namen 
innerlich anrufst, trittst du mit Ihm in Beziehung. Der auferstandene Herr ist 
gegenwärtig und wirksam. Wenn du dich diesem Namen zuwendest, trittst du in 
einen neuen Raum ein: „Durch den Glauben wohne Christus in euren Herzen, in 
der Liebe verwurzelt und auf sie gegründet“ (Eph 3,17). Insbesondere für Jesuiten 
kann das Beten mit dem Namen Jesu, mit dem Ignatius seine Gesellschaft ge­
kennzeichnet sehen wollte, eine große Bedeutung haben.

Meditation oder Kontemplation?

Das Wort „Kontemplation“ hat bei verschiedenen Autoren oft eine andersartige 
Bedeutung, so wie das auch für das Wort „Meditation“ gilt. Seit dem Mittelalter 
bedeutet das Wort Meditation gewöhnlich das diskursive, argumentierende Ge­
bet: einen Text oder ein Thema überdenken, versuchen zu verstehen, auf sich 
einwirken lassen. Bei der Kontemplation liegt die Betonung nicht auf der ver­
standesmäßigen Aktivität, sondern auf passiver Präsenz, auf schlichtem und un­
befangenem Hinschauen. Kontemplation heißt Empfangen, Gott ist es, der sich 
mitteilt. Unter Einfluss östlicher Formen von Spiritualität erhielt das Wort „Me­
ditation“ in den letzten Dezennien eine ganz andere Bedeutung. Diese östlichen 
Praktiken wurden mit dem Wort „Meditation“ charakterisiert, mit dem Wort 
also, das in der mittelalterlichen Tradition nicht Kontemplation, sondern diskur­
sives Gebet bedeutet. Für Ignatius ist Kontemplation wiederum das Betrachten 
eines Ereignisses aus dem Leben Jesu, wobei man die Einbildungskraft einsetzt 
und zum Schluss ein Gespräch zum Ereignis hält.

Jalics will nicht gerne in diese Diskussion hineingeraten. Das einfache Gebet, 
das er in seinem Buch erläutert, das Beten nur mit dem Namen Jesus Christus in 
Verbindung mit dem Rhythmus des Ein- und Ausatmens, nennt er Kontemplati­
on. In eine Debatte über Worte oder Namen lässt er sich nicht ein (KE, 21 f.).

Reflexion

58



3	 F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Übungen und das Jesusgebet, in: GuL 71 (1998), 
11–25 (Teil I); 116–131 (Teil II).

Sind die kontemplativen Übungen für jedermann?

In einem Artikel von 19983 erläutert Jalics, wie er das Verhältnis zwischen den 
Kontemplativen Übungen und den Geistlichen Übungen des Ignatius sieht. Die 
Kontemplativen Übungen, so Jalics, fügen sich in die „kontemplative Phase“ der 
Geistlichen Übungen ein. Nach den Betrachtungen des Lebens Jesu in der zweiten, 
dritten und vierten Woche sieht er eine neue Phase, die mit der „Betrachtung, um 
Liebe zu erlangen“ (GÜ 230–237) und den „Drei Weisen zu Beten“ (GÜ 238–260) 
anfängt. Die dritte „Weise zu Beten“ richtet sich nach dem Rhythmus des Ein- und 
Ausatmens. Die Kontemplativen Übungen schließen daran an. Folglich sind sie 
bestimmt für Menschen, welche die vier Wochen der geistlichen Exerzitien erlebt 
haben und zu dieser kontemplativen Phase gelangt sind.

In der Tradition der Kirche ist der Weg zu Gott auf vielerlei Weisen beschrieben 
worden. Sehr verbreitet ist die Dreiteilung „Weg der Reinigung“ (via purgativa), 
„Weg der Erleuchtung“ (via illuminativa) und „Weg der Vereinigung“ (via unitiva). 
Diese erscheint auch in den Geistlichen Übungen, obwohl Ignatius nur die beiden 
ersten erwähnt (GÜ 10). Im Verlauf der Geistlichen Übungen ist ein einfaches 
Gebet der Vereinigung nicht ausgeschlossen (z.B. in den Wiederholungsbetrach­
tungen und in der „Anwendung der Sinne“), aber vorwiegend tritt der Weg der 
Reinigung (erste Woche) und der Weg der Erleuchtung (zweite, dritte und vierte 
Woche) in Erscheinung. Die Kontemplativen Übungen gehören ganz und gar zu 
der via unitiva. So wie der Ruf des Königs (GÜ 91–100) das Scharnier bildet zwi­
schen dem ersten und dem zweiten Weg, so bildet die „Betrachtung, um Liebe zu 
erlangen“ (GÜ 230–237) den Übergang vom zweiten zum dritten Weg, dem Weg 
der Vereinigung. Obschon diese Art des Betens ganz einfach ist, ist sie nicht für 
Anfänger(innen) gedacht. Die dritte Phase setzt die beiden anderen Wege voraus, 
keine Phase kann übersprungen werden. Wohl kann sich auch ein(e) Anfänger(in) 
die Methode zueigen machen, aber er/sie ist deshalb noch nicht in die kontempla­
tive Haltung hineingekommen. Es ist nicht einfach, sondern es wird einfach.

Die Dreiteilung ist natürlich künstlich. Das Gebetsleben ist gewöhnlich kein 
geradliniger, sondern eher ein verschlungener Weg. Man kommt nicht mit einem 
Mal zur Vereinigung. Der/Die eine macht schneller Fortschritte als der/die andere. 
Gott kann aber einem Menschen im Nu die Gnade der Kontemplation schenken. 
Aber das bleibt doch die Ausnahme. Der übliche Verlauf ist: zuerst die via purgati-
va, dann die via illuminativa und schließlich die via unitiva. Wer ganz am Anfang 
des christlichen Lebens steht, der kann die Kontemplativen Übungen machen, er/
sie wird aber nicht reif sein für die via unitiva. Eine solche Person wird früher oder 
später mehr über Christus wissen wollen (via illuminativa). Und Christus kann 

59

Franz Jalics



4	 Die lebendige Liebesflamme, Strophe III.

man nicht verstehen, wenn nicht eine innerliche Vorbereitung, eine Bekehrung 
vorausgegangen ist (via purgativa).

Wann du in die kontemplative Zeit eintrittst, bestimmst du nicht selber. Du 
wählst diese Art des Betens nicht, du wirst dazu gerufen. Die Kontemplation 
wird dir geschenkt, aber du weißt nicht, wann. Teresa von Ávila bemerkt: „Gott 
schenkt, wie er will und an wen er will“. Wer zu früh mit dem Beten der via uni-
tiva anfängt, wird nach einiger Zeit zu seinen früheren Gebetsweisen zurückkeh­
ren. Das ist nicht schlimm, denn das Bedürfnis nach einfachem Gebet wird im 
richtigen Augenblick wiederkommen. Für diejenigen, deren Weg das mündliche 
Beten, verstandesmäßige Betrachtungen und andere aktiven Formen des Gebets 
ist, sind die Kontemplativen Übungen nicht empfehlenswert.

Und die Heilige Schrift?

In Zusammenhang mit den Übungen von P. Franz Jalics wird oft die Frage ge­
stellt: Ist die Bibel überflüssig geworden? Die Antwort wurde bereits gegeben: 
Wer auf dem Weg der Vereinigung ist, hat den Weg der Erleuchtung hinter sich 
gelassen. Die Betrachtung der Schrift gehört zur via illuminativa. Die Bibel bleibt 
das Fundament, und wer die via unitiva entlang geht, wird dieses Fundament 
vertiefen wollen. Die Schriftmeditation ist allerdings nicht mehr der bevorzugte 
Zugang zu Gott. Dieser ist einfacher und unmittelbarer geworden. In der kontem­
plativen Zeit wird man immer noch die Schrift lesen, aber nicht mehr mit der 
Schrift beten.

Im Gebetsleben der meisten Menschen zeigt sich im Laufe der Zeit eine spon­
tane Vereinfachung. Hat jemand längere Zeit in Zufriedenheit die Bibelbetrach­
tung praktiziert, dann merkt er/sie oft eine zunehmende Frustration bis hin zur 
Unmöglichkeit, die Schriftbetrachtung fortzusetzen. Meist ist das ein Signal für 
eine neue Phase im geistlichen Leben. Geistliche Begleiter sollten in diesem Falle 
v.a. diese Personen nicht ermutigen, sich anzustrengen und mit der Schriftbe­
trachtung fortzufahren. Die Frustration würde nur noch größer werden. Es hin­
dert Menschen daran, im Gebetsleben vorwärts zu gehen. In ihrem Schrifttum 
klagt Teresa von Ávila des Öfteren, dass manche ihrer geistlichen Begleiter, die 
selber festhielten an dem diskursiven Gebet, sie nicht verstehen. Auch Johannes 
vom Kreuz warnt vor blinden Begleitern, die mehr Schlimmes als Gutes tun. Des­
halb gilt: „Vor allem muss die Seele, die in der Sammlung und Vervollkommnung 
vorankommen will, gar wohl beachten, wessen Händen sie sich anvertraut.“4 

Oft fühlen Menschen sich schuldig, weil sie nicht mehr wie zuvor mit der 
Bibel beten können. Sie meinen, dass ihr Eifer nachgelassen hat und versuchen, 
sich noch mehr anzustrengen. 

Reflexion

60



5	 F. Jalics behandelt dieses Thema und die Schwierigkeiten damit ausführlich in Kontemplative Exerziti-
en, 339–341 [s. Anm. 1].

6	 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers XI,5 (Rom).
7	 Übersetzung P. Knauer, Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen (DWA I). Würzburg 1993, 29.

Die Vereinfachung des Gebetes ist aber eine normale, natürliche Entwicklung.5 
Geistliche Begleiter(innen) müssen Menschen helfen, ihre eigene Weise des Be­
tens zu finden. Gott ruft auf vielerlei Weisen, zu einer Begegnung mit Ihm zu 
kommen. Manche werden vielleicht ihr ganzes Leben die Schrift betrachten oder 
das Stundengebet beten, für andere sind dies zu viele Worte. Die Kontemplativen 
Übungen sind ein Weg zu Gott. Jalics behauptet nicht, dass sein Weg besser 
als andere ist. Er zeigt nur den Weg auf, den er selber gegangen ist. Wenn es je­
manden hilft, ist er zufrieden.

Sind die Kontemplativen Übungen ignatianisch?

Unter „ignatianisches Gebet“ versteht man nicht nur jene Gebetsmethoden und 
Übungen, die in den Geistlichen Übungen vorgestellt werden. Ignatianisches Ge­
bet ist mehr als die Meditation und Kontemplation der vier Wochen im Büchlein 
der Exerzitien. Nichts deutet darauf hin, dass Ignatius selber in seinen späteren 
Lebensjahren mit Meditationen oder Kontemplation, wie in den Geistlichen 
Übungen beschrieben, betete. Aus dem Epilog des Pilgerberichtes und aus seinem 
Geistlichen Tagebuch lässt sich schließen, dass Ignatius einen sehr vertraulichen, 
mystischen Verkehr mit Gott pflegte, verbunden mit Tränen und anderen Zei­
chen geistlichen Trostes. Die Feier der Eucharistie am Anfang des Tages, wofür er 
sich sehr viel Zeit nahm, spielte darin eine Hauptrolle. Sein Gebet beschränkte 
sich nicht auf die Zeit, die er dafür bestimmt hatte. Es breitete sich aus über den 
ganzen Tag, über all seine Aktivitäten: „zu jeder Stunde, dass er Gott finden wol­
le, finde er ihn“.6 

Auch anderen empfahl Ignatius manchmal eine andere Weise des Betens als 
die methodische, diskursive Betrachtung. In einem Brief an Sr. Rejadella vom 11. 
September 1536 z.B. brach er eine Lanze für eine mehr passive Kontemplation, 
indem man das Gebet empfängt und der Leib zur Ruhe kommt: „Jede Besinnung, 
in der sich der Verstand müht, lässt den Körper ermüden. Andere geordnete und 
geruhsame Besinnungen, welche für den Verstand angenehm und nicht müh­
sam für die inneren Teile des Geistes sind – sie werden ohne inneren oder äusse­
ren Krafteinsatz gemacht –, diese ermüden den Körper nicht, sondern lassen 
ausruhen.“7

Die Geistlichen Übungen sind ein sehr spezifischer und sehr strukturierter 
Prozess, dessen Dauer beschränkt ist (GÜ 4: „Aber die Übungen sollen doch in 
dreißig Tagen abgeschlossen werden“). Ignatius hatte nicht vor, dass wir die 

61

Franz Jalics



8	 Teresa von Ávila, Das Buch meines Lebens (V 11,7–8).

Übungen – sei es in den jährlichen Exerzitien oder in unserem täglichen Gebet – 
stets wiederholen sollten. Nach den vier Wochen und der „Betrachtung, um Liebe 
zu erlangen“ gibt er einige Anregungen für das Gebet über die Exerzitien hinaus. 
Er beschreibt drei einfache Weisen des Betens, die auch nach den Exerzitien im 
alltäglichen Leben helfen können, mit Christus verbunden zu bleiben. Nach den 
Exerzitien darf man ruhig weiter beten wie während der Exerzitien – was die meis­
ten von uns auch eine Zeit lang tun – bis die Stunde kommt, um einen weiteren 
Schritt zu machen. Mit den Kontemplativen Übungen hilft Jalics denjenigen, die 
Geistliche Übungen gemacht haben, einen Schritt über die Exerzitien hinauszu­
gehen.

Sind die kontemplativen Exerzitien karmelitisch?

In ihrer Autobiographie macht Teresa von Ávila einen Vergleich zwischen den 
Gebetsphasen und dem Bewässern eines Gartens. Das geistliche Leben gleiche 
einem Garten, in den der Herr kommt, um Freude zu finden. Damit die Pflanzen 
und Blumen wachsen, muss der Garten bewässert werden. Die Pflanzen sind die 
Tugenden, das Wasser ist das Gebet. Teresa unterscheidet vier Arten der Bewässe­
rung: „Schauen wir nun, auf welche Weise man bewässern kann, damit wir erken­
nen, was wir tun müssen, und ob die Mühe, die uns das kosten wird, größer ist als 
der Gewinn, oder wie lange wir sie aufwenden müssen. Ich meine, dass man auf 
viererlei Weisen bewässern kann: Entweder, indem man Wasser aus einem Brun­
nen schöpft, was uns große Anstrengung kostet; oder mit Hilfe von Schöpfrad 
und Rohrleitungen, wo das Wasser mit einer Drehkurbel heraufgeholt wird; ich 
habe es selbst manchmal heraufgeholt: Das ist weniger anstrengend als jene ande­
re Art und fördert mehr Wasser; oder aus einem Fluss oder Bach: Damit wird viel 
besser bewässert, weil die Erde besser mit Wasser durchtränkt wird und man nicht 
so oft bewässern muss, und es ist für den Gärtner viel weniger anstrengend; oder 
indem es stark regnet; dann bewässert der Herr ihn ohne jede Anstrengung unse­
rerseits, und das ist unvergleichlich viel besser als alles, was gesagt wurde. Diese 
vier Arten der Bewässerung, durch die der Garten erhalten wird – denn ohne das 
müsste er eingehen – nun zur Anwendung zu bringen, das ist es, worauf es mir 
ankommt und womit ich glaubte, etwas von den vier Gebetsstufen erläutern zu 
können, in die der Herr in seiner Güte meine Seele manchmal versetzt hat.“8 

In den nächsten Kapiteln erläutert Teresa, welche vier Phasen es beim Beten 
gibt. Es ist ein Prozess der Vereinfachung und der Verinnerlichung. Der Mensch 
wird immer mehr und tiefer den Einfluss Gottes erfahren und selber immer weni­
ger Anstrengungen liefern. Das menschliche Zutun geht zurück, die Betonung 

Reflexion

62



liegt immer mehr auf dem passiven Empfangen. Beten wird immer weniger, was 
wir tun, und immer mehr das, was Gott in uns tut.

Die Kontemplativen Übungen nach Franz Jalics stimmen überein mit dem, 
was Teresa die zweite Gebetsphase nennt (Leben, 14.15). Sie nennt dies das „Ge­
bet der Ruhe“, weil es viel weniger Anstrengung verlangt als das Meditieren und 
Kontemplieren. Der Vergleich der Teresa kann die Erwartung wecken, Beten sei 
eine Oase voller spiritueller Genüsse. Tatsächlich geht mit dem Meditieren und 
Kontemplieren eine Wüste von reinigender Trockenheit einher mit einigen weni­
gen kleinen Oasen. Sie helfen auszuhalten. Erst wenn wir die Wüste lieben und sie 
über die Oasen stellen, sind wir auf dem guten Weg zu Gott. 

Für Karmelit(inn)en ist dies alles selbstverständlich. Es ist kein Zufall, dass der 
Verlag Carmelitana die niederländische Übersetzung der Bücher von Franz Jalics 
besorgte. Viele geistliche Begleiter Teresas waren Jesuiten, verstanden sie und 
wiesen ihr den Weg der Kontemplation. Wie unterschiedlich die Spiritualität von 
Teresa und Ignatius auch sein mag, in der Tiefe stimmt sie überein. Andererseits 
gab es stets eine Spannung zwischen einer mehr asketischen und einer mehr 
mystischen Interpretation des Gebetes. Die erste Interpretation legt den Akzent 
auf den buchstäblichen Text der Geistlichen Übungen und damit auf die aktiven, 
bewussten Anstrengungen des Menschen. Die zweite Interpretation lässt dem 
wortlosen Offensein für Gottes Gegenwart Raum, für das Herzensgebet, die Kon­
templation, die ganz und gar ein Geschenk Gottes ist. 

Sind die Kontemplativen Übungen eine Form östlicher Meditation?

In seinem Buch Kontemplative Exerzitien erwähnt Jalics nur einmal nicht-christ­
liche Wege zur Kontemplation: „Auch vor den nichtchristlichen Wegen der Kon­
templation habe ich große Ehrfurcht.“ (KE, 15) Weiter verwendet er kein Wort in 
dieser Sache. Wort- und bildloses Beten findet in allen Religionen statt, aber von 
den meisten Christen wird es häufig mit östlichen Religionen verbunden. Die öst­
lichen Meditationspraktiken wurden in den letzten fünfzig Jahren breit bekannt. 
Weil meditative Vertiefung etwas Universales ist, gibt es sicher Gemeinsamkeiten 
zwischen den Kontemplativen Übungen und diesen nichtchristlichen Formen 
der Kontemplation. Andererseits sind die Übungen von P. Jalics zweifellos christ­
lich. In diesem Gebet wenden wir uns ehrfurchtvoll Christus zu durch das Anru­
fen seines Namens. Der Name und die Person werden eins. Er ist gegenwärtig. Er 
ist auferstanden. Er lebt. In Ihm ist alles erschaffen worden. In Ihm existiert alles. 
Auch wir selber existieren in Ihm. Er ist in uns gegenwärtig, im Tiefsten unserer 
Seele, in unserer wachsamen Andacht. Was könnte christlicher sein als fortwäh­
rend beim auferstandenen Christus zu verweilen, nicht nur bei seinen Worten, 
sondern bei seiner Person? Unser Gebet ist christlich, nicht weil wir christliche 
Methoden einsetzen, sondern durch unseren Glauben an Jesus Christus.

63

Franz Jalics



9	 De Statu S.J., Prokuratorenkongregation, Nairobi 2012, 1.9.

Manche haben Angst, Worte und Bilder von Jesus loszulassen. „Du hast keinen 
Halt mehr, keine Texte, keine Gedanken und Vorstellungen. Nur noch den Na­
men!“ Wenn du dann zudem durch eine unfruchtbare Phase musst, kann dies 
desorientierend wirken. Glauben fängt aber erst an, wenn du deinen Halt auf­
gibst. Es ist das Einziehen in ein unbekanntes Land. Dies zeigt von Neuem, dass 
diese Übungen nicht für Anfänger(innen) bestimmt sind und dass hier geistliche 
Begleitung vonnöten ist.

Was ist die Frucht?

Der Untertitel des Buches von Jalics lautet: Eine Einführung in die kontemplative 
Lebenshaltung und in das Jesusgebet. Kontemplation wird zur Lebenshaltung. Sie 
ist nicht mehr beschränkt auf die stille Zeit, sondern sie durchdringt allmählich 
das ganze Leben. Ein geläufiges Vorurteil ist, dass das kontemplative Gebet zu 
Passivität und Mangel an Verantwortungsbewusstsein führen würde. Ein kon­
templativer Mensch ist im Allgemeinen aktiver und effizienter als einer, der nicht 
kontemplativ ist, weil er oder sie die Verpflichtungen und Verantwortlichkeiten 
mit weniger Sorge und Mühe ausführt. Sie ermüden weniger. Das Leben der groß­
en Kontemplativen ist dafür ein klares Zeugnis.

Menschen, die im aktiven Leben stehen, haben das Bedürfnis nach einfachen 
Gebetsformen. Das Leben ist bereits kompliziert genug, also wollen wir nicht 
nochmals das Gebet kompliziert machen. Ignatius erwartete nicht, dass wir uns 
aus der Welt zurückziehen, um Gott zu finden, sondern dass wir mitten in der 
Welt mit Ihm leben. Die Aufgabe ist nun, mitten in einer lebhaften Welt die Stille 
zu finden, die uns zu Gott führt. In einer lärmerfüllten Welt brauchen wir die 
Fähigkeit, um selber Stille, Leere, ein offener Raum zu werden, der gefüllt werden 
kann von Gottes Gegenwart. 

P. General Adolfo Nicolás empfand die Rückeroberung solchen Geistes der 
Stille als eine der ersten Herausforderungen, die die Gesellschaft Jesu in Betracht 
ziehen soll.9 Die einfachen Übungen von P. Jalics können ein Weg in die Stille 
sein. Sie führen nicht zur Passivität, sondern zum ignatianischen Ideal der Kon­
templation in der Aktion. Die Frucht dieses einfachen, fortwährenden und allum­
fassenden Gebetes ist die Verbundenheit mit dem Lebendigen in allen Dingen.

Sind die Kontemplativen Übungen etwas Neues?

Das Gebet, das Franz Jalics lehrt, gehört zur Tradition der Kirche. Wir wiesen 
bereits auf das monologische Beten der Wüstenväter hin, auf das Jesusgebet im 
Hesychasmus und auf das Gebet der Ruhe bei Teresa von Ávila und Johannes vom 

Reflexion

64



Kreuz. Im Laufe der Zeit bekam dieses Gebet verschiedene Namen: Herzensgebet, 
einfaches Gebet, oraison de simple regard (A. Poulain). J.-J. Surin definiert in sei­
nem Catéchisme spirituel de la perfection chrétienne das kontemplative Gebet als 
„einen liebevollen Blick, womit die Seele sich ohne Anstrengung Gott zuwendet 
und die göttlichen Wahrheiten eindringt“ (Vol. I, Kapitel 3). In unserer Zeit wur­
de die „christliche Meditation“ durch die englischen Benediktiner John Maine 
und Laurence Freeman bekannt. Centering Prayer (entliehen der Umschreibung 
des kontemplativen Gebetes durch Thomas Merton als ein Gebet, das sich ganz 
ausrichtet auf Gottes Gegenwart) führt diese Linie fort. Am Ursprung dieser Ge­
betsform stehen drei Trappisten der St. Joseph-Abtei in Spencer/Massachusetts: 
William Meninger, Basil Penninngton und Thomas Keating. Vom Letzten stammt 
der Satz: „Stille ist die Sprache Gottes, der Rest ist schlechte Übersetzung“.

Franz Jalics‘ Kontemplative Übungen sind also nicht neu. Auch das Büchlein 
Geistliche Übungen von Ignatius war zu seiner Zeit nicht neu. Alles, was darin be­
schrieben wird, existierte schon. Originell ist die Art und Weise, wie Ignatius all 
diese Elemente zusammenfasste als Pädagogik einer guten Wahl. Für Jalics gilt das 
Gleiche: Originell ist nicht der Inhalt, sondern die „Pädagogik“. Diese ist einfach, 
praktisch und schließt an die Geistlichen Exerzitien an. Die Kontemplativen 
Übungen sind aus Jalics‘ persönlichen Erfahrungen geboren: aus seinen eigenen 
Erfahrungen mit dem kontemplativen Weg, als auch aus seinen Gesprächen mit 
zahllosen Menschen, die auf der Suche nach Gott waren. Durch seine praktische 
Art und Weise des Herangehens zeigt Jalics vielen Menschen unserer Zeit einen 
Weg zu Kontemplation. Das ist sein Verdienst.

65

Franz Jalics


