
1 	 C. Rutishauser, Sexualität und spirituelles Wachstum, in: Leidfaden. Fachmagazin für Krisen, Leid, 
Trauer (2/2018), 4–10.

Erotik, Sexualität und die Beziehung zu Gott

Der Mensch ist nach den Texten der Hebräischen Bibel nicht die Krone der Schöp­
fung. Diese kulminiert bekanntlich im Sabbat, dem siebten Tag. Doch der Mensch 
wird besonders ausgezeichnet, auch wenn damit all das Gemeinsame mit den an­
deren Geschöpfen und vor allem den Tiefen nicht geleugnet wird: Im Bild Gottes 
ist er geschaffen, Gott ähnlich soll er sein. (Gen 1,26 f.) Im gleichen Atemzug wird 
dieser Mensch auch als geschlechtliches Wesen bestimmt: „Männlich und weib­
lich schuf er sie“, wie nun die revidierte Einheitsübersetzung korrekter wiedergibt 
und das „als Mann und Frau“ ersetzte. Seit alters her wird diese Auszeichnung als 
Aufgabe und Bestimmung gelesen. Es ist eine Aufgabe, ein Bild Gottes und ihm 
ähnlich zu werden: „Seid heilig, denn ich, der Herr, euer Gott, bin heilig“, klingt 
es durch die Tora. (Lev 19,2) „Seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater voll­
kommen ist“, beschließt Jesus die exemplarische Auslegung der Gebote in der 
Bergpredigt. (Mt 5,48) Auch die Gestaltung der Geschlechtlichkeit und die For­
mung der Sexualität gehört zu dieser Bestimmung: Keine Personwerdung ohne 
Auseinandersetzung mit und Humanisierung der eigenen Sexualität, keine Bezie­
hungsfähigkeit ohne ein Einüben von Nähe und Distanz, Berührung und Körper­
lichkeit.1 Sowohl ein Blick in die Bibel wie auch in die Geschichte der christlichen 
Spiritualität zeigt, wie Erotik und Sexualität, Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit 
im religiösen Vollzug immer eine grosse Rolle gespielt haben. Ohne in diesem Bei-
trag auf die aktuelle Genderdebatte eingehen zu können, werfen wir in diesen Zei­
len einen Blick auf den Menschen als „être sexué“. 

Nachfolge

Christian M. Rutishauser SJ | Zürich

geb. 1965, Dr. theol., Provinzial der Schweizer Jesuiten, 
Studienleitung der Lehrgänge zu christlicher Spiritua­
lität und zur Exerzitienleiterausbildung des Lassalle-
Hauses in Bad Schönbrunn (CH)

provinzialat.hel@jesuiten.org

344



Die Bejahung des Menschen und seiner Sexualität

Die grundlegende Bejahung der Leiblichkeit des Menschen ist im Neuen Testa­
ment eine Selbstverständlichkeit, wenn der christliche Glaube von der Inkarna­
tion, der „Fleischwerdung Gottes“ in Jesus Christus spricht. „Und das Wort ist 
Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt“, eröffnet der Prolog im Johan­
nesevangelium programmatisch (Joh 1,14). In Jesus von Nazareth findet das 
Abbild-Gottes-Sein seinen vollendeten Ausdruck. Obwohl sich seine Gotteben­
bildlichkeit in erster Linie auf sein Handeln und seine Lebensweise bezieht, ist 
dabei seine Leiblichkeit und Sexualität eingeschlossen. Gott offenbart sich in 
ihm nicht als androgynes Ganzheitssymbol, sondern konkret als Mann. Nicht 
dass dadurch die Frau abgewertet wäre und Jesu „weibliche“ Seite geleugnet wür­
de. Doch in der Partikularität wird die Begrenzung anerkannt, die zu jedem Ge­
schöpf gehört. In der Begrenztheit des Jesus aus Nazareth wird für jeden Mann 
und jede Frau je exemplarisch sichtbar, wie die eigene Sexualität zu bejahen ist; in 
ihrer Komplexität und als Ort der Erkenntnis kann ergänzt werden. In diesem Zu­
sammenhang kommt der Beschneidung Jesu (Lk 2,21) eine besondere Bedeutung 
zu. Am männlichen Glied wird die Sexualkraft symbolisch beschnitten und be­
grenzt, aber auch in eine Beziehungsstruktur mit Gott eingeordnet. Die Beschnei­
dung des Mannes ist Zeichen für den Bund Gottes mit seinem ganzen Volk (Gen 
17). Nach Paulus müssen geistlich alle Herzen beschnitten werden (Röm 2,29). 
Die Herrlichkeit Gottes aber scheint auf dem Angesicht Christi auf (2 Kor 4,6). 
Das Angesicht ist nicht nur durch die Berührung und den Tastsinn eine Öffnung 
im Menschen, sondern durch das Zusammenspiel aller Sinne, des Schmeckens, 
Riechens, Sehens, Hörens und des Berührens. Der jüdische Philosoph Emmanuel 
Levinas bezeichnet das Antlitz treffend als den „nacktesten Teil“ des Menschen. 
Jesus aus Nazareth wendet sich als Mann mit allen Sinnen der Welt zu, hört das 
Leid der Menschen, teilt ihre Konflikte, sieht die Kranken und weiß die Freuden 
des Lebens zu genießen. Im Gegensatz zu Johannes dem Täufer in der Wüste ist 
er kein Asket. „Fresser und Säufer“ wird er genannt. (Mt 11,16–19) Er hat keine 
Berührungsängste gegenüber Frauen, selbst wenn es Prostituierte sind, was den 
Evangelisten erwähnenswert erscheint. (Lk 7,36–49; Mk 2,16 ff.) Der Kirchenva­
ter Tertullian bringt den Inkarnationsglauben denn auch auf den Punkt, wenn er 
schreibt: „Das Fleisch ist der Angelpunkt des Heils.“2

Die christliche Theologie bekennt diesen Jesus als den Messias, in allem den 
Menschen gleich, außer der Sünde3, also auch gleich in Leiblichkeit und Sexuali­
tät, in der erotisch-sexuellen Strebekraft, die das Menschsein prägt. Die mittelal­
terliche Kunst hat dies im Bild der Maria lactans, die ihre Brust zur Schau stellend 
Jesus nährt, und im nackten Jesuskind visualisiert. Die Renaissancekunst und frü-

2 	 Hier zitiert nach dem Katechismus der röm.-kath. Kirche, Nr. 1015. 
3	 Viertes Hochgebet der röm.-kath. Kirche.

345

Sexualität und Gottesbeziehung



he Barockmalerei hat aus dieser religiösen Überzeugung Jesus Christus nackt, 
sehr körperlich und erotisch dargestellt. Bei Michelangelo, Caravaggio, Rubens 
und anderen ist dies bis heute zu betrachten, auch wenn in der Moderne diese 
Nacktheit als anstößig empfunden und zurückgedrängt wurde. Die Mühe mit der 
Beschneidung Jesu ist ebenso ein modernes Phänomen, wurde diese in der röm.-
kath. Kirche doch bis ins 20. Jh. hinein als Hochfest am 1. Januar gefeiert und auf 
zahlreichen Altarbildern dargestellt.4 Die Vorhaut Jesu wurde in einzelnen Fällen 
sogar als eine Art „Reliquie“ verehrt. 

In diesem Zusammenhang muss auch auf die Wundmale des gekreuzigten Je­
sus hingewiesen werden. Sie wurden in der mittelalterlichen Passionsfrömmigkeit 
vom Körper losgelöst dargestellt, wobei ihre Form von einer Vulva kaum zu unter­
scheiden ist. Solche Darstellungen dienten der Erbauung, zierten Gebetsbücher 
und waren verehrungswürdige Bilder.5 Sie schufen intime, geistige Berührung 
und Vereinigung mit dem Gekreuzigten und verhalfen zur Heilung des eigenen 
Leidens gemäß dem homöopathischen Grundsatz, dass Ähnliches mit Ähnli­
chem geheilt wird, wie dies bereits der Prophet Jesaja formuliert hatte: „Durch 
seine Wunden sind wir geheilt.“ (Jes 53,5) Gesundung zu neuem Leben entsteht 
bekanntlich nur in der ganzheitlichen Bejahung der Offenheit, der Nähe und der 
Verletzlichkeit, wie sie der Wunde aber auch dem weiblichen Geschlechtsorgan 
eigen ist. Besonders in der Brautmystik haben sich dann aber Spiritualität und Se­
xualität verbunden, wie wir noch sehen werden. So sind in der Frömmigkeit wie 
in der Kunst erotische Darstellungen und Symbole immer auch Mittel, sich mit 
Christus und mit Gott in Beziehung zu setzen. Rosen und Bänder, Schmuck und 
Gewänder drücken die erotische wie die geistliche Sehnsucht und Liebe aus. Die 
Gebete und Texte von Brautmystikerinnen sind denn auch von Minnegesang und 
Liebesliedern in Form und Inhalt kaum zu unterscheiden. Spiritualität ergreift 
den ganzen Menschen existentiell und drückt sich leiblichkeitsaffin aus, so dass 
erotisch-sexuell Beziehungsintimität und die geistig-geistliche Beziehung inein­
andergreifen.

Auch in der offiziellen Liturgie der Kirche und in der Spendung der Sakramen­
te spielt das Sinnlich-Erotische eine große Rolle: Altarbilder und Musik, Farben 
und Gewänder, Weihrauch und symbolische Berührungen. Das barocke Messge­
wand des Priesters (die sogenannte „Bassgeige“), ist vom Schnitt her jenem Rock 
nachempfunden, den der Mann jener Zeit beim Tanzen eines Menuetts trug. Bis 
heute gehört der Priesterkuss von Altar, Evangelienbuch und Stola zum festen Ri­
tual der römischen Messe. Dass sich diese sinnliche Tradition durch alle Jahrhun­
derte hindurch gegenüber asketischen Bewegungen als Wesen des christlichen 

4 	 C. Rutishauser, Das Fest der Beschneidung Jesu. Ein Plädoyer für dessen Rückgewinnung, in: Ders., 
Christlichen Glauben denken. Im Dialog mit der jüdischen Tradition (Forum Christen und Juden, Bd. 
15). Münster – Wien – Zürich 2016, 233–248.

5 	 Vgl. G. Toussaint, Das Passional der Kunigunde von Böhmen. Bildrhetorik und Spiritualität. Paderborn – 
München – Wien – Zürich 2003, 181–185.

346

Nachfolge



6 	 S. dazu E. Drewermann, Die Tobit-Legende: Eros, Repression und Befreiung, in: H. A. Kick (Hrsg.), Eros 
und Grenzsituation. Von der Verliebtheit zur Beziehungskultur (Affekt-Emotion-Ethik, Bd. 4). Münster 
2006, 127–152.

Kultes halten konnte, verdankt sich der Inkarnationstheologie. Dies wird im Ver­
gleich mit jüdischer oder muslimischer Liturgie besonders deutlich.

Heilung erkrankter Sexualität in der Bibel

Personwerdung, zu der sexuelles und spirituelles Reifen gehört, ist ein sensibler 
Prozess. Geistliches Wachstum und Integration der Sexualität beeinflussen sich 
nicht nur im Positiven gegenseitig, sondern können sich auch gegenseitig blo­
ckieren, so dass es zu ernsthaften Erkrankungen kommt. Religion, Glaube und 
Spiritualität können sich so ausschließlich am Geistigen und an Idealen orien­
tieren und mit der Ablehnung von Leiblichkeit und Sexualität einhergehen, dass 
sexuelle Dysfunktionen die Folge sind. Im Kleid des frommen Suchens ist diese 
schädliche Spiritualitätsform nicht immer leicht zu erkennen. Auch eine starre, 
internalisierte Norm- und Regelfrömmigkeit kann zu Sklerotisierung und Zwang­
haftigkeit führen. Religiös-archaische Vorstellungen von Heiligkeit, verbunden 
mit Sehnsucht nach unbefleckter Reinheit, können eine lebendige Entwicklung 
verhindern. Oft steckt dahinter eine traumatische Erfahrung, die durch religiöses 
Verhalten in Schach gehalten wird. Sigmund Freud hat die neurotische Funktion 
von Religion bekanntlich meisterhaft durchschaut, in seiner Religionskritik dann 
allerdings das Kind mit dem Bade ausgeschüttet. Auch die Bibel thematisiert sol­
che Formen der Erkrankung, zeigt aber Wege der Heilung auf, die gerade durch 
eine vertiefte Gottesbeziehung und ein spirituelles Leben gelingen können.

Da ist einerseits das Buch Tobit, das nach katholischer Auffassung zum Alten 
Testament gehört. Es ist als Heilungsnovelle zu lesen: Tobias wird von seinem al­
ten kranken Vater Tobit, der in erstarrter Gesetzesfrömmigkeit erblindet ist, mit 
dem Auftrag fortgeschickt, ein Erbe auszulösen. Unterwegs begegnet Tobias ei­
nem Engel mit Namen Raphael, was so viel bedeutet wie „Gott heilt“. Dieser führt 
ihn zur jungen Sara, die an völlig verstörter Sexualität leidet: Schon sieben Mal 
hat ihr Vater, ein Bruder Tobits, sie einem Mann zur Frau gegeben, und immer ist 
ihr der Mann in der Hochzeitsnacht beim ehelichen Vollzug gestorben. Nun soll 
Tobias mit ihr die Ehe eingehen. Raphael rät Tobias, einen Fisch zu fangen, dem 
er Galle, Herz und Leber entnehmen soll. Mithilfe von Leber und Herz werde er 
in der Hochzeitsnacht die Männer tötende Sara heilen und mit der Galle seinen 
blinden Vater wieder sehend machen können. In der tiefenpsychologischen Deu­
tung, in der ich hier Eugen Drewermann folge, ist der Fisch ein Phallussymbol.6 
Er steht im Text für die gezügelte Sexualkraft des jungen Tobias. Dieser heiratet 
Sara, bringt aber getreu Raphaels Rat erst die Organe des Fisches als Rauchopfer 
dar und bittet Gott inständig um seinen Segen, ehe er mit Sara schläft – nicht aus 

347

Sexualität und Gottesbeziehung



Begierde, sondern aus Liebe, wie er betont. Diese human-integrierte Sexualität des 
Tobias, zusammen mit dem Gottvertrauen in den Engel Raphael, wirkt umfassend 
heilsam. Seine Schwiegereltern, die während der Hochzeitsnacht bereits das Grab 
für ihn geschaufelt haben, sind am nächsten Morgen überrascht, dass er lebt und 
ihre Tochter Sara geheilt ist. Auch als Tobias mit seiner Frau zum Vater Tobit zu­
rückkehrt, wird dieser von seiner Blindheit geheilt. Die junge Sara und der alte 
Tobit sind in der Novelle als aneinander Erkrankte zu sehen: Die junge Frau kann 
ihre Sexualität nicht leben, weil sie von Tobit, ihrem Onkel, in einem religiös 
zwanghaften Familiensystem gefangen ist, das ihn selbst krank gemacht hat. Die 
14 Kapitel des Buches Tobit beschreiben also mit legenden- und märchenhaften 
Motiven die Heilung einer Frau durch Gottvertrauen, Gebete und Ritual, die in 
einer religiös-erstarrten Familie ihre Sexualität verloren hat. 

Das Johannesevangelium wiederum erzählt in nur gerade 19 Versen ganz ver­
dichtet, wie Jesus einer Frau begegnet, die bereits mit dem sechsten Mann zusam­
menlebt. (Joh 4,7–26) Ihrer Sexualkraft ist offensichtlich die Beziehungs- und 
Bindungsfähigkeit abhanden gekommen. Daher ist sie auch sozial ausgegrenzt. 
Sie kommt in der Mittagshitze allein zum Brunnen, um Wasser zu schöpfen, was 
Frauen sonst normalerweise gemeinsam am Morgen und Abend tun. Als Jesus ihr 
in Aussicht stellt, dass in ihrem Inneren eine geistige Quelle sprudeln könnte, will 
sie diese sofort haben. Ihre Sehnsucht ist groß. Da aber fragt Jesus sie nach ihrem 
Intimleben. Sie wird gleichsam auf die Couch gelegt und muss erzählen. Sie sagt 
nicht alles, doch was sie sagt, ist in „Wahrheit“ gesagt, wie Jesus hervorhebt. Diese 
Aussprache in Zweisamkeit ist Voraussetzung für ihre Heilung. Sie wird ihre ero­
tisch-sexuelle Strebekraft nicht weiter von Mann zu Mann schweifen lassen, son­
dern richtet sich spirituell-religiös aus. So beginnt sie mit Jesus über interreligiöse 
und Glaubensfragen zu sprechen: Wo muss man anbeten, in Jerusalem oder auf 
dem Garizim? Auch hier geht es um „Geist und Wahrheit“ und um Gebet. Dabei 
wird ihr klar: Vor ihr steht in Jesus die „persönliche“ wie „allgemeine“ Wahrheit, 
der siebte Mann wie der von Gott Gesalbte. Er sagt zu ihr: „Ich bin es, ich der mit 
dir spricht.“ (Joh 4,26) 

Die Frau findet durch ihn zu Wahrhaftigkeit im Leben und findet zugleich 
Antworten auf ihre Glaubensfragen. Auch in dieser Erzählung sind die Zahlen 
symbolisch zu lesen. Die Frau findet im siebten Mann ihre Fülle. Dass es um eine 
Liebesbeziehung geht, wird durch die Szene am Brunnen expliziert. Seit Rebekka, 
die Frau für Isaak, am Brunnen gefunden wurde (Gen 24), besteht der literarische 
Topos der Liebesbegegnung am Brunnen in der hebräischen Literatur. In Joh 4 ist 
die Bewegung vom Erotisch-Sexuellen auf das Erotisch-Spirituelle hin eindeutig, 
wobei es bis zuletzt um eine innige Beziehung zwischen Jesus und der Frau geht. 
Jesus zeigt sich in diesem Text zugleich als Therapeut, welcher der Frau hilft, über 
ihr sexuelles Leben zu sprechen, und als spiritueller Begleiter, der existenzielle 

348

Nachfolge



Glaubensfragen anspricht. Wie an mehreren Stellen im Johannesevangelium er­
weist sich das Wasser als Heilmittel, wenn es im Sinne Jesu, des neuen Jakob geist­
lich erfasst wird.7

Treue im Dienste sexueller Reifung 

In beiden biblischen Texten geht es darum, Beziehungen wiederherzustellen, sei 
es unter Menschen, sei es mit Gott. Bekanntlich sehen Judentum wie Christentum 
die Ehe als Rahmen für sexuelle Beziehungen, auch wenn ihre Ausformungen un­
terschiedlich sind. Gemäß röm.-kath. Lehre und Kirchenrecht dient die Ehe nicht 
mehr nur der Zeugung von Kindern. Sie steht auch im Dienst sexuell gelebter Lie­
be.8 Auf das frei gesprochene Ja-Wort wird deshalb viel Wert gelegt, ebenso auf die 
Treue. Für die Frage nach persönlicher sexueller und spiritueller Entwicklung ist 
beides fundamental: die Partnerschaft auf Augenhöhe aus freiem Konsens und das 
treue Zueinanderstehen in „guten wie in schlechten Tagen“, wie es im Eheschlie­
ßungsritus heißt. Die Institution der Ehe soll Rahmen und Schutz sein, die den 
unumgänglich lustvollen, aber auch konfliktreichen inneren Wachstumsprozess 
eines Paares ermöglicht. Sie hilft in Ernüchterung und Krise nach der idealisie­
renden Verliebtheitsphase und gibt Halt, so dass auch gegenseitig die Abgründe 
und dunklen Seiten angenommen werden können. Jede Idealisierung aber scha­
det der Ehe. Es geht nicht ohne Umwege. Versöhnung gehört auch nach Untreue 
immer dazu. So will die Ehe ein heilsamer Rahmen sein, um täglich aneinander zu 
wachsen, auch was die Sexualität betrifft. Die Sehnsucht nach erfüllter Liebe lässt 
ein Paar auch in der Ehe über sich hinaus auf eine Gottesbeziehung hin wachsen. 
So kann die Beziehung von Mann und Frau auf die Beziehung mit Gott verweisen 
bzw. die Liebe Gottes zum Menschen erst vergegenwärtigen. Daher spricht die Kir­
che vom Ehesakrament. Die gelebte Ehe stellt also einen spirituellen Übungsweg 
dar. Treue steht letztlich im Dienst einer ganzheitlichen, erotisch-sexuellen, spi­
rituellen und persönlichen Reifung des Ichs am Du, am mitmenschlichen wie am 
göttlichen Du. Das Christentum ist eine Beziehungsreligion. In Beziehung tritt der 
Mensch aber immer mit seiner ganzen Leiblichkeit und seinem Begehren, aus sich 
herauszutreten, sich hinzugeben und einem ebenso offenen Gegenüber zu begeg­
nen. Zu dieser Schöpfungswirklichkeit der Beziehung gehört Erotik und Sexuali­
tät. Im Wachsen der Beziehungswirklichkeit zwischen zwei liebenden Menschen 
und im Sich-Hingeben ohne sich zu verlieren, scheint die Beziehung zur Transzen­
denz und zu Gott durch. Die Beziehung zu Christus und die Liebesbeziehung mit 
Gott stellen aus christlicher Perspektive zudem den metaphysischen Horizont und 
den asymptotischen Punkt für menschliches Beziehungsstreben dar.

7 	 Auch wenn Joh 4,7–26 heute als einheitlicher Text mit biblischen intertextuellen Verweisen gelesen 
wird, fehlt die hier vorgelegte therapeutisch-spirituelle Sichtweise fast gänzlich. Vgl. J. Beutler, Das 
Johannesevangelium. Kommentar. Freiburg – Basel – Wien 22016, 155–163.

8 	 Gaudium et Spes Nr. 50; CIC 1055 §1.

349

Sexualität und Gottesbeziehung



Die Sehnsucht nach der absoluten Liebe

In allen religiösen Traditionen aber gibt es Menschen, deren erotisch-sexuelles 
Begehren primär geistig-geistlichen Ausdruck sucht und sich spirituell äußern 
will. Die sexuell gelebte Beziehung tritt dann ganz hinter die Sehnsucht nach der 
absoluten Liebe und der letzten Transzendenz zurück. Diese ist so zentral und 
dominant, dass zwischenmenschliche Sexualität wenig Attraktivität ausstrahlt. 
Besteht die Klippe der Paarbeziehungen darin, im Körperlich-Triebhaften oder 
in vitaler Selbstbehauptung steckenzubleiben, so jene der vergeistigten erotisch-
sexuellen Strebekraft im Verachten und Ablehnen des Leiblichen als Ganzes. Ver­
drängte Sexualität kann sich aber als blinde Kraft und Gewalt zurückmelden oder 
sogar pathologische Formen annehmen. Regredierende religiöse Persönlichkeiten 
und von der sexuellen Lust gerittene Philosophen hat die Geschichte immer wie­
der gesehen. Wo die geistig-spirituelle Beziehung mit Gott oder der transzenden­
ten Welt jedoch in einer geglückten Form zur absoluten Liebe gelingt, mag das 
Sexuelle ganz in den Hintergrund rücken, weil es in die geistige Beziehung einge­
bunden ist. Das Begehren findet seine Form in religiöser Ekstase sowie in der Inti­
mität und Liebe zu Gott und der geistigen Wirklichkeit. Diese wird durch sinnlich 
erfahrbare Symbole, ritualisierten Vollzug und gestaltete Leiblichkeit erlebt. Das 
Erotische und Leibliche spielt dabei oft eine zentrale Rolle und findet auf dem 
spirituellen Weg Ausdruck in Gebet und Meditation, Gottesdienst und Liturgie, 
Kunst, Musik und Gesang. Eine zölibatäre Lebensform, wie sie zum Beispiel das 
Ordens- und Mönchsleben in verschiedenen religiösen Traditionen darstellt, setzt 
die Pflege einer intensiven transzendenten Beziehung voraus. Sie nährt sich aus 
einer kontemplativen und ästhetischen Kultur, die in Gemeinschaft gepflegt sein 
will. Dass die sexuellen Ausdrucks- und die spirituell-religiösen Kulturformen 
sich überlagern und durchdringen, ist offensichtlich. Dies hat mit der Einheit 
der vital-geistig-spirituellen Strebekraft im Menschen zu tun, die sich auf ein 
menschliches Gegenüber als geistiges Wesen und auf Gott ausrichtet, aber auch 
die Zuneigung zu anderen Geschöpfen, Dingen und zu sich selbst einschließt.9 

Gottesliebe und erotische Liebe

Die Bibel beschreibt das Verhältnis des Volkes Israel zu Gott, von dem kein Bild 
gemacht werden darf, nicht umsonst als Liebesbeziehung. Die Sprache ist dabei 
erotisch-sexuell, wenn Hosea von „menschlichen Fesseln“ und „Banden der Lie­
be“ spricht (Hos 11,4), durch die Gott sich mit seinem Volk verbindet. Gott sehnt 
sich wie ein eifersüchtiger Liebhaber nach seinem Volk. Wie ein roter Faden zieht 
sich dann der Vorwurf der Unzucht und der sexuellen Untreue Israels gegenüber 

9 	 Vgl. das hilfreiche Schema von William R. Stayton, vorgestellt in: J. H. Timmerman, Sexuality and Spi-
ritual Growth. New York 1992, 56 ff.

350

Nachfolge



seinem Gott durch dieses Prophetenbuch. Auch das Hohelied der Liebe, eine 
Sammlung erotischer Liebeslieder, hat in die Bibel Aufnahme gefunden. Darin 
wird nicht allein die sexuelle Liebe gepriesen, denn nichts kann besser die Bezie­
hung zu Gott beschreiben als diese Liebeslyrik. Rabbi Akiva beschreibt das Hohe­
lied als das wichtigste Buch der Torah.10 Dabei sind diese Liebeslieder mit ihrer 
Bildsprache vom Hirten und König, von Schönheit und Geruch, von Stimme und 
Berührung des Geliebten, gerade nicht eine Allegorie oder ein Bild für die Gottes­
liebe. Sie beschreiben die Gottesliebe, wie Franz Rosenzweig ausführt, weil sie auf 
den realen Ort verweisen, wo die Beziehung mit Gott erfahrbar wird.11  

Aus der christlichen Mystik des Mittelalters ist die Tradition des Hohenliedes 
und seiner Fortschreibung nicht wegzudenken. Es sei nur an die umfangreichen 
Predigten zum Hohelied des Bernhard von Clairvaux erinnert, worin er zum Bei­
spiel Küsse spirituell deutet. Auch Johannes vom Kreuz hat spanische Liebeslyrik 
vom Schönsten hervorgebracht, sei es in seiner (Nach-)Dichtung des Hohelieds 
oder in seinen geistigen Liebesliedern. Teresa von Avila wiederum beschreibt ih­
re mystische Verlobung und Vermählung in unüberhörbar sexuell klingenden 
Bildern. Brautmystik ist aber vor allem in Frauenklöstern des Spätmittelalters an­
zutreffen. Ihre Texte sprechen von einer Beziehung mit Gott oder Christus, deren 
Beschreibung wörtlich auf menschliche Beziehungen übertragen werden könnte. 
Die intime Beziehung von Maria Magdalena zu Jesus und die Johannes-Minne, 
die sich auf den Jünger beruft, den Jesus liebte und der beim Abendmahl an sei­
ner Brust lag, sind zwei weitere Topoi, um die spirituelle Beziehung zu Christus in 
erotischer Weise auszudrücken. Schließlich ist der Liebeshymnus von Paulus aus 
dem Korintherbrief zu nennen, der heute oft in Brautmessen vorgetragen wird. 
(1Kor 13) Paulus selbst war bekanntlich nicht verheiratet und auf eine sexuelle 
Beziehung verzichtete er. (1 Kor 7,7) In seinem Hymnus aber schaut er Lieben, Er­
kennen und Erkannt-Werden zusammen und bindet sie in einen Wachstumspro­
zess ein. Damit steht er in altbiblischer Tradition. Seine eigene Liebe zu Christus, 
von der ihn niemand trennen kann (vgl. Röm 8,35), ist von einer existenziell-ero­
tischen Mystik getragen. Die Liebe Christi hat ihn mit allen Sinnen und in seiner 
ganzen Leiblichkeit erfasst. 

Um zusammenfassend zu schließen: Viele Mystiker(innen) sind grosse Eroti­
ker(innen). Sie sind durch die vitale, sexuelle Kraft über sich hinaus auf die abso­
lute Liebe hin getrieben und von ihr überwältigt. Das Gefühl, Raum und Zeit zu 
überschreiten, in einem sinnerfüllten Augenblick geborgen und von wahrnehm­
barer Liebe bejaht zu sein, ist der sexuellen wie der mystischen Erfahrung eigen. 
In beiden geht es um ein schmerzvoll-trostreiches Erleben von Hingabe, Tod und 
Leben zugleich. Dass sich auf dem Meditationsweg und in der Suche nach mys­
tischer Erfahrung die sexuell-erotische Kraft besonders zeigt, ist jedem/jeder be­

10 	Mishna Yadaim, 3,5.
11 	F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung. Frankfurt a. M. 1990, 221–228.

351

Sexualität und Gottesbeziehung



kannt, der/die Menschen auf dem inneren Weg begleitet. Die Grenzen zwischen 
geistig-geistlicher, erotisch-körperlicher, emotionaler und sexueller Strebekraft 
sind fließend. Ihr Zusammenspiel variiert in einzelnen Biographien und Lebens­
phasen enorm. Vergleicht man mystische Texte von Gotteserfahrungen mit der 
Sehnsucht nach der absoluten Liebe in Paarbeziehungen, wie dies der Paarthera­
peut Jürg Willi getan hat, sind die Analogien offensichtlich.12 Nicht wenige der 
Männer und Frauen, die als herausragende Mystiker und Mystikerinnen gelten, 
hatten denn auch sexuelle Erfahrungen oder intensive Freundschaften.13 Andere 
lebten aus ihrer erotischen Liebesbeziehung mit Gott, die sie in sexualitätsaffine 
Bilder und Sprache brachten. Für sie ist die geistig-geistliche Beziehung und Verei­
nigung mit Gott prägende Realität, die ihren Körper bis in die tiefste, emotionale 
Erregung durchdrungen hat. Sie alle stimmten dem berühmten Augustinuswort 
zu: „Unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir.“14 

12 	„liebeskrank“ – Die Sehnsucht nach der absoluten Liebe. Audio CD. Auditorium Netzwerk 2004.
13 	E. Pahud de Mortanges, Unheilige Paare? Liebesgeschichten, die keine sein durften. München 2011; 	

s. auch: H. Wohlgschaft, Unsterbliche Paare. Eine Kulturgeschichte der Liebe. Von der Antike bis zur 	
Renaissance. Bd. 1. Würzburg 2015. 

14 	Augustinus, Bekenntnisse. Buch I, 1.1. 

352

Nachfolge


