Nachfolge

Christian M. Rutishauser SJ | Zurich

geb. 1965, Dr. theol., Provinzial der Schweizer Jesuiten,
Studienleitung der Lehrgdnge zu christlicher Spiritua-
litdt und zur Exerzitienleiterausbildung des Lassalle-
Hauses in Bad Schéonbrunn (CH)

provinzialat.hel@jesuiten.org

Erotik, Sexualitat und die Beziehung zu Gott

Der Mensch ist nach den Texten der Hebrdischen Bibel nicht die Krone der Schop-
fung. Diese kulminiert bekanntlich im Sabbat, dem siebten Tag. Doch der Mensch
wird besonders ausgezeichnet, auch wenn damit all das Gemeinsame mit den an-
deren Geschopfen und vor allem den Tiefen nicht geleugnet wird: Im Bild Gottes
ist er geschaffen, Gott dhnlich soll er sein. (Gen 1,26 £.) Im gleichen Atemzug wird
dieser Mensch auch als geschlechtliches Wesen bestimmt: ,Médnnlich und weib-
lich schuf er sie“, wie nun die revidierte Einheitstibersetzung korrekter wiedergibt
und das ,,als Mann und Frau“ ersetzte. Seit alters her wird diese Auszeichnung als
Aufgabe und Bestimmung gelesen. Es ist eine Aufgabe, ein Bild Gottes und ihm
ahnlich zu werden: ,Seid heilig, denn ich, der Herr, euer Gott, bin heilig“, klingt
es durch die Tora. (Lev 19,2) ,,Seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater voll-
kommen ist“, beschlieft Jesus die exemplarische Auslegung der Gebote in der
Bergpredigt. (Mt 5,48) Auch die Gestaltung der Geschlechtlichkeit und die For-
mung der Sexualitdt gehort zu dieser Bestimmung: Keine Personwerdung ohne
Auseinandersetzung mit und Humanisierung der eigenen Sexualitit, keine Bezie-
hungsfahigkeit ohne ein Einiiben von Ndhe und Distanz, Beriihrung und Korper-
lichkeit.! Sowohl ein Blick in die Bibel wie auch in die Geschichte der christlichen
Spiritualitdt zeigt, wie Erotik und Sexualitét, Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit
im religiosen Vollzug immer eine grosse Rolle gespielt haben. Ohne in diesem Bei-
trag auf die aktuelle Genderdebatte eingehen zu kdnnen, werfen wir in diesen Zei-
len einen Blick auf den Menschen als ,,étre sexué“.

1 C. Rutishauser, Sexualitit und spirituelles Wachstum, in: Leidfaden. Fachmagazin fiir Krisen, Leid,
Trauer (2/2018), 4-10.

344



Sexualitat und Gottesbeziehung

Die Bejahung des Menschen und seiner Sexualitat

Die grundlegende Bejahung der Leiblichkeit des Menschen ist im Neuen Testa-
ment eine Selbstverstindlichkeit, wenn der christliche Glaube von der Inkarna-
tion, der ,Fleischwerdung Gottes“ in Jesus Christus spricht. ,,Und das Wort ist
Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt*, erdffnet der Prolog im Johan-
nesevangelium programmatisch (Joh 1,14). In Jesus von Nazareth findet das
Abbild-Gottes-Sein seinen vollendeten Ausdruck. Obwohl sich seine Gotteben-
bildlichkeit in erster Linie auf sein Handeln und seine Lebensweise bezieht, ist
dabei seine Leiblichkeit und Sexualitdt eingeschlossen. Gott offenbart sich in
ihm nicht als androgynes Ganzheitssymbol, sondern konkret als Mann. Nicht
dass dadurch die Frau abgewertet wire und Jesu ,weibliche“ Seite geleugnet wiir-
de. Doch in der Partikularitdt wird die Begrenzung anerkannt, die zu jedem Ge-
schopf gehort. In der Begrenztheit des Jesus aus Nazareth wird fiir jeden Mann
und jede Frau je exemplarisch sichtbar, wie die eigene Sexualitédt zu bejahen ist; in
ihrer Komplexitdt und als Ort der Erkenntnis kann ergdnzt werden. In diesem Zu-
sammenhang kommt der Beschneidung Jesu (Lk 2,21) eine besondere Bedeutung
zu. Am méannlichen Glied wird die Sexualkraft symbolisch beschnitten und be-
grenzt, aber auch in eine Beziehungsstruktur mit Gott eingeordnet. Die Beschnei-
dung des Mannes ist Zeichen fiir den Bund Gottes mit seinem ganzen Volk (Gen
17). Nach Paulus miissen geistlich alle Herzen beschnitten werden (R6m 2,29).
Die Herrlichkeit Gottes aber scheint auf dem Angesicht Christi auf (2 Kor 4,6).
Das Angesicht ist nicht nur durch die Beriihrung und den Tastsinn eine Offnung
im Menschen, sondern durch das Zusammenspiel aller Sinne, des Schmeckens,
Riechens, Sehens, Horens und des Bertihrens. Der jidische Philosoph Emmanuel
Levinas bezeichnet das Antlitz treffend als den , nacktesten Teil“ des Menschen.
Jesus aus Nazareth wendet sich als Mann mit allen Sinnen der Welt zu, hort das
Leid der Menschen, teilt ihre Konflikte, sieht die Kranken und weif die Freuden
des Lebens zu geniefien. Im Gegensatz zu Johannes dem Tdufer in der Wiiste ist
er kein Asket. , Fresser und Sdufer“ wird er genannt. (Mt 11,16-19) Er hat keine
Bertihrungsangste gegeniiber Frauen, selbst wenn es Prostituierte sind, was den
Evangelisten erwdhnenswert erscheint. (Lk 7,36-49; Mk 2,16 ff.) Der Kirchenva-
ter Tertullian bringt den Inkarnationsglauben denn auch auf den Punkt, wenn er
schreibt: ,,Das Fleisch ist der Angelpunkt des Heils.“?

Die christliche Theologie bekennt diesen Jesus als den Messias, in allem den
Menschen gleich, aufler der Stinde?, also auch gleich in Leiblichkeit und Sexuali-
tdt, in der erotisch-sexuellen Strebekraft, die das Menschsein pragt. Die mittelal-
terliche Kunst hat dies im Bild der Maria lactans, die ihre Brust zur Schau stellend
Jesus ndhrt, und im nackten Jesuskind visualisiert. Die Renaissancekunst und frii-

2 Hier zitiert nach dem Katechismus der rom.-kath. Kirche, Nr. 1015.
3 Viertes Hochgebet der rom.-kath. Kirche.

345



Nachfolge

he Barockmalerei hat aus dieser religiosen Uberzeugung Jesus Christus nackt,
sehr korperlich und erotisch dargestellt. Bei Michelangelo, Caravaggio, Rubens
und anderen ist dies bis heute zu betrachten, auch wenn in der Moderne diese
Nacktheit als anstoflig empfunden und zuriickgedrangt wurde. Die Miithe mit der
Beschneidung Jesu ist ebenso ein modernes Phdnomen, wurde diese in der rom.-
kath. Kirche doch bis ins 20. Jh. hinein als Hochfest am 1. Januar gefeiert und auf
zahlreichen Altarbildern dargestellt.* Die Vorhaut Jesu wurde in einzelnen Féllen
sogar als eine Art ,Reliquie® verehrt.

In diesem Zusammenhang muss auch auf die Wundmale des gekreuzigten Je-
sus hingewiesen werden. Sie wurden in der mittelalterlichen Passionsfrommigkeit
vom Korper losgeldst dargestellt, wobei ihre Form von einer Vulva kaum zu unter-
scheiden ist. Solche Darstellungen dienten der Erbauung, zierten Gebetsbiicher
und waren verehrungswiirdige Bilder.’ Sie schufen intime, geistige Beriihrung
und Vereinigung mit dem Gekreuzigten und verhalfen zur Heilung des eigenen
Leidens gemifl dem homdoopathischen Grundsatz, dass Ahnliches mit Ahnli-
chem geheilt wird, wie dies bereits der Prophet Jesaja formuliert hatte: ,Durch
seine Wunden sind wir geheilt.“ (Jes 53,5) Gesundung zu neuem Leben entsteht
bekanntlich nur in der ganzheitlichen Bejahung der Offenheit, der Nahe und der
Verletzlichkeit, wie sie der Wunde aber auch dem weiblichen Geschlechtsorgan
eigen ist. Besonders in der Brautmystik haben sich dann aber Spiritualitdt und Se-
xualitdt verbunden, wie wir noch sehen werden. So sind in der Frommigkeit wie
in der Kunst erotische Darstellungen und Symbole immer auch Mittel, sich mit
Christus und mit Gott in Beziehung zu setzen. Rosen und Bénder, Schmuck und
Gewainder driicken die erotische wie die geistliche Sehnsucht und Liebe aus. Die
Gebete und Texte von Brautmystikerinnen sind denn auch von Minnegesang und
Liebesliedern in Form und Inhalt kaum zu unterscheiden. Spiritualitdt ergreift
den ganzen Menschen existentiell und driickt sich leiblichkeitsaffin aus, so dass
erotisch-sexuell Beziehungsintimitdt und die geistig-geistliche Beziehung inein-
andergreifen.

Auch in der offiziellen Liturgie der Kirche und in der Spendung der Sakramen-
te spielt das Sinnlich-Erotische eine grof3e Rolle: Altarbilder und Musik, Farben
und Gewdnder, Weihrauch und symbolische Bertihrungen. Das barocke Messge-
wand des Priesters (die sogenannte , Bassgeige), ist vom Schnitt her jenem Rock
nachempfunden, den der Mann jener Zeit beim Tanzen eines Menuetts trug. Bis
heute gehort der Priesterkuss von Altar, Evangelienbuch und Stola zum festen Ri-
tual der romischen Messe. Dass sich diese sinnliche Tradition durch alle Jahrhun-
derte hindurch gegentiber asketischen Bewegungen als Wesen des christlichen

4 C.Rutishauser, Das Fest der Beschneidung Jesu. Ein Plidoyer fiir dessen Riickgewinnung, in: Ders.,
Christlichen Glauben denken. Im Dialog mit der jiidischen Tradition (Forum Christen und Juden, Bd.
15). Miinster - Wien - Ziirich 2016, 233-248.

5 Vgl. G. Toussaint, Das Passional der Kunigunde von Béhmen. Bildrhetorik und Spiritualitit. Paderborn -
Miinchen - Wien - Ziirich 2003, 181-185.

346



Sexualitat und Gottesbeziehung

Kultes halten konnte, verdankt sich der Inkarnationstheologie. Dies wird im Ver-
gleich mit judischer oder muslimischer Liturgie besonders deutlich.

Heilung erkrankter Sexualitat in der Bibel

Personwerdung, zu der sexuelles und spirituelles Reifen gehort, ist ein sensibler
Prozess. Geistliches Wachstum und Integration der Sexualitdt beeinflussen sich
nicht nur im Positiven gegenseitig, sondern konnen sich auch gegenseitig blo-
ckieren, so dass es zu ernsthaften Erkrankungen kommt. Religion, Glaube und
Spiritualitdt konnen sich so ausschliefflich am Geistigen und an Idealen orien-
tieren und mit der Ablehnung von Leiblichkeit und Sexualitdt einhergehen, dass
sexuelle Dysfunktionen die Folge sind. Im Kleid des frommen Suchens ist diese
schédliche Spiritualitdtsform nicht immer leicht zu erkennen. Auch eine starre,
internalisierte Norm- und Regelfrommigkeit kann zu Sklerotisierung und Zwang-
haftigkeit fithren. Religi¢s-archaische Vorstellungen von Heiligkeit, verbunden
mit Sehnsucht nach unbefleckter Reinheit, kdnnen eine lebendige Entwicklung
verhindern. Oft steckt dahinter eine traumatische Erfahrung, die durch religitses
Verhalten in Schach gehalten wird. Sigmund Freud hat die neurotische Funktion
von Religion bekanntlich meisterhaft durchschaut, in seiner Religionskritik dann
allerdings das Kind mit dem Bade ausgeschiittet. Auch die Bibel thematisiert sol-
che Formen der Erkrankung, zeigt aber Wege der Heilung auf, die gerade durch
eine vertiefte Gottesbeziehung und ein spirituelles Leben gelingen kdnnen.

Da ist einerseits das Buch Tobit, das nach katholischer Auffassung zum Alten
Testament gehort. Es ist als Heilungsnovelle zu lesen: Tobias wird von seinem al-
ten kranken Vater Tobit, der in erstarrter Gesetzesfrommigkeit erblindet ist, mit
dem Auftrag fortgeschickt, ein Erbe auszulosen. Unterwegs begegnet Tobias ei-
nem Engel mit Namen Raphael, was so viel bedeutet wie ,,Gott heilt“. Dieser fithrt
ihn zur jungen Sara, die an vollig verstorter Sexualitdt leidet: Schon sieben Mal
hat ihr Vater, ein Bruder Tobits, sie einem Mann zur Frau gegeben, und immer ist
ihr der Mann in der Hochzeitsnacht beim ehelichen Vollzug gestorben. Nun soll
Tobias mit ihr die Ehe eingehen. Raphael rit Tobias, einen Fisch zu fangen, dem
er Galle, Herz und Leber entnehmen soll. Mithilfe von Leber und Herz werde er
in der Hochzeitsnacht die Médnner totende Sara heilen und mit der Galle seinen
blinden Vater wieder sehend machen kdnnen. In der tiefenpsychologischen Deu-
tung, in der ich hier Eugen Drewermann folge, ist der Fisch ein Phallussymbol.¢
Er steht im Text fiir die geziigelte Sexualkraft des jungen Tobias. Dieser heiratet
Sara, bringt aber getreu Raphaels Rat erst die Organe des Fisches als Rauchopfer
dar und bittet Gott instdndig um seinen Segen, ehe er mit Sara schlidft - nicht aus

6 S.dazu E. Drewermann, Die Tobit-Legende: Eros, Repression und Befreiung, in: H. A. Kick (Hrsg.), Eros
und Grenzsituation. Von der Verliebtheit zur Beziehungskultur (Affekt-Emotion-Ethik, Bd. 4). Miinster
2006, 127-152.

347



Nachfolge

Begierde, sondern aus Liebe, wie er betont. Diese human-integrierte Sexualitdtdes
Tobias, zusammen mit dem Gottvertrauen in den Engel Raphael, wirkt umfassend
heilsam. Seine Schwiegereltern, die wiahrend der Hochzeitsnacht bereits das Grab
fiir ihn geschaufelt haben, sind am ndchsten Morgen tiberrascht, dass er lebtund
ihre Tochter Sara geheilt ist. Auch als Tobias mit seiner Frau zum Vater Tobit zu-
riickkehrt, wird dieser von seiner Blindheit geheilt. Die junge Sara und der alte
Tobit sind in der Novelle als aneinander Erkrankte zu sehen: Die junge Frau kann
ihre Sexualitédt nicht leben, weil sie von Tobit, ihrem Onkel, in einem religits
zwanghaften Familiensystem gefangen ist, das ihn selbst krank gemacht hat. Die
14 Kapitel des Buches Tobit beschreiben also mit legenden- und mérchenhaften
Motiven die Heilung einer Frau durch Gottvertrauen, Gebete und Ritual, die in
einer religios-erstarrten Familie ihre Sexualitdt verloren hat.

Das Johannesevangelium wiederum erzdhlt in nur gerade 19 Versen ganz ver-
dichtet, wie Jesus einer Frau begegnet, die bereits mit dem sechsten Mann zusam-
menlebt. (Joh 4,7-26) Ihrer Sexualkraft ist offensichtlich die Beziehungs- und
Bindungsfahigkeit abhanden gekommen. Daher ist sie auch sozial ausgegrenzt.
Sie kommt in der Mittagshitze allein zum Brunnen, um Wasser zu schopfen, was
Frauen sonst normalerweise gemeinsam am Morgen und Abend tun. Als Jesus ihr
in Aussicht stellt, dass in ihrem Inneren eine geistige Quelle sprudeln konnte, will
sie diese sofort haben. Ihre Sehnsucht ist grof. Da aber fragt Jesus sie nach ihrem
Intimleben. Sie wird gleichsam auf die Couch gelegt und muss erzdhlen. Sie sagt
nicht alles, doch was sie sagt, ist in ,Wahrheit“ gesagt, wie Jesus hervorhebt. Diese
Aussprache in Zweisamkeit ist Voraussetzung fiir ihre Heilung. Sie wird ihre ero-
tisch-sexuelle Strebekraft nicht weiter von Mann zu Mann schweifen lassen, son-
dern richtet sich spirituell-religios aus. So beginnt sie mit Jesus tiber interreligiose
und Glaubensfragen zu sprechen: Wo muss man anbeten, in Jerusalem oder auf
dem Garizim? Auch hier geht es um , Geist und Wahrheit“ und um Gebet. Dabei
wird ihr klar: Vor ihr steht in Jesus die ,,personliche“ wie ,allgemeine“ Wahrheit,
der siebte Mann wie der von Gott Gesalbte. Er sagt zu ihr: ,,Ich bin es, ich der mit
dir spricht.“ (Joh 4,26)

Die Frau findet durch ihn zu Wahrhaftigkeit im Leben und findet zugleich
Antworten auf ihre Glaubensfragen. Auch in dieser Erzahlung sind die Zahlen
symbolisch zu lesen. Die Frau findet im siebten Mann ihre Fiille. Dass es um eine
Liebesbeziehung geht, wird durch die Szene am Brunnen expliziert. Seit Rebekka,
die Frau fiir Isaak, am Brunnen gefunden wurde (Gen 24), besteht der literarische
Topos der Liebesbegegnung am Brunnen in der hebrdischen Literatur. In Joh 4 ist
die Bewegung vom Erotisch-Sexuellen auf das Erotisch-Spirituelle hin eindeutig,
wobei es bis zuletzt um eine innige Beziehung zwischen Jesus und der Frau geht.
Jesus zeigt sich in diesem Text zugleich als Therapeut, welcher der Frau hilft, tiber
ihr sexuelles Leben zu sprechen, und als spiritueller Begleiter, der existenzielle

348



Sexualitat und Gottesbeziehung

Glaubensfragen anspricht. Wie an mehreren Stellen im Johannesevangelium er-
weist sich das Wasser als Heilmittel, wenn es im Sinne Jesu, des neuen Jakob geist-
lich erfasst wird.”

Treue im Dienste sexueller Reifung

In beiden biblischen Texten geht es darum, Beziehungen wiederherzustellen, sei
es unter Menschen, sei es mit Gott. Bekanntlich sehen Judentum wie Christentum
die Ehe als Rahmen fiir sexuelle Beziehungen, auch wenn ihre Ausformungen un-
terschiedlich sind. Geméf rém.-kath. Lehre und Kirchenrecht dient die Ehe nicht
mehr nur der Zeugung von Kindern. Sie steht auch im Dienst sexuell gelebter Lie-
be.® Auf das frei gesprochene Ja-Wort wird deshalb viel Wert gelegt, ebenso auf die
Treue. Fiir die Frage nach personlicher sexueller und spiritueller Entwicklung ist
beides fundamental: die Partnerschaft auf Augenhohe aus freiem Konsens und das
treue Zueinanderstehen in ,,guten wie in schlechten Tagen“, wie es im Eheschlie-
Bungsritus heifdt. Die Institution der Ehe soll Rahmen und Schutz sein, die den
unumgdnglich lustvollen, aber auch konfliktreichen inneren Wachstumsprozess
eines Paares ermoglicht. Sie hilft in Erntichterung und Krise nach der idealisie-
renden Verliebtheitsphase und gibt Halt, so dass auch gegenseitig die Abgriinde
und dunklen Seiten angenommen werden konnen. Jede Idealisierung aber scha-
det der Ehe. Es geht nicht ohne Umwege. Versohnung gehort auch nach Untreue
immer dazu. So will die Ehe ein heilsamer Rahmen sein, um tédglich aneinander zu
wachsen, auch was die Sexualitadt betrifft. Die Sehnsucht nach erfiillter Liebe ldsst
ein Paar auch in der Ehe iiber sich hinaus auf eine Gottesbeziehung hin wachsen.
So kann die Beziehung von Mann und Frau auf die Beziehung mit Gott verweisen
bzw. die Liebe Gottes zum Menschen erst vergegenwartigen. Daher spricht die Kir-
che vom Ehesakrament. Die gelebte Ehe stellt also einen spirituellen Ubungsweg
dar. Treue steht letztlich im Dienst einer ganzheitlichen, erotisch-sexuellen, spi-
rituellen und persdnlichen Reifung des Ichs am Du, am mitmenschlichen wie am
gottlichen Du. Das Christentum ist eine Beziehungsreligion. In Beziehung tritt der
Mensch aber immer mit seiner ganzen Leiblichkeit und seinem Begehren, aus sich
herauszutreten, sich hinzugeben und einem ebenso offenen Gegeniiber zu begeg-
nen. Zu dieser Schopfungswirklichkeit der Beziehung gehort Erotik und Sexuali-
tat. Im Wachsen der Beziehungswirklichkeit zwischen zwei liebenden Menschen
und im Sich-Hingeben ohne sich zu verlieren, scheint die Beziehung zur Transzen-
denz und zu Gott durch. Die Beziehung zu Christus und die Liebesbeziehung mit
Gott stellen aus christlicher Perspektive zudem den metaphysischen Horizont und
den asymptotischen Punkt fiir menschliches Beziehungsstreben dar.

7 Auch wenn Joh 4,7-26 heute als einheitlicher Text mit biblischen intertextuellen Verweisen gelesen
wird, fehlt die hier vorgelegte therapeutisch-spirituelle Sichtweise fast ganzlich. Vgl. J. Beutler, Das
Johannesevangelium. Kommentar. Freiburg - Basel - Wien 22016, 155-163.

8 Gaudium et Spes Nr. 50; CIC 1055 §1.

349



Nachfolge

Die Sehnsucht nach der absoluten Liebe

In allen religiosen Traditionen aber gibt es Menschen, deren erotisch-sexuelles
Begehren primar geistig-geistlichen Ausdruck sucht und sich spirituell dufiern
will. Die sexuell gelebte Beziehung tritt dann ganz hinter die Sehnsucht nach der
absoluten Liebe und der letzten Transzendenz zuriick. Diese ist so zentral und
dominant, dass zwischenmenschliche Sexualitdt wenig Attraktivitdt ausstrahlt.
Besteht die Klippe der Paarbeziehungen darin, im Korperlich-Triebhaften oder

in vitaler Selbstbehauptung steckenzubleiben, so jene der vergeistigten erotisch-
sexuellen Strebekraft im Verachten und Ablehnen des Leiblichen als Ganzes. Ver-
dréngte Sexualitdt kann sich aber als blinde Kraft und Gewalt zuriickmelden oder
sogar pathologische Formen annehmen. Regredierende religiose Personlichkeiten
und von der sexuellen Lust gerittene Philosophen hat die Geschichte immer wie-
der gesehen. Wo die geistig-spirituelle Beziehung mit Gott oder der transzenden-
ten Welt jedoch in einer gegliickten Form zur absoluten Liebe gelingt, mag das
Sexuelle ganz in den Hintergrund riicken, weil es in die geistige Beziehung einge-
bunden ist. Das Begehren findet seine Form in religioser Ekstase sowie in der Inti-
mitdt und Liebe zu Gott und der geistigen Wirklichkeit. Diese wird durch sinnlich
erfahrbare Symbole, ritualisierten Vollzug und gestaltete Leiblichkeit erlebt. Das
Erotische und Leibliche spielt dabei oft eine zentrale Rolle und findet auf dem
spirituellen Weg Ausdruck in Gebet und Meditation, Gottesdienst und Liturgie,
Kunst, Musik und Gesang. Eine zolibatdre Lebensform, wie sie zum Beispiel das
Ordens- und Monchsleben in verschiedenen religiosen Traditionen darstellt, setzt
die Pflege einer intensiven transzendenten Beziehung voraus. Sie ndhrt sich aus
einer kontemplativen und dsthetischen Kultur, die in Gemeinschaft gepflegt sein
will. Dass die sexuellen Ausdrucks- und die spirituell-religiosen Kulturformen
sich tiberlagern und durchdringen, ist offensichtlich. Dies hat mit der Einheit

der vital-geistig-spirituellen Strebekraft im Menschen zu tun, die sich auf ein
menschliches Gegeniiber als geistiges Wesen und auf Gott ausrichtet, aber auch
die Zuneigung zu anderen Geschopfen, Dingen und zu sich selbst einschlief3t.’

Gottesliebe und erotische Liebe

Die Bibel beschreibt das Verhdltnis des Volkes Israel zu Gott, von dem kein Bild
gemacht werden darf, nicht umsonst als Liebesbeziehung. Die Sprache ist dabei
erotisch-sexuell, wenn Hosea von ,,menschlichen Fesseln“ und , Banden der Lie-
be“ spricht (Hos 11,4), durch die Gott sich mit seinem Volk verbindet. Gott sehnt
sich wie ein eifersiichtiger Liebhaber nach seinem Volk. Wie ein roter Faden zieht
sich dann der Vorwurf der Unzucht und der sexuellen Untreue Israels gegeniiber

9 Vgl. das hilfreiche Schema von William R. Stayton, vorgestellt in: J. H. Timmerman, Sexuality and Spi-
ritual Growth. New York 1992, 56 ff.

350



Sexualitat und Gottesbeziehung

seinem Gott durch dieses Prophetenbuch. Auch das Hohelied der Liebe, eine
Sammlung erotischer Liebeslieder, hat in die Bibel Aufnahme gefunden. Darin
wird nicht allein die sexuelle Liebe gepriesen, denn nichts kann besser die Bezie-
hung zu Gott beschreiben als diese Liebeslyrik. Rabbi Akiva beschreibt das Hohe-
lied als das wichtigste Buch der Torah.!° Dabei sind diese Liebeslieder mit ihrer
Bildsprache vom Hirten und Konig, von Schéonheit und Geruch, von Stimme und
Beriithrung des Geliebten, gerade nicht eine Allegorie oder ein Bild fiir die Gottes-
liebe. Sie beschreiben die Gottesliebe, wie Franz Rosenzweig ausfiihrt, weil sie auf
den realen Ort verweisen, wo die Beziehung mit Gott erfahrbar wird."

Aus der christlichen Mystik des Mittelalters ist die Tradition des Hohenliedes
und seiner Fortschreibung nicht wegzudenken. Es sei nur an die umfangreichen
Predigten zum Hohelied des Bernhard von Clairvaux erinnert, worin er zum Bei-
spiel Kiisse spirituell deutet. Auch Johannes vom Kreuz hat spanische Liebeslyrik
vom Schonsten hervorgebracht, sei es in seiner (Nach-)Dichtung des Hohelieds
oder in seinen geistigen Liebesliedern. Teresa von Avila wiederum beschreibt ih-
re mystische Verlobung und Vermédhlung in uniiberhorbar sexuell klingenden
Bildern. Brautmystik ist aber vor allem in Frauenklostern des Spatmittelalters an-
zutreffen. Ihre Texte sprechen von einer Beziehung mit Gott oder Christus, deren
Beschreibung wortlich auf menschliche Beziehungen tibertragen werden konnte.
Die intime Beziehung von Maria Magdalena zu Jesus und die Johannes-Minne,
die sich auf den Jiinger beruft, den Jesus liebte und der beim Abendmahl an sei-
ner Brust lag, sind zwei weitere Topoi, um die spirituelle Beziehung zu Christus in
erotischer Weise auszudriicken. Schlie8lich ist der Liebeshymnus von Paulus aus
dem Korintherbrief zu nennen, der heute oft in Brautmessen vorgetragen wird.
(1Kor 13) Paulus selbst war bekanntlich nicht verheiratet und auf eine sexuelle
Beziehung verzichtete er. (1 Kor 7,7) In seinem Hymnus aber schaut er Lieben, Er-
kennen und Erkannt-Werden zusammen und bindet sie in einen Wachstumspro-
zess ein. Damit steht er in altbiblischer Tradition. Seine eigene Liebe zu Christus,
von der ihn niemand trennen kann (vgl. ROm 8§,35), ist von einer existenziell-ero-
tischen Mystik getragen. Die Liebe Christi hat ihn mit allen Sinnen und in seiner
ganzen Leiblichkeit erfasst.

Um zusammenfassend zu schlief3en: Viele Mystiker(innen) sind grosse Eroti-
ker(innen). Sie sind durch die vitale, sexuelle Kraft iber sich hinaus auf die abso-
lute Liebe hin getrieben und von ihr tiberwaltigt. Das Gefiihl, Raum und Zeit zu
uberschreiten, in einem sinnerfiillten Augenblick geborgen und von wahrnehm-
barer Liebe bejaht zu sein, ist der sexuellen wie der mystischen Erfahrung eigen.
In beiden geht es um ein schmerzvoll-trostreiches Erleben von Hingabe, Tod und
Leben zugleich. Dass sich auf dem Meditationsweg und in der Suche nach mys-
tischer Erfahrung die sexuell-erotische Kraft besonders zeigt, ist jedem/jeder be-

10 Mishna Yadaim, 3,5.
11 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlsung. Frankfurt a. M. 1990, 221-228.

351



Nachfolge

kannt, der/die Menschen auf dem inneren Weg begleitet. Die Grenzen zwischen
geistig-geistlicher, erotisch-korperlicher, emotionaler und sexueller Strebekraft
sind flieflend. Ihr Zusammenspiel variiert in einzelnen Biographien und Lebens-
phasen enorm. Vergleicht man mystische Texte von Gotteserfahrungen mit der
Sehnsucht nach der absoluten Liebe in Paarbeziehungen, wie dies der Paarthera-
peut Jirg Willi getan hat, sind die Analogien offensichtlich.' Nicht wenige der
Mainner und Frauen, die als herausragende Mystiker und Mystikerinnen gelten,
hatten denn auch sexuelle Erfahrungen oder intensive Freundschaften.!® Andere
lebten aus ihrer erotischen Liebesbeziehung mit Gott, die sie in sexualitédtsaffine
Bilder und Sprache brachten. Fiir sie ist die geistig-geistliche Beziehung und Verei-
nigung mit Gott pragende Realitdt, die ihren Korper bis in die tiefste, emotionale
Erregung durchdrungen hat. Sie alle stimmten dem berithmten Augustinuswort
zu: ,,Unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir.“!*

12 ,liebeskrank“ - Die Sehnsucht nach der absoluten Liebe. Audio CD. Auditorium Netzwerk 2004.

13 E. Pahud de Mortanges, Unheilige Paare? Liebesgeschichten, die keine sein durften. Miinchen 2011;
s. auch: H. Wohlgschaft, Unsterbliche Paare. Eine Kulturgeschichte der Liebe. Von der Antike bis zur
Renaissance. Bd. 1. Wiirzburg 2015.

14 Augustinus, Bekenntnisse. Buch1, 1.1.

352



