Camino ignaciano

Stefan Kiechle SJ | Frankfurt

geb. 1960, Dr. theol., Chefredakteur der Kultur-
zeitschrift ,Stimmen der Zeit“, Delegat des Ordens
fiir ignatianische Spiritualitét, Beiratsmitglied von
GEIST & LEBEN

stefan.kiechle@jesuiten.org

lgnatianisch pilgern

Gedanken zum ,Camino ignaciano*

Zehntausende pilgern jahrlich nach Santiago de Compostela. Ihre Motive sind du-
Rerst vielfaltig: Sie reichen von Korper- und Selbsterfahrung bis hin zu einer vagen
spirituellen Suche - oft im sehr weiten, auch esoterischen Sinn -, von psychischer
Reinigung tiber mehr oder weniger versteckte Kontaktwiinsche bis hin zu - das ist
eher die Ausnahme - einer kirchlich-christlichen Suche nach geistlicher Vertiefung.
Auf der Hauptroute,dem Camino Frances, der von den Pyrenden bis Santiagofiihrt,
trifftman viele Japaner, auch US-Amerikaner, Franzosen, Deutsche - wenige Spanier.
Seit einigen Jahren neu gibt es einen Camino ignaciano, einen Pilgerweg auf den
Spuren des Ignatius von Loyola; er ist 676 km lang und geht von Loyola im Basken-
land tiber den Montserrat nach Manresa bei Barcelona - diesen Weg ging Ignatius
selbst im Jahr 1522 nach seiner Rekonvaleszenz im heimatlichen Loyola. Was ist
das Ignatianische an diesem Pilgerweg? Pilgert man diesen Weg anders als etwa
den Santiago-Weg? Wie geht tiberhaupt ignatianische Spiritualitdt mit dem Pilgern
zusammen - sie wird ja sonst im Schweigen und im Stillsitzen, im vor allem ,,inne-
ren“ Uben und in festen Hausern gelernt, und sie wird alltdglich gelebt im Larm der
Stddte, in der Hektik der Arbeit, also im Wahnsinn des ganz normalen Lebens?
Zuniéchst einige Informationen zum konkreten Ignatiusweg: Richtet man sich
nach dem Pilgerbuch'® hat man 27 Tagesetappen mit durchschnittlich 25 km Weg-
strecke zu gehen. Nach dem wunderbaren Startpunkt Loyola geht man etwa eine
Woche lang durch das Baskenland, mittelgebirgig, sehr griin, bisweilen regnerisch,

1 Dassehr hilfreiche Pilgerbuch ist auch auf Deutsch erschienen: J. L. Iriberri / C. Lowney, Der Igna-
tiusweg. Innsbruck 2016. Praktische Dinge (Unterkiinfte, Verpflegung etc.) andern sich stindig; dazu
sollte man sich die 6fter aktualisierte spanische Ausgabe des Buches besorgen bzw. die Website kon-
sultieren: www.caminoignaciano.org/de

353



Nachfolge

mit oft schonen Waldwegen, durch wenig besiedelte Gegenden. Danach fithrtder
Weg einige Tage lang durch die Weinberge der Provinz Rioja bis Logrono. Eine
lange Strecke fithrt danach am Fluss Ebro entlang, bis hinter Saragossa, durch tip-
pige Obstplantagen, aber auch durch recht dicht besiedelte Industriegegenden

- die Wege sind nicht immer schon. In der Provinz Aragon durchquert man die
Monegros-Hochebene, wiistenartig und sehr trocken, der wohl schwerste Ab-
schnitt der Pilgerreise, der auch existenziell und spirituell am meisten fordert.
Fraga ist bereits katalanisch geprégt, danach wird die Landschaft wieder griiner
und hitigeliger, und die Kultur dndert sich in Katalonien merklich. Ein Hohepunkt
ist das Kloster Montserrat, katalanisches Nationalheiligtum, in faszinierender
Bergwelt gelegen, touristisch iiberlaufen, aber fiir Pilger sehr gastfreundlich. Die
letzte, recht bequeme Etappe geht von dort aus nach Norden in das Stadtchen
Manresa, wo Ignatius fast ein Jahr verbrachte, seine geistliche Reifezeit. Der Weg
ist recht gut beschrieben und ausgeschildert; Unterkunft und Verpflegung findet
man, wenn man sich etwas bemiiht, ausreichend; die Menschen sind meist hilfs-
bereit und gastfreundlich?.

Ignatianische Orte gibt es auf dem Weg zahlreiche: Loyola ist ein Heiligtum
(sanctuario) auerhalb des Stddtchens Guipuzkoa; sehr beeindruckend ist die
Casa torre, das turmartig befestigte und sehr einfache Stammbhaus der Loyolas.
Heute ist es leider eng umbaut von einem Jesuitenkolleg; die grofiartige Barock-
kirche erinnert an den Griinder der Jesuiten - alles etwas pomp6s und dem ori-
ginalen Geist wenig entsprechend. Arantzazu ist der wichtigste, marianisch ge-
pragte Pilgerort der Region. Ignatius besuchte ihn oft in seiner Jugend und auch
auf seinem Pilgerweg. In dem eng eingeschnittenen Tal wurden von Franziska-
nern in den 60er-Jahren des letzten Jahrhunderts aufwendige Betonbauten er-
richtet, unter anderem eine sehr beeindruckende riesige Kirche. Ignatius hielt
eine Nachtwache bei Unserer Lieben Frau von Arantzazu. In Navarrete regelte
er, so sein eigener Bericht, einige finanzielle Verpflichtungen; Historiker vermu-
ten, dass er einer Frau in Arevalo, die von ihm ein Kind hatte, Unterstiitzung
schickte - doch einen Beweis fiir diese These gibt es nicht. Auch schickte er seine
beiden Diener, die ihn bis dahin begleitet hatten, zurtick und ging alleine weiter
- Altlasten in Ordnung zu bringen und ein neues armes Leben anzufangen, das
wird hier fiir ihn nochmals konkreter. Saragossa ist der Geburtsort des hl. Josef
Pignatelli, eines Jesuiten der Aufkldrungs- und der Revolutionszeit, der in grof3ter
Bedrdngnis und Verfolgung seiner Berufung treu blieb und tiber die Aufthebung
des Ordens (1773) hinweg mit einigen Mitbriidern seinen Weg durchhielt. Er
starb 1811, drei Jahre vor der weltweiten Wiedergriindung des Ordens. In Verda

2 Einige praktische Tipps: Im Hochsommer sollte man wegen der Hitze nur bei sehr guter Kondition
oder gar nicht gehen - ich selbst ging ihn im September/Oktober 2017. Man sollte Spanisch sprechen,
fiir praktische Fragen und fiir den Kontakt zu den Menschen. Bei Gepéackfragen sollte man sich drin-
gend an die sehr guten Tipps im Pilgerbuch halten. Der Weg ist teilweise recht einsam und korperlich
fordernd (mehr als der Santiago-Weg).

354



Camino ignaciano

in Katalonien wurde der hl. Peter Claver geboren. Als der bertihmte ,, Apostel der
Sklaven“ wirkte er in Cartagena de Indias (heute in Kolumbien). Jahrzehntelang
kiimmerte er sich um die Sklaven aus Afrika, die dort hungernd, verzweifelt und
krank in Transportschiffen ankamen. Das Dorf Verdu pflegt rithrend sein Anden-
ken, mit einer Pilgerherberge und einem kleinen Museum. Schlieflich der Mont-
serrat: Ignatius legte in der alten Benediktinerabtei eine drei Tage lang dauernde
Lebensbeichte ab, verschenkte seine Kleidung an einen Bettler und hielt eine
Nachtwache vor dem Gnadenbild der Gottesmutter. Dieses alte ritterliche Ritual
bezeichnete die Ubergabe an ein neues Leben und an Gott. Das Kloster ist ein Ho-
hepunkt der Pilgerreise. In Manresa, dem lang ersehnten Ziel der Pilgerwande-
rung, besucht man vor allem die Cova, eine Hohle, heute prachtig ausgestattet
und tiberbaut von einem gewaltigen Exerzitienhaus und Pilgerzentrum. In ihr
soll Ignatius gelebt und gebetet haben, und er wurde nach langen Miithen von
Gott zu groflen mystischen Gnaden gefiihrt.

Was bedeuten ,ignatianische Orte“? Ignatius selbst wollte ja lange in Jerusa-
lem leben, um ,,dem Herrn nahe“ zu sein - sein einziger heiliger Ort war das Hei-
lige Land, seine Spiritualitdt war christozentrisch und, wenn man so sagen darf,
sinnenhaft inkarnationsrealistisch. Dieser Lebenstraum lief3 sich trotz mehrerer
Anlaufe nicht verwirklichen, und er gab ihn schliefdlich, wohl auch innerlich,
auf. Danach kamen heilige Orte bei ihm nicht mehr vor; auch Rom war wohl
eher die unheilige Stadt, und der ,Stellvertreter Christi“ war fiir ihn der univer-
sale Hirte der Kirche, von dem er sich und seine Mitbriider aussenden lief3; aber
neben dieser mehr spirituell-funktionalen Aufgabe war der Papst kaum ein Ziel
von Verehrung. Seine Jesuiten schickte Ignatius spater auf die Straflen und in die
Stddte der ganzen Welt, mobil, ohne Bindung an Orte, ein wenig unbehaust. Die
Hauser des Ordens waren keine heiligen Orte oder gar Wallfahrtszentren, sondern
meist niichterne Wohnhduser oder larmige Schulen. Wenn also heilige Orte in
der ignatianischen Spiritualitdt wenig vorkommen, warum besucht man dann
ignatianische Orte, die sich noch dazu seit dem 16. Jh. gro8enteils vollig verdn-
dert haben? Fiir mich waren in der Tat weniger die Orte als heilige Orte wichtig,
sondern mehr die Landschaft: Diese umgibt und ,, verwurzelt“ Orte und pragt die
in ihr lebenden Menschen. Durch Landschaft kann man Personen tiefer ,,spi-
ren“, und durch das Gehen (caminar) der Wege jener Landschaft vertieft sich die
Beziehung zu Menschen, die dieselben Wege gingen. Welche geistliche Frucht
ergibt sich bei diesem Pilgern?

Die Pilger spiiren neu und radikal ihre Korperlichkeit: Das Gehen mit Ruck-
sack ist anstrengend, man braucht Kraft und spiirt sie, und man spiirt tiefe Er-
schopfung, unendliche Miidigkeit, oft auch Schmerzen in den Gliedern. Im Lauf
der Tage wird diese Erfahrung hérter - vier Wochen lang tiglich zu gehen istsehr
anders als einige Tage. Man hat anders Hunger, verdaut anders - der Korper
braucht wirklich die Nahrung -, und man schlift anders, tiefer, dankbarer. Die

355



Nachfolge

Pilger stoflen an Grenzen, sie wissen bisweilen nicht, ob sie die Tagesetappe noch
schaffen, miissen kampfen, und jeden Tag geht es weiter ... Der Leib mit seiner
wunderbaren Kraft und mit schmerzhaften Grenzen ist Gabe und Werk Gottes;
der Geist ist immer eingebunden in diesen Leib, und die erlebte Prasenz im Leib
ist Schopfungs- und - wenn man so sagen will - Inkarnationserfahrung.

Der Pilger lebt arm und verfiigbar: Er lernt, mit sehr wenigen Gegenstidnden
auszukommen - auf dem Riicken zdhlt jedes Gramm -, und er lebt ohne Vorrite
und besorgt sich Giiter nur fiir den Tagesbedarf. Er weifs am Morgen nicht, wo
er am Abend schlafen und was er essen wird, er nimmt an, was er bekommt - oft
reichlich, bisweilen drmlich -, er wird offen fiir das, was auf ihn zukommt, unge-
plant, mit Unsicherheit, im freien Geben und Empfangen. Er lernt zu geniefien,
was er bekommt, und verlernt zu beklagen, was er nicht hat. Er lebt mit den Lau-
nen des Wetters. So wird der Pilger verfiigbar fiir das, was ihn tiberkommt, und
er nimmt die Dinge dankbar an, wie sie sind - eine geistliche Basiserfahrung, die
der tibliche spirituelle Diskurs zwar oft erwdhnt, die aber als sinnenhafte und in
diesem Sinn radikale Erfahrung im sonst meist durchgestylten Alltag kaum vor-
kommt.

Neu geht die Pilgerin in Beziehung und in den Dank: Sie findet einen Gefahr-
ten oder eine Gefidhrtin, die ein Stiick Wegs mitgeht; am Weg trifft sie Menschen,
die ihr helfen, sie gastlich aufnehmen, ihr Brot mit ihr teilen. Diese Erfahrungen
sind oft tief bertihrend, auch wenn sie meist kurz sind, fast punktuell,und die Kon-
takte kaum bleiben. Man kann diese Begegnungen nicht planen oder machen, sie
sind gefuigt und gratis, reines Geschenk. Und wer in einer Zeit der Entbehrung Ga-
ben und Zuwendung bekommt, wird neu dankbar: Diese durchgehende Dankbar-
keit - sonst ebenfalls viel beredet und wenig erfahren - ist die vielleicht wichtigste
geistliche Erfahrung der Pilgerin.

Der Pilger wird gereinigt: Alle Rollen und Leistungen, alle Ehrungen und alle
Wichtigkeit, aber auch die Briiche und das Scheitern fallen ab - der Pilger ist ein
Nobody, gleichsam Tabula rasa, einfach nur Mensch. Nur per Vorname begegnet
man anderen, als einfaches Geschopf Gottes pilgert man. Der Pilger lernt sich da-
durch selbst neu kennen, gleichsam nackt, ohne sich etwas vorzumachen, sehr
ehrlich. Und ohne Rollen fallen deren alte Prdgungen ab: Autoritdtsverhdltnisse,
Vorurteile, Personlichkeitsbilder, Verhaltensmuster, Gefithle von Minderwertig-
keit oder umgekehrt von Selbstiiberhohung ... Die Seele wird auch eigenttimlich
gereinigt: Krinkungen nagen in der Stille des Wegs erst einmal weiter, aber dann
plotzlich nicht mehr; Verletzungen heilen - sehr langsam - aus, Aggression zieht
sich zuriick; das korperliche Ausagieren und das geistige Freiwerden helfen zu
solchen Prozessen enorm. Aber auch diese werden nicht gemacht, sondern sie
geschehen, kaum merkbar, sehr diskret. Wenn der Mensch es nicht macht, wird es
wohl der Geist sein, der wirkt?

356



Camino ignaciano

Die Pilgerin betet neu und anders: Das Gebet wird einfacher und , korperlicher”.
Die Pilgerin hat keine langen ausgesonderten Gebetszeiten, keine wohlformulier-
ten Texte, keine mehr oder weniger ausgefeilten Methoden, keine komplexen und
klugen Gedanken, auch keine in teuren Hdusern gepflegte korperliche Wellness,
sondern sie repetiert im Gehen mit dem Atem einzelne Psalmverse, oder es kom-
men Stofgebete aus der Herzenstiefe, ja gleichsam aus dem Leib, Akte des Dankes
oder des Flehens, des Schmerzes oder des Lobes, vielleicht auch nur ein Ja-Wort
oder ein Trostgefiihl, ein Jesus-Ruf oder ein Seufzen oder eine Trédne, oft drmlich,
manchmal arm-selig. Die Pilgerin hilt sich mehr hin als dass sie aktiv betet, oder
besser: Es betet in ihr.

Ist das ignatianisch? Pilger binden sich nicht an Orte, auch nicht an heilige
Orte. Sie gehen einen langen und mithsamen Weg, mal freudig, mal schmerzhaft,
auf ein Ziel hin. Ihre Erfahrungen sind sehr korperlich, also gleichsam inkarniert.
Pilger finden Gott in der Natur - ein franziskanischer Strang, der bei Ignatius stark
war. Und sie finden Gott in den Dingen, in allem, was ihnen unterwegs begegnet,
bisweilen in der Weise des Verzichts, der Abwesenheit, der Leere, bisweilen in der
Weise des Geschenks, der Fiille, des Genusses. Pilgern ist ein Uben und ein Ex-
perimentieren, leiblich und seelisch. Pilgern ist ein Weg in die Weite und in das
Vertrauen.

All das ist sehr ignatianisch, und zugleich wird die Frage nach dem Ignatiani-
schen tiberfliissig. Pilgern ist christlich -Ignatius selbst wollte ja nie ,,ignatianisch“
sein, sondern dem Herrn nachfolgen und ihm dienen. Der Ignatiusweg ist als Pil-
gerweg damit nicht viel anders als andere Pilgerwege. Dass Ignatius, der sich oft
yder Pilger“ nannte, diesen Weg selbst ging, macht ihn fiir heutige Pilger zum sym-
pathischen Gefihrten und zum Vorbild und Fiirsprecher. Fiihren will er und will
ebenso heutiges Pilgern jedoch ausschliefdlich zu Christus. In diesem Sinn kann
man den Ignatiusweg jedem und jeder empfehlen, der bzw. die im ignatianischen
Geist christlich wachsen und reifen will.

357



