
Ignatianisch pilgern
Gedanken zum „Camino ignaciano“

Zehntausende pilgern jährlich nach Santiago de Compostela. Ihre Motive sind äu-
ßerst vielfältig: Sie reichen von Körper- und Selbsterfahrung bis hin zu einer vagen 
spirituellen Suche – oft im sehr weiten, auch esoterischen Sinn –, von psychischer 
Reinigung über mehr oder weniger versteckte Kontaktwünsche bis hin zu – das ist 
eher die Ausnahme – einer kirchlich-christlichen Suche nach geistlicherVertiefung. 
Auf der Hauptroute, dem Camino Frances, der von den Pyrenäen bis Santiagoführt, 
trifftmanviele Japaner, auchUS-Amerikaner,Franzosen,Deutsche – wenige Spanier.

Seit einigen Jahren neu gibt es einen Camino ignaciano, einen Pilgerweg auf den 
Spuren des Ignatius von Loyola; er ist 676 km lang und geht von Loyola im Basken-
land über den Montserrat nach Manresa bei Barcelona – diesen Weg ging Ignatius 
selbst im Jahr 1522 nach seiner Rekonvaleszenz im heimatlichen Loyola. Was ist 
das Ignatianische an diesem Pilgerweg? Pilgert man diesen Weg anders als etwa 
den Santiago-Weg? Wie geht überhaupt ignatianische Spiritualität mit dem Pilgern 
zusammen – sie wird ja sonst im Schweigen und im Stillsitzen, im vor allem „inne-
ren“ Üben und in festen Häusern gelernt, und sie wird alltäglich gelebt im Lärm der 
Städte, in der Hektik der Arbeit, also im Wahnsinn des ganz normalen Lebens? 

Zunächst einige Informationen zum konkreten Ignatiusweg: Richtet man sich 
nach dem Pilgerbuch1 hat man 27 Tagesetappen mit durchschnittlich 25 km Weg-
strecke zu gehen. Nach dem wunderbaren Startpunkt Loyola geht man etwa eine 
Woche lang durch das Baskenland, mittelgebirgig, sehr grün, bisweilen regnerisch, 

Stefan Kiechle SJ | Frankfurt

geb. 1960, Dr. theol., Chefredakteur der Kultur-
zeitschrift „Stimmen der Zeit“, Delegat des Ordens 
für ignatianische Spiritualität, Beiratsmitglied von 
GEIST & LEBEN

stefan.kiechle@jesuiten.org

1	 Das sehr hilfreiche Pilgerbuch ist auch auf Deutsch erschienen: J. L. Iriberri / C. Lowney, Der Igna­
tiusweg. Innsbruck 2016. Praktische Dinge (Unterkünfte, Verpflegung etc.) ändern sich ständig; dazu 
sollte man sich die öfter aktualisierte spanische Ausgabe des Buches besorgen bzw. die Website kon-
sultieren: www.caminoignaciano.org/de 

353

Camino ignaciano



mit oft schönen Waldwegen, durch wenig besiedelte Gegenden. Danach führt der 
Weg einige Tage lang durch die Weinberge der Provinz Rioja bis Logroño. Eine 
lange Strecke führt danach am Fluss Ebro entlang, bis hinter Saragossa, durch üp
pige Obstplantagen, aber auch durch recht dicht besiedelte Industriegegenden 
– die Wege sind nicht immer schön. In der Provinz Aragón durchquert man die 
Monegros-Hochebene, wüstenartig und sehr trocken, der wohl schwerste Ab-
schnitt der Pilgerreise, der auch existenziell und spirituell am meisten fordert. 
Fraga ist bereits katalanisch geprägt, danach wird die Landschaft wieder grüner 
und hügeliger, und die Kultur ändert sich in Katalonien merklich. Ein Höhepunkt 
ist das Kloster Montserrat, katalanisches Nationalheiligtum, in faszinierender 
Bergwelt gelegen, touristisch überlaufen, aber für Pilger sehr gastfreundlich. Die 
letzte, recht bequeme Etappe geht von dort aus nach Norden in das Städtchen 
Manresa, wo Ignatius fast ein Jahr verbrachte, seine geistliche Reifezeit. Der Weg 
ist recht gut beschrieben und ausgeschildert; Unterkunft und Verpflegung findet 
man, wenn man sich etwas bemüht, ausreichend; die Menschen sind meist hilfs-
bereit und gastfreundlich2. 

Ignatianische Orte gibt es auf dem Weg zahlreiche: Loyola ist ein Heiligtum 
(sanctuario) außerhalb des Städtchens Guipuzkoa; sehr beeindruckend ist die 
Casa torre, das turmartig befestigte und sehr einfache Stammhaus der Loyolas. 
Heute ist es leider eng umbaut von einem Jesuitenkolleg; die großartige Barock
kirche erinnert an den Gründer der Jesuiten – alles etwas pompös und dem ori- 
ginalen Geist wenig entsprechend. Arantzazu ist der wichtigste, marianisch ge
prägte Pilgerort der Region. Ignatius besuchte ihn oft in seiner Jugend und auch 
auf seinem Pilgerweg. In dem eng eingeschnittenen Tal wurden von Franziska
nern in den 60er-Jahren des letzten Jahrhunderts aufwendige Betonbauten er-
richtet, unter anderem eine sehr beeindruckende riesige Kirche. Ignatius hielt 
eine Nachtwache bei Unserer Lieben Frau von Arantzazu. In Navarrete regelte 
er, so sein eigener Bericht, einige finanzielle Verpflichtungen; Historiker vermu­
ten, dass er einer Frau in Arevalo, die von ihm ein Kind hatte, Unterstützung 
schickte – doch einen Beweis für diese These gibt es nicht. Auch schickte er seine 
beiden Diener, die ihn bis dahin begleitet hatten, zurück und ging alleine weiter 
– Altlasten in Ordnung zu bringen und ein neues armes Leben anzufangen, das 
wird hier für ihn nochmals konkreter. Saragossa ist der Geburtsort des hl. Josef 
Pignatelli, eines Jesuiten der Aufklärungs- und der Revolutionszeit, der in größter 
Bedrängnis und Verfolgung seiner Berufung treu blieb und über die Aufhebung 
des Ordens (1773) hinweg mit einigen Mitbrüdern seinen Weg durchhielt. Er 
starb 1811, drei Jahre vor der weltweiten Wiedergründung des Ordens. In Verdú 

2 	 Einige praktische Tipps: Im Hochsommer sollte man wegen der Hitze nur bei sehr guter Kondition 
oder gar nicht gehen – ich selbst ging ihn im September/Oktober 2017. Man sollte Spanisch sprechen, 
für praktische Fragen und für den Kontakt zu den Menschen. Bei Gepäckfragen sollte man sich drin-
gend an die sehr guten Tipps im Pilgerbuch halten. Der Weg ist teilweise recht einsam und körperlich 
fordernd (mehr als der Santiago-Weg). 

354

Nachfolge



in Katalonien wurde der hl. Peter Claver geboren. Als der berühmte „Apostel der 
Sklaven“ wirkte er in Cartagena de Indias (heute in Kolumbien). Jahrzehntelang 
kümmerte er sich um die Sklaven aus Afrika, die dort hungernd, verzweifelt und 
krank in Transportschiffen ankamen. Das Dorf Verdú pflegt rührend sein Anden-
ken, mit einer Pilgerherberge und einem kleinen Museum. Schließlich der Mont-
serrat: Ignatius legte in der alten Benediktinerabtei eine drei Tage lang dauernde 
Lebensbeichte ab, verschenkte seine Kleidung an einen Bettler und hielt eine 
Nachtwache vor dem Gnadenbild der Gottesmutter. Dieses alte ritterliche Ritual 
bezeichnete die Übergabe an ein neues Leben und an Gott. Das Kloster ist ein Hö- 
hepunkt der Pilgerreise. In Manresa, dem lang ersehnten Ziel der Pilgerwande
rung, besucht man vor allem die Cova, eine Höhle, heute prächtig ausgestattet 
und überbaut von einem gewaltigen Exerzitienhaus und Pilgerzentrum. In ihr 
soll Ignatius gelebt und gebetet haben, und er wurde nach langen Mühen von 
Gott zu großen mystischen Gnaden geführt.

Was bedeuten „ignatianische Orte“? Ignatius selbst wollte ja lange in Jerusa-
lem leben, um „dem Herrn nahe“ zu sein – sein einziger heiliger Ort war das Hei-
lige Land, seine Spiritualität war christozentrisch und, wenn man so sagen darf, 
sinnenhaft inkarnationsrealistisch. Dieser Lebenstraum ließ sich trotz mehrerer 
Anläufe nicht verwirklichen, und er gab ihn schließlich, wohl auch innerlich, 
auf. Danach kamen heilige Orte bei ihm nicht mehr vor; auch Rom war wohl 
eher die unheilige Stadt, und der „Stellvertreter Christi“ war für ihn der univer-
sale Hirte der Kirche, von dem er sich und seine Mitbrüder aussenden ließ; aber 
neben dieser mehr spirituell-funktionalen Aufgabe war der Papst kaum ein Ziel 
von Verehrung. Seine Jesuiten schickte Ignatius später auf die Straßen und in die 
Städte der ganzen Welt, mobil, ohne Bindung an Orte, ein wenig unbehaust. Die 
Häuser des Ordens waren keine heiligen Orte oder gar Wallfahrtszentren, sondern 
meist nüchterne Wohnhäuser oder lärmige Schulen. Wenn also heilige Orte in 
der ignatianischen Spiritualität wenig vorkommen, warum besucht man dann 
ignatianische Orte, die sich noch dazu seit dem 16. Jh. großenteils völlig verän-
dert haben? Für mich waren in der Tat weniger die Orte als heilige Orte wichtig, 
sondern mehr die Landschaft: Diese umgibt und „verwurzelt“ Orte und prägt die 
in ihr lebenden Menschen. Durch Landschaft kann man Personen tiefer „spü-
ren“, und durch das Gehen (caminar) der Wege jener Landschaft vertieft sich die 
Beziehung zu Menschen, die dieselben Wege gingen. Welche geistliche Frucht 
ergibt sich bei diesem Pilgern?

Die Pilger spüren neu und radikal ihre Körperlichkeit: Das Gehen mit Ruck-
sack ist anstrengend, man braucht Kraft und spürt sie, und man spürt tiefe Er
schöpfung, unendliche Müdigkeit, oft auch Schmerzen in den Gliedern. Im Lauf 
der Tage wird diese Erfahrung härter – vier Wochen lang täglich zu gehen ist sehr 
anders als einige Tage. Man hat anders Hunger, verdaut anders – der Körper 
braucht wirklich die Nahrung –, und man schläft anders, tiefer, dankbarer. Die 

355

Camino ignaciano



Pilger stoßen an Grenzen, sie wissen bisweilen nicht, ob sie die Tagesetappe noch 
schaffen, müssen kämpfen, und jeden Tag geht es weiter … Der Leib mit seiner 
wunderbaren Kraft und mit schmerzhaften Grenzen ist Gabe und Werk Gottes; 
der Geist ist immer eingebunden in diesen Leib, und die erlebte Präsenz im Leib 
ist Schöpfungs- und – wenn man so sagen will – Inkarnationserfahrung. 

Der Pilger lebt arm und verfügbar: Er lernt, mit sehr wenigen Gegenständen 
auszukommen – auf dem Rücken zählt jedes Gramm –, und er lebt ohne Vorräte 
und besorgt sich Güter nur für den Tagesbedarf. Er weiß am Morgen nicht, wo 
er am Abend schlafen und was er essen wird, er nimmt an, was er bekommt – oft 
reichlich, bisweilen ärmlich –, er wird offen für das, was auf ihn zukommt, unge-
plant, mit Unsicherheit, im freien Geben und Empfangen. Er lernt zu genießen, 
was er bekommt, und verlernt zu beklagen, was er nicht hat. Er lebt mit den Lau-
nen des Wetters. So wird der Pilger verfügbar für das, was ihn überkommt, und 
er nimmt die Dinge dankbar an, wie sie sind – eine geistliche Basiserfahrung, die 
der übliche spirituelle Diskurs zwar oft erwähnt, die aber als sinnenhafte und in 
diesem Sinn radikale Erfahrung im sonst meist durchgestylten Alltag kaum vor-
kommt.

Neu geht die Pilgerin in Beziehung und in den Dank: Sie findet einen Gefähr-
ten oder eine Gefährtin, die ein Stück Wegs mitgeht; am Weg trifft sie Menschen, 
die ihr helfen, sie gastlich aufnehmen, ihr Brot mit ihr teilen. Diese Erfahrungen 
sind oft tief berührend, auch wenn sie meist kurz sind, fast punktuell,und dieKon
takte kaum bleiben. Man kann diese Begegnungen nicht planen oder machen, sie 
sind gefügt und gratis, reines Geschenk. Und wer in einer Zeit der Entbehrung Ga-
ben und Zuwendung bekommt, wird neu dankbar: Diese durchgehende Dankbar-
keit – sonst ebenfalls viel beredet und wenig erfahren – ist die vielleicht wichtigste 
geistliche Erfahrung der Pilgerin.

Der Pilger wird gereinigt: Alle Rollen und Leistungen, alle Ehrungen und alle 
Wichtigkeit, aber auch die Brüche und das Scheitern fallen ab – der Pilger ist ein 
Nobody, gleichsam Tabula rasa, einfach nur Mensch. Nur per Vorname begegnet 
man anderen, als einfaches Geschöpf Gottes pilgert man. Der Pilger lernt sich da
durch selbst neu kennen, gleichsam nackt, ohne sich etwas vorzumachen, sehr 
ehrlich. Und ohne Rollen fallen deren alte Prägungen ab: Autoritätsverhältnisse, 
Vorurteile, Persönlichkeitsbilder, Verhaltensmuster, Gefühle von Minderwertig-
keit oder umgekehrt von Selbstüberhöhung … Die Seele wird auch eigentümlich 
gereinigt: Kränkungen nagen in der Stille des Wegs erst einmal weiter, aber dann 
plötzlich nicht mehr; Verletzungen heilen – sehr langsam – aus, Aggression zieht 
sich zurück; das körperliche Ausagieren und das geistige Freiwerden helfen zu 
solchen Prozessen enorm. Aber auch diese werden nicht gemacht, sondern sie 
geschehen, kaum merkbar, sehr diskret. Wenn der Mensch es nicht macht, wird es 
wohl der Geist sein, der wirkt?

356

Nachfolge



Die Pilgerin betet neu und anders: Das Gebet wird einfacher und „körperlicher“. 
Die Pilgerin hat keine langen ausgesonderten Gebetszeiten, keine wohlformulier
ten Texte, keine mehr oder weniger ausgefeilten Methoden, keine komplexen und 
klugen Gedanken, auch keine in teuren Häusern gepflegte körperliche Wellness, 
sondern sie repetiert im Gehen mit dem Atem einzelne Psalmverse, oder es kom
men Stoßgebete aus der Herzenstiefe, ja gleichsam aus dem Leib, Akte des Dankes 
oder des Flehens, des Schmerzes oder des Lobes, vielleicht auch nur ein Ja-Wort 
oder ein Trostgefühl, ein Jesus-Ruf oder ein Seufzen oder eine Träne, oft ärmlich, 
manchmal arm-selig. Die Pilgerin hält sich mehr hin als dass sie aktiv betet, oder 
besser: Es betet in ihr.

Ist das ignatianisch? Pilger binden sich nicht an Orte, auch nicht an heilige 
Orte. Sie gehen einen langen und mühsamen Weg, mal freudig, mal schmerzhaft, 
auf ein Ziel hin. Ihre Erfahrungen sind sehr körperlich, also gleichsam inkarniert. 
Pilger finden Gott in der Natur – ein franziskanischer Strang, der bei Ignatius stark 
war. Und sie finden Gott in den Dingen, in allem, was ihnen unterwegs begegnet, 
bisweilen in der Weise des Verzichts, der Abwesenheit, der Leere, bisweilen in der 
Weise des Geschenks, der Fülle, des Genusses. Pilgern ist ein Üben und ein Ex-
perimentieren, leiblich und seelisch. Pilgern ist ein Weg in die Weite und in das 
Vertrauen. 

All das ist sehr ignatianisch, und zugleich wird die Frage nach dem Ignatiani
schen überflüssig. Pilgern ist christlich –Ignatius selbst wollte ja nie„ignatianisch“ 
sein, sondern dem Herrn nachfolgen und ihm dienen. Der Ignatiusweg ist als Pil
gerweg damit nicht viel anders als andere Pilgerwege. Dass Ignatius, der sich oft 
„der Pilger“ nannte, diesen Weg selbst ging, macht ihn für heutige Pilger zum sym
pathischen Gefährten und zum Vorbild und Fürsprecher. Führen will er und will 
ebenso heutiges Pilgern jedoch ausschließlich zu Christus. In diesem Sinn kann 
man den Ignatiusweg jedem und jeder empfehlen, der bzw. die im ignatianischen 
Geist christlich wachsen und reifen will.

357

Camino ignaciano


