
1	 Vortrag beim ersten „Dialogempfang“ der Deutschen Bischofskonferenz für Muslime unter dem 
Titel „Überlieferte Weisheit für den interreligiösen Dialog. Was ist geistliche Unterscheidung?“ (13. 
April 2018, Haus am Dom, Frankfurt am Main).

2	 In einem Koranvers lautet die Frage sogar: „Warum helft ihr einander nicht?“ (as-Saffāt 37:24). Al-
lerdings kann der Vers auch anders verstanden werden, nämlich als Spott: Worauf man sich fälsch-
lich im Diesseits statt auf Gott verlassen hatte, das hilft im Endgericht rein gar nichts.

Spiritualität als Weltverantwortung
Muslime und Christen in Deutschland1 

In die Verantwortung gerufen
	
Gott ruft uns in die Verantwortung. Mit diesem Satz erkläre ich gern, was der 
Koran den Menschen sagt. Gott ruft uns in die Verantwortung. Was bedeutet 
das? Der Koran führt uns eine Gottesbegegnung am Ende der Geschichte vor 
Augen, und zwar drastisch: Er zeigt eine Gerichtsszene. Gott wird uns Fragen 
stellen. Damit zieht er uns zur Rechenschaft. Sogar einige der Rechenschaftsfra-
gen hören wir im Koran; etwa die, was wir im Laufe unseres Lebens mit unseren 
Sinnen angefangen haben, mit Sehen und Hören – und wie wir unseren fu’ād 
gebraucht haben, also „Herz und Verstand“ (al-Isrā’ 17:36); und Gott wird uns 
dem Koran zufolge fragen, ob wir treu zu unseren Verpflichtungen gestanden 
haben, besonders gegenüber den Bedürftigsten (al-Isrā’ 17:34). Gott fragt nicht, 
weil er es nicht wüsste, sondern weil wir selbst wissen können und einsehen sol
len, was gut ist. Denn: Gott ruft uns in die Verantwortung. Das heißt also erst 
einmal, es geht um die Beantwortung von Fragen; und natürlich nicht nur um 
Antworten am Ende der Zeit. Über das Geschichtsende spricht der Koran, damit 
wir uns die Frage schon heute stellen: Wie gehst du mit deinen Lebensmöglich-
keiten um?2 

Gott ruft uns in die Verantwortung – das ist aber keine Drohung, die uns in 
unserer Entfaltung blockieren will. Das ist nicht der Sinn der koranischen Ge-

Nachfolge

Felix Körner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. theol., Dr. phil., Professor für 
Dogmatik und Theologie der Religionen an 
der Päpstlichen Universität Gregoriana

koerner@unigre.it

6



richtsworte; und das wäre auch genau die Falle aus dem Talente-Gleichnis Jesu. 
Darin erzählt er von drei Dienern; der dritte von ihnen hat sein „Talent“, das 
ihm anvertraute Geld, vergraben, statt es zu investieren und etwas zu riskieren. 
Als dieser Diener zur Verantwortung gezogen wird, begründet er sein Handeln 
so – oder besser, sein Nicht-Handeln: „Weil ich Angst hatte, habe ich dein Geld 
in der Erde versteckt“ (Matthäus 25,25). Jesus zeigt, dass eine solche Angst eine 
missverstandene Ehrfurcht wäre. Nein, Gott ruft uns nicht in eine Gerichtsangst, 
die uns verschließt. Er ruft uns vielmehr in die Verantwortung, damit wir jetzt in 
„Sorge für das gemeinsame Haus“ leben. So hat es Papst Franziskus ausgedrückt. 
In seiner Umwelt-Enzyklika ruft auch er uns in die Verantwortung– vor den jun-
gen Menschen; denn sie werden die Folgen unserer Unverantwortlichkeit zu 
tragen haben. Er ruft uns in die Verantwortung vor allem gegenüber den Armen; 
denn die in der größten Not haben auch am meisten an unserer Gedankenlosig
keit zu leiden. Papst Franziskus lädt uns deshalb „zu einem neuen Dialog ein über 
die Art und Weise, wie wir die Zukunft unseres Planeten gestalten“ (Laudato si’, 
Nr. 14). Gestalten! Das heißt: nicht erstarren aus Angst vor der Rechenschaft; son-
dern lernbereit, gesprächsbereit, risikobereit und korrekturbereit für diese Welt 
sorgen – das ist die Verantwortung, in die Gott uns ruft.

Unsere Verantwortung Gott gegenüber macht uns also welt-verantwortlich, 
verantwortlich vor unseren Mitmenschen. So sehen wir uns auch als Christ(inn)en 
und Muslime in eine Verantwortung voreinander gerufen. Nicht, dass wir immer 
in der Verteidigung wären, sondern: Weil Gott uns in die Verantwortung stellt, 
packen wir miteinander die Herausforderungen an, denen wir als Gesellschaft 
in Deutschland und als Land in Europa gemeinsam gegenüberstehen,aber auch 
die Herausforderungen aufgrund der Unterschiede zwischen den verschiedenen 
Gruppen. Verantwortlich heißt hier immer: Uns ist diese Welt anvertraut. Sie ha-
ben wir als die, die wir sind, mit unseren verschiedenen Lebens- und Denkwei-
sen, zusammen zu schützen und zu entwickeln.
	
Verantwortungsträger vor Lebensentscheidungen
 
Nun spüren wir allerdings, dass viele unserer Zeitgenoss(inn)en ihr Leben nicht 
nur anders von Gott her verstehen, sondern gar nicht von Gott her verstehen. 
Sie verstehen sich vielmehr als nicht gläubig. Sie halten eine Weltdeutung aus 
dem Glauben mitunter für überholt. Wie gehen wir damit um? Ein junger Islam-
Theologe aus Ankara hat mir vor Jahren erzählt, wie es ihm erging, als er – in 
München – seinen ersten leibhaftigen Atheisten traf. Er gestand mir, dass er sich 
gefragt hatte: Wie kann man so blind sein, nicht zu glauben? Das klingt vielleicht 
hochmütig, war aber vor allem ein Zeichen dafür, was diese Begegnung in ihm 
ausgelöst hatte: Er empfand sich herausgerissen aus der Selbstverständlichkeit des 
Glaubens. Das kann uns verunsichern. Die Begegnung mit Nicht-Gläubigen kann 

7

Spiritualität als Weltverantwortung



uns jedoch auch dankbar machen für das Geschenk, dass wir glauben können; 
so kann uns das Bewusstsein, dass es nun einmal auch Nicht-Gläubige gibt, be-
scheidener machen. Und wenn Gott uns in die Verantwortung ruft, heißt das: 
Wir müssen lernen, unseren Glauben und seine Handlungsfolgen zu erklären; 
anderen zu erklären – Menschen,die wirklich anders sind als wir, anders denken, 
anders leben, anders glauben, oder eben gar nicht glauben. Das ist die Welt, in 
der wir heute gläubig und glaubwürdig zu sein versuchen: die Welt der religiö
sen, weltanschaulichen Vielfalt.

Nun gibt es aber noch eine weitere Art von Verantwortung – neben der auf-
rüttelnden Frage Gottes und der lernbereiten Gestaltung der Welt miteinander. 
Gott ruft uns in die Verantwortung – das zeigt sich auch darin, dass viele von 
Ihnen Aufgaben haben, die folgenschwere Entscheidungen verlangen. Sie haben 
Einfluss auf das Leben vieler. Sie sind an Schaltstellen tätig. Sie „haben Verant-
wortung“ in diesem Sinn. Deshalb sage ich nicht nur „Gott ruft uns zur Verant-
wortung“, sondern „Gott ruft uns in die Verantwortung“: Er hat uns an Orte ge-
stellt, an denen es auf unsere Klugheit ankommt, an denen wir Entscheidendes 
ermöglichen können: Wo wir Gutes bewirken können, aber auch das, was sich 
dann als verkehrt herausstellt; wo wir erheblichen Schaden anrichten können. 
Das gehört zur Verantwortung. 

Wo wir unsere Verantwortung spüren, fragen wir uns deshalb auch, ob wir 
richtig entscheiden. Als Gläubige in Verantwortung lautet die Frage: Wählen wir 
wirklich das, was Gott will? Sind wir, auch wo wir gar keine große Entscheidung 
anstehen sehen, seinem Willen treu? Und: Wie können wir das herausfinden? 
Hier helfen uns natürlich unsere jeweiligen heiligen Texte. Von der Ur-Kunde 
unseres Glaubens wollen wir uns mehr und mehr prägen lassen. Sie schenkt uns 
Orientierung. Jedoch gibt sie selten die unmittelbare Antwort für heute. Jede(r) 
von uns steht vor Weichenstellungen und fragt:Was ist der bessere Weg fürmich 
und meine Gemeinschaft und für unsere Gesellschaft? Wieviel Anpassung ist 
notwendig, und wieviel Abgrenzung? Wer ist die richtige Person für diese oder 
jene Aufgabe? Welche Menschen übersehen wir gerade, welche Entwicklungen, 
welche Gefahren und welche Chancen? Dabei scheint es mitunter, dass andere 
sich ihrer Sache sicherer sind als wir selbst. Voller Überzeugung behaupten sie: 
„So muss es gemacht werden, das ist Gottes Wille!“ Und dann stellt sich nicht 
selten heraus,dass sie falsch liegen.Nicht wer am lautesten daherkommt, nicht 
wer den Gotteswillen oder das Schriftwort klar verstanden zu haben behauptet, 
hat deshalb schon recht.

Ein Stil des Geistes 

Was hilft zum verantwortlich Entscheiden? „Überlieferte Weisheit für den inter-
religiösen Dialog“, dazu will ich heute sprechen; und das heißt: Wir sind uns in 

8

Nachfolge



3	 Ein frühes Beispiel: Paulus betet, dass die Gemeinde den Willen Gottes ganz erkennen kann „in al-
ler Weisheit und geistlichen Einsicht“ (Kolosser 1,9).

manchen Glaubensfragen nicht einig und wollen doch miteinander reden; um 
einander besser zu verstehen und um uns in Weltfragen auch zu verständigen. 
Wir müssen gut entscheiden, ohne uns in allem einigen zu können. Was uns 
auf dem Weg zur Entscheidung hilft, ist oft die „überlieferte Weisheit“. Jede Ge-
meinschaft hat ihre eigene überlieferte Weisheit, lebt aus ihr, versteht sich aus 
ihr, entscheidet mit ihr. Für diese überlieferten Weisheiten haben die verschie-
denen Religionen verschiedene Bezeichnungen. Christ(inn)en sprechen hierbei 
oft von der „geistlichen Tradition“. Warum „geistlich“?

Die große Selbstsicherheit entlarvt sich, wie gesagt, leicht als nur scheinbare 
Treue zu Gott. Die wahre Treue ist für gewöhnlich weniger laut. Sie spricht auch 
nicht unsere erste schnelle Stimmung an – wie ein Volksverhetzer es versucht. 
Die wahre Treue zu Gott hat ihren eigenen „Stil“: Sie braucht Zeit, Stille und Be
scheidenheit. Wahre Treue beruft sich auch nicht auf die angebliche Sicherheit 
im Buchstaben, in der Wort-Wörtlichkeit einer Schrift. Sie kann viel schöpferi
scher sein; und sie ist rücksichtsvoll, denn sie muss die Welt nicht in zwei krass 
entgegengesetzte Bereiche einteilen: wir gegen die anderen, Offenbarung gegen 
Vernunft, göttlich gegen weltlich; denn wahre Treue kann versöhnen. Dieser 
„Stil“ ist typisch für die Atmosphäre des heiligen Geistes. Schon die ersten 
Christen bezeichneten die wahre Treue zu Gott deshalb als „geistlich“.3

Daher besinnen sich die verschiedenen Traditionen des Christentums voral
lem, wenn eine Zeit uns verwirren will, auf das geistliche Verständnis, auf das 
geistliche Gespräch, auf das geistliche Leben. Das heißt gerade nicht, sich eigen-
sinnig zurückziehen. Geistlich heißt vielmehr hörend leben und kreativ, offen 
für das, was Gott in dieser Welt wirken will, und bereit, sich darauf einzulassen, 
wie Gott in dieser Welt wirken will: nämlich durch den Geist.

Heute bezeichnen viele dieses geistliche Leben als „Spiritualität“. Entspre-
chend sagen auch arabischsprachige Christ(inn)en rūhānīya. Muslime haben 
für eine ganz ähnliche Sache ein etwas anderes Wort. Sie sagen statt „geistlich“ 
eher ma‘nawī bzw. manevi. Das ist auch für uns Christ(inn)en eine weiterführen-
de Bezeichnung. Denn wenn man ma‘nawī sagt, bezieht man das „Geistliche“ 
auf das, was uns „angeht“, auf den „tieferen Sinn“, den Sinn von Texten, den 
Sinn des Lebens.

Was im Religionsbetrieb fehlt

Von dieser Weisheit der geistlichen Überlieferungen wollen wir heute Abend 
sprechen. Dabei ist das Geistliche nichts Außerordentliches. Es muss nicht ei-
ner bestimmten Menschenklasse vorbehalten sein – den „Geistlichen“ – und 
sich in begeisternden Schriften ausdrücken, in faszinierender Mystik oder un-

9

Spiritualität als Weltverantwortung



glaublichen Wundern. Traditionell wurde ein geistliches Leben in den Familien 
eingeübt. Wir können die Spiritualität in der Normalität suchen, die Mystik 
des Alltags betrachten, die geistlichen Wege gewöhnlicher Gläubiger; wenn sie 
uns nur helfen, unser Leben aus dem immer neuen Hören auf Gott zu gestal-
ten. Die überlieferte Weisheit des geduldigen Hörens auf den Herrn kommt in 
den hochbürokratischen Institutionen unseres Glaubens zu kurz. Das ist mein 
Eindruck. Die Herzensbildung aus dem Glauben droht vergessen zu gehen. Wir 
bauen unsere Religionen wie Behörden auf. Wir haben Kanzeln fürs Predigen und 
Netzwerke fürs soziale Engagement, wir haben Einrichtungen für theologische 
Forschung und Lehre, wir bilden seelsorgliches Personal aus. Wir haben vieler
orts religiösen Schulunterricht; wir errichten eindrucksvolle Gotteshäuser und 
veranstalten feierliche Gottesdienste: Das sind Zeichen, dass wir Verantwortung 
übernehmen. Aber sind diese Aktivitäten getragen vom immer neuen Hören auf 
Gott? Wo sind unsere Räume der Stille? Haben wir die Orte der religiösen Erfah-
rung, unsere geistlichen Zentren, Klöster, Exerzitienhäuser nicht vernachlässigt, 
die Schulen des hörenden Betens mitunter belächelt? Haben wir die Traditionen 
der geistlichen Begleitung, die alten oder neuentdeckten Wege der Suche nach 
dem Gotteswillen in den Hintergrund gerückt, die überlieferte Weisheit unseres 
Glaubenslebens? Wenn sie uns verloren geht, wird all unser religiöses Organisie-
ren Bluff, ödes Gedöns.

Noch sind die Weisheitswege unserer Traditionen glücklicherweise nicht ver
schüttet. Es gibt sie; es gibt unter ihnen zwar Scharlatanerie und spirituelle Show. 
Aber es gibt auch weiterführende Pfade. Innerhalb unserer Religionen haben ver
schiedene Gemeinschaften sogar noch einmal unterschiedliche Glaubensstile 
und Frömmigkeitsformen, folgen unterschiedlichen intuitiven oder methodi
schen Lebenswegen. Es gibt eben verschiedene Spiritualitäten. Sie können man
ches voneinander lernen. Sie können so sprechen, dass auch andere deren Weis-
heit verstehen. Das versuche ich hier zu zeigen. Vom Weg der Unterscheidung ist 
derzeit viel die Rede. Papst Franziskus unterstreicht immer wieder, wie wichtig sie 
ihm ist, etwa die „Kunst der pastoralen Unterscheidung“ (Das Geschenk der Beru-
fung zum Priestertum, 43; 120). Aber was soll das denn bitte sein: Unterscheiden?

Gemeint ist natürlich nicht das soziale Unterschiede-Machen; nicht das Dis
kriminieren,aber auch nicht ein Sich-voneinander-Absetzen imidentitätssuchen-
den Gegenprofil. Mit „Unterscheiden“ ist auch nicht nur das philosophische 
Unterscheiden angesprochen: das Differenzieren. Dabei ginge es um Wortbedeu
tungen, um Begriffsabgrenzungen, und dann um die Einsicht, dass jede Situation 
wieder anders ist. Ein solches Unterscheiden ist hilfreich; aber hier geht es um 
mehr. Es geht um das geistliche Unterscheiden. Das ist eine Kunst. Will sagen: Es 
gibt zwar Regeln; aber mit einfachem Regelbefolgen kommt man nicht wirklich 
weiter. Es braucht auch ein Gespür, wie die Regeln anzuwenden sind. Das geht 
nur in Weisheit: intuitiv und kreativ.

10

Nachfolge



4	 Gaudete et exsultate, Nr. 170. Deutsche Übersetzung weicht von der offiziellen ab.
5	 Das Gnadengeschenk (chárisma) der Unterscheidungen (Plural: diakríseis) der Geister, 1 Korinther 

12,10.
6	 1 Johannes 4,1 (dokimázein, wie etwa auch Metall im Feuer auf seine Reinheit zu prüfen ist). Eben-

dort heißt es auch ausdrücklich, dass es viele Pseudopropheten gibt.
7	 Römer 12,2: „Und gleicht euch nicht dieser Welt an, sondern lasst euch verwandeln durch die Er-

neuerung des Denkens, damit ihr prüfen und erkennen könnt, was der Wille Gottes ist: das Gute, 
Wohlgefällige und Vollkommene!“

8	 Das dokimázein aus Römer 12,2 („prüfen und erkennen, was der Wille Gottes ist“) und/oder aus 
Römer 2,18 („beurteilen, worauf es ankommt“) geben eine ganze Reihe von Übersetzungen mit 
Formen von discern- wieder: z.B. die New Revised Standard Version und die New American Bible, La 
Palabra, die Traduction Œcuménique de la Bible, die Bible de Genève von 1669 und die Nouvelle 
Édition de Genève sowie die Bibbia CEI in alter und neuer Ausgabe.

Mit Jesus unterscheiden
	
Geistliches Unterscheiden beginnt bei der Einsicht, dass es verschiedene Wege 
gibt und wir nun den richtigen finden müssen, ohne dass eindeutige Sicherheit 
garantiert ist,weder durch göttlichen Fingerzeig noch durch perfektes Informiert-
sein: „Zwar stützt sich die geistliche Unterscheidung auf menschliche, philoso
phische, psychologische, soziologische und moralische Weisheit. Sie geht jedoch 
darüber hinaus. Nicht einmal die noch so weisen Kirchenregeln genügen für sie. 
Denn Unterscheidung ist ein Gottesgeschenk. Durchaus: sie braucht Vernunft 
und Klugheit; übersteigt diese aber. Sie möchte nämlich das Geheimnis des ein-
zigartigen und unwiederholbaren Plans erfassen, den Gott für jeden einzelnen 
Menschen hat und der sich verwirklicht inmitten unterschiedlichster Lebens
umstände und auch inmitten verschiedenster Einschränkungen.“4

Warum heißt dieses Hören auf den Gotteswillen „Unterscheiden“? Das Wort 
entstammt der ältesten christlich-spirituellen Weisheit.Zuerst einmal geht es um 
ein Unterscheiden zwischen dem, was von Gottes gutem Geist kommt und was 
vom Pseudogeist kommt. Solches Unterscheiden ist immer notwendig, wenn je
mand sagt, er oder sie spreche im Namen Gottes. Es könnte ja genauso gut eine 
Falschprophetie sein. Daher unterstreicht Paulus, dass es eine wichtige Geistes-
gabe gibt, die „Unterscheidung der Geister“.5 Der Sache nach kennt das Problem 
auch der Koran. Denn nicht alles, was sich wie die Offenbarungsstimme anhört, 
ist deswegen schon von Gott. Es könnte auch „böse Einflüsterung“ sein: waswās, 
wie die letzte Koransure weiß (an-Nās 114:4.5.).

Paulusnennt dasErkennenvon angeblicherundechter prophetischer Verkün
digung, wie gesagt, „Unterscheiden“; Johannes fordert, ebenfalls im Neuen Tes
tament, die Christ(inn)en ganz ähnlich dazu auf, die Geister zu „prüfen“.6 Prüfen 
sollen Christ(inn)en entsprechend überhaupt, was der Wille Gottes ist7; d.h.: Sie 
müssen herausfinden, was sie im Sinne Gottes tun sollen, wie sie leben und han
deln sollen, was das wahrhaft Gute in diesem Augenblick ist. In vielen moder-
nen Sprachen heißt auch dieses hörende Herausfinden des Gotteswillens „Unter-
scheiden“.8

11

Spiritualität als Weltverantwortung



Und wie geht es nun, das Unterscheiden? Ich glaube, wir können es am besten 
an Jesus selbst beobachten. In der Nacht vor Karfreitag ist Jesus klar, dass er ver-
haftet wird, wenn er jetzt nicht flieht. Das Markusevangelium schildert diesen 
Augenblick so: „Da ergriff ihn Furcht und Angst“ (Mk 14,33). Eine Stimmung 
hat Jesus gepackt. Sie scheint ihn zu fesseln. Er betet nämlich jetzt: „Nimm die
sen Kelch von mir!“ (Markus 14,3) Mit anderen Worten: bitte keinen Verrat 
durch einen Freund, keine Gefangennahme, keine Verurteilung, keinen Folter-
tod. Furcht und Angst haben ihn ergriffen, aber sie haben ihn doch nicht völlig 
im Griff. Denn Jesus kann auch jetzt noch Gott wie gewohnt ansprechen – als 
ganz nah: „Abba, Vater“.  Und er kann auch jetzt noch von den schöpferischen 
Überraschungen Gottes sprechen: „Abba, Vater, alles ist dir möglich“ (Mk 14,36). 
Furcht und Angst scheinen ihm zwar das Herz verschlossen zu haben. Sein Beten 
wirkt so, also wollte er Gott und dessen Möglichkeiten nur noch zum Selbst-
schutz nutzen, aber er lässt sich von seiner Beklommenheit nicht festlegen. Er 
nimmt die Angst nicht als Zustand hin, sondern greift sie als Bewegung auf. 

In diesem Augenblick geschieht etwas Neues. Jesus bleibt nicht bei seinem 
Gebet „Nimm diesen Kelch von mir!“. Beten ist nämlich nicht: Ich gebe schnell 
meine Bestellung auf, und dann habe ich ein Recht auf Lieferung. Beten ist keine 
Bestellung, sondern eine Begegnung; und deshalb eine Bewegung. So kann Beten 
uns verwandeln. Das war auch bei Jesu Gebet am Ölberg so. Im Beten verwan-
delt sich sein Gebet. Insgesamt lauten Jesu Gebetsworte – mit der geschehenden 
Verwandlung – so: „Abba, Vater, alles ist dir möglich. Nimm diesen Kelch von 
mir! Aber nicht, was ich will, sondern was du willst“ (ebd.).

In seiner schlimmsten Stunde hat Jesus – trotz allem – gespürt: seine Angst 
will zum Zustand werden, seine Furcht will ihn fesseln. Sie ist ihm aber zur Be
wegung geworden, die ihn zum Beten brachte, und so spürte er wieder, wie ihn 
der Wille und Sinn Gottes aus seinem Eigensinn herausholte. Jesus konnte sich 
wieder auf Gott verlassen, wie man es im Deutschen treffend sagt; alle Selbstsor
ge verlassen, auf ihn hin. Jesus war nicht mehr festgelegt von der Angst. Er 
konnte wieder hinausgreifen in die Freiheit. Das aber bedeutete für ihn gerade 
nicht die Flucht. Es war keineswegs die Entscheidung für den bequemeren Weg; 
und es war auch kein heldenhafter Willensakt. Jesus konnte nur noch beten; 
aber so war die Angst schon zur Bewegung geworden, und er konnte sich wieder 
anziehen lassen von Gottes Geschichte: Gott siegt durch die Hingabe, die Schwä-
che, die scheinbare Ausweglosigkeit hindurch. So konnte Jesus spüren, dass Got
tes Geschichte, Gottes Plan, Gottes Wille freier und sicherer und besser ist als 
alles, was ein angstbesetztes Herz sieht, und als alles, was Menschen einander 
antun können.

Das ist der Grund unseres Gottvertrauens. Ich kann „mich auf ihn verlassen“. 
So ist mein Herz wieder frei, zu spüren, was Gott mit mir vorhat; und was ich 
tun soll, und dass ich es tun kann, weil ich von ihm die Kraft dazu bekomme. So 

12

Nachfolge



9	 Auch die Unterscheidung der Geister nach Ignatius von Loyola († 1556) lässt sich aus der Erfahrung 
Jesu im Garten Gethsemani verstehen. Denn Ignatius nennt den Übergang von der Stimmungsbe
stimmtheit zum Vatervertrauen: „Trost“. Trost ist für ihn Wachstum von Glaube, Hoffnung und 
Liebe (Geistliche Übungen, Nr. 316). Damit fasst er den Mittelpunkt des geistlichen Lebens nicht als 
Zustand, sondern als Bewegung. Wenn er von „Bewegungen“ (mociones) in der Seele spricht (Geist-
liche Übungen, Nr. 313), steht er in aristotelischer Tradition, wo der Affekt eine Seelenbewegung ist 
(tēs psychēs kinēsis), versteht und unterscheidet die Bewegung nun aber aus ihrer Orientierung auf 
Gottes Willen. 

getröstet, getrost9 kann ich seinen Willen unterscheiden – also ihn spüren und 
mich gelassen auf ihn einlassen. Auch Jesus konnte ja beim Beten in Gethsemani 
empfinden, dass der Weg Gottes der gute Weg ist, selbst wenn es jetzt erst ein Lei-
densweg ist.

Eine Gesellschaft inspirieren
	
Das Durcheinander und Miteinander in Deutschland bringt uns einmal besser zu
sammen, und ein ander Mal auseinander. Der christlich-islamische Dialog ist ein 
Ort besonderer Verantwortung: Es geht um die Treue zu Gott und um die Gestal-
tung der Zukunft; und das nicht selten unter Anspannung. Ich erinnere mich, wie 
ein interreligiöses Podium vom Dialog in die Debatte stürzte und wie ich sauer 
wurde, weil ich mich von einer muslimischen Diskussionsteilnehmerin ungerecht 
behandelt fühlte. Viele von Ihnen werden solche Augenblicke kennen. Die Spiri
tualität meiner Tradition,unsere überlieferte Weisheit sagthier: Empfinden, wie 
mich jetzt die falsche Kraft packen will; sie ist falsch, weil sie mich festlegen will. 
Aus der Gefangenschaft kommen wir nur heraus, wenn wir wahrnehmen, dass 
wir die Stimmung nicht als Zustand hinnehmen müssen, sondern als Bewegung 
aufgreifen können, um uns neu der Einladung Gottes zu stellen. Er ruft uns zurück 
in seine gute Geschichte, von der wir ein Teil sind: So können wir uns wieder auf 
Gott verlassen und gelassen, rücksichtsvoll, umsichtig das Jetzt mitgestalten.

Als ich mich auf dem erwähnten Podium von der Kollegin angegriffen fühlte 
und merkte, wie ich innerlich einen sarkastischen Schlagabtausch plante, konnte 
ich mir plötzlich sagen: Ich bin freier und glücklicher und mehr ich selbst, wenn 
ich mich nicht provozieren lasse, sondern auch diesen Augenblick als Gottes Ge-
schichte sehe und in seinem Stil weitergehe.

Etwas Ähnliches hatte ich zuvor bei einem ägyptischen Freund erlebt. In ei-
ner heftigen Diskussion als einziger Muslim hatte er den Faden verloren. Nach 
kurzem aufgeregtem Blick sagte er kaum vernehmbar: bi-smi llāhi r-rahmāni r-ra
hīm, also „im Namen Gottes, des barmherzigen Erbarmers“. Er erinnerte sich da
ran, dass er im Namen Gottes zu diesem Dialog gekommen war. Das gab ihm 
die Gelassenheit zurück; und schon hatte er auch seinen Gesprächsfaden wieder. 
Vielleicht war das etwas Ähnliches wie unsere geistliche Unterscheidung zwi-
schen Steckenbleiben in einer Stimmung und Bewegung zur neuen Bereitschaft 
für Gottes Plan.

13

Spiritualität als Weltverantwortung



Dieses geistliche Unterscheiden ist kein Trick für meine Gefühls-Wellness. Es ist 
eine Möglichkeit, wie ich verantwortlicher leben kann. Solche Schätze überliefer-
ter Weisheit liegen in all unseren Traditionen. Wir müssen sie denen vermitteln, 
die uns anvertraut sind und die uns vertrauen. Wir müssen diese Schätze auch 
selbst heute neu entdecken und auf uns wirken lassen; und wir können sie auch 
einander erklären und miteinander einüben, über die Grenzen hinaus, die zwi-
schen unseren Traditionen zu verlaufen scheinen. 

Ich freue mich, dass mit den Muslimen zu uns auch „der Islam“ mit seinen 
verschiedenen geistlichen Traditionen gekommen ist. Viele von uns haben schon 
eindrucksvolle Gläubige und hochspannende Autoren einer fremden Spiritualität 
kennenlernen dürfen; aber es gibt für uns alle noch viel zu entdecken und zu ver-
mitteln. Es gibt in unseren theologischen, mystischen, asketischen, philosophi-
schen, dichterischen und volksfrommen Traditionen überlieferte Weisheiten, die 
das Miteinander hierzulande mitprägen können, die das religiöse Denken tragen 
und weiterentwickeln können, die uns neue Gesichtspunkte in der Ethik aufzei
gen können, die neue Ideen für die Wertevermittlung und Lebensgestaltung ein
bringen können. Ich kann mir ein Deutschland vorstellen, in dem verschiedene 
Traditionen ausstrahlende Institutionen pflegen, etwa Häuser für geistliche Übun
gen, Lehrstühle für geistliche Theologie, Lernorte für geistliche Begleiter(innen). 
Ich kann mir ein Zusammenleben vorstellen, das von geistlichen Zentren ver-
schiedener Religionen inspiriert ist, mit gut ausgebildeten Begleiter(inne)n; aus-
gebildet, damit sie den empfindlichen Raum des Seelenlebens, des geistlichen Ge-
sprächs, des persönlichen Vertrauens nicht für eigene Zwecke missbrauchen, sich 
nicht als manipulative Gurus aufspielen, sondern zurückhaltend das persönliche 
Wachstum der Menschen begleiten, die sich auf die Gottsuche gemacht haben. 
Ich kann mir eine Gesellschaft vorstellen, in der verschiedene Stile, jüdisch oder 
christlich oder muslimisch „geistlich“ zu leben, sich gegenseitig herausfordern 
und beschenken. Wenn wir unsere Verantwortung ernst nehmen, brauchen wir 
das; und Gott ruft uns in die Verantwortung.

14

Nachfolge


