Nachfolge

Felix Kérner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. theol., Dr. phil., Professor fiir
Dogmatik und Theologie der Religionen an
der Pépstlichen Universitdt Gregoriana

koerner@unigre.it

Spiritualitat als Weltverantwortung

Muslime und Christen in Deutschland'

In die Verantwortung gerufen

Gott ruft uns in die Verantwortung. Mit diesem Satz erkldre ich gern, was der
Koran den Menschen sagt. Gott ruft uns in die Verantwortung. Was bedeutet
das? Der Koran fiihrt uns eine Gottesbegegnung am Ende der Geschichte vor
Augen, und zwar drastisch: Er zeigt eine Gerichtsszene. Gott wird uns Fragen
stellen. Damit zieht er uns zur Rechenschaft. Sogar einige der Rechenschaftsfra-
gen horen wir im Koran; etwa die, was wir im Laufe unseres Lebens mit unseren
Sinnen angefangen haben, mit Sehen und Héren — und wie wir unseren fu’ad
gebraucht haben, also ,Herz und Verstand” (al-Isra’ 17:36); und Gott wird uns
dem Koran zufolge fragen, ob wir treu zu unseren Verpflichtungen gestanden
haben, besonders gegeniiber den Bediirftigsten (al-Isra’ 17:34). Gott fragt nicht,
weil er es nicht wiisste, sondern weil wir selbst wissen konnen und einsehen sol-
len, was gut ist. Denn: Gott ruft uns in die Verantwortung. Das heif3t also erst
einmal, es geht um die Beantwortung von Fragen; und natiirlich nicht nur um
Antworten am Ende der Zeit. Uber das Geschichtsende spricht der Koran, damit
wir uns die Frage schon heute stellen: Wie gehst du mit deinen Lebensmoglich-
keiten um??

Gott ruft uns in die Verantwortung — das ist aber keine Drohung, die uns in
unserer Entfaltung blockieren will. Das ist nicht der Sinn der koranischen Ge-

1 Vortrag beim ersten ,Dialogempfang” der Deutschen Bischofskonferenz fiir Muslime unter dem
Titel ,Uberlieferte Weisheit fiir den interreligiosen Dialog. Was ist geistliche Unterscheidung?” (13.
April 2018, Haus am Dom, Frankfurt am Main).

2 In einem Koranvers lautet die Frage sogar: ,Warum helft ihr einander nicht?“ (as-Saffat 37:24). Al-
lerdings kann der Vers auch anders verstanden werden, namlich als Spott: Worauf man sich falsch-
lich im Diesseits statt auf Gott verlassen hatte, das hilft im Endgericht rein gar nichts.



Spiritualitat als Weltverantwortung

richtsworte; und das wére auch genau die Falle aus dem Talente-Gleichnis Jesu.
Darin erzdhlt er von drei Dienern; der dritte von ihnen hat sein ,Talent”, das
ihm anvertraute Geld, vergraben, statt es zu investieren und etwas zu riskieren.
Als dieser Diener zur Verantwortung gezogen wird, begriindet er sein Handeln

so — oder besser, sein Nicht-Handeln: , Weil ich Angst hatte, habe ich dein Geld
in der Erde versteckt” (Matthdus 25,25). Jesus zeigt, dass eine solche Angst eine
missverstandene Ehrfurcht wire. Nein, Gott ruft uns nicht in eine Gerichtsangst,
die uns verschliefdt. Er ruft uns vielmehr in die Verantwortung, damit wir jetzt in
»Sorge fiir das gemeinsame Haus“ leben. So hat es Papst Franziskus ausgedriickt.
In seiner Umwelt-Enzyklika ruft auch er uns in die Verantwortung-vor den jun-
gen Menschen; denn sie werden die Folgen unserer Unverantwortlichkeit zu
tragen haben. Er ruft uns in die Verantwortung vor allem gegeniiber den Armen;
denn die in der grof3ten Not haben auch am meisten an unserer Gedankenlosig-
keit zu leiden. Papst Franziskus lddt uns deshalb ,zu einem neuen Dialog ein tiber
die Art und Weise, wie wir die Zukunft unseres Planeten gestalten” (Laudato si’,
Nr. 14). Gestalten! Das heifdt: nicht erstarren aus Angst vor der Rechenschaft; son-
dern lernbereit, gesprachsbereit, risikobereit und korrekturbereit fiir diese Welt
sorgen — das ist die Verantwortung, in die Gott uns ruft.

Unsere Verantwortung Gott gegeniiber macht uns also welt-verantwortlich,
verantwortlich vor unseren Mitmenschen. So sehen wir uns auch als Christ(inn)en
und Muslime in eine Verantwortung voreinander gerufen. Nicht, dass wir immer
in der Verteidigung wéren, sondern: Weil Gott uns in die Verantwortung stellt,
packen wir miteinander die Herausforderungen an, denen wir als Gesellschaft
in Deutschland und als Land in Europa gemeinsam gegeniiberstehen, aber auch
die Herausforderungen aufgrund der Unterschiede zwischen den verschiedenen
Gruppen. Verantwortlich heif3t hier immer: Uns ist diese Welt anvertraut. Sie ha-
ben wir als die, die wir sind, mit unseren verschiedenen Lebens- und Denkwei-
sen, zusammen zu schiitzen und zu entwickeln.

Verantwortungstréager vor Lebensentscheidungen

Nun spiiren wir allerdings, dass viele unserer Zeitgenoss(inn)en ihr Leben nicht
nur anders von Gott her verstehen, sondern gar nicht von Gott her verstehen.
Sie verstehen sich vielmehr als nicht glaubig. Sie halten eine Weltdeutung aus
dem Glauben mitunter fiir tiberholt. Wie gehen wir damit um? Ein junger Islam-
Theologe aus Ankara hat mir vor Jahren erzdhlt, wie es ihm erging, als er — in
Miinchen - seinen ersten leibhaftigen Atheisten traf. Er gestand mir, dass er sich
gefragt hatte: Wie kann man so blind sein, nicht zu glauben? Das klingt vielleicht
hochmiitig, war aber vor allem ein Zeichen dafiir, was diese Begegnung in ihm
ausgelost hatte: Er empfand sich herausgerissen aus der Selbstverstdndlichkeit des
Glaubens. Das kann uns verunsichern. Die Begegnung mit Nicht-Gldubigen kann



Nachfolge

uns jedoch auch dankbar machen fiir das Geschenk, dass wir glauben kénnen;
so kann uns das Bewusstsein, dass es nun einmal auch Nicht-Gldubige gibt, be-
scheidener machen. Und wenn Gott uns in die Verantwortung ruft, heif3tdas:
Wir miissen lernen, unseren Glauben und seine Handlungsfolgen zu erkldren;
anderen zu erklaren — Menschen, die wirklich anders sind als wir, anders denken,
anders leben, anders glauben, oder eben gar nicht glauben. Das ist die Welt, in
der wir heute gldubig und glaubwiirdig zu sein versuchen: die Welt der religio-
sen, weltanschaulichen Vielfalt.

Nun gibt es aber noch eine weitere Art von Verantwortung — neben der auf-
rittelnden Frage Gottes und der lernbereiten Gestaltung der Welt miteinander.
Gott ruft uns in die Verantwortung — das zeigt sich auch darin, dass viele von
Thnen Aufgaben haben, die folgenschwere Entscheidungen verlangen. Sie haben
Einfluss auf das Leben vieler. Sie sind an Schaltstellen tétig. Sie ,,haben Verant-
wortung” in diesem Sinn. Deshalb sage ich nicht nur ,Gott ruft uns zur Verant-
wortung”, sondern ,Gott ruft uns in die Verantwortung”: Er hat uns an Orte ge-
stellt, an denen es auf unsere Klugheit ankommt, an denen wir Entscheidendes
ermoglichen konnen: Wo wir Gutes bewirken konnen, aber auch das, was sich
dann als verkehrt herausstellt; wo wir erheblichen Schaden anrichten kénnen.
Das gehort zur Verantwortung.

Wo wir unsere Verantwortung spiiren, fragen wir uns deshalb auch, ob wir
richtig entscheiden. Als Gldubige in Verantwortung lautet die Frage: Wéhlen wir
wirklich das, was Gott will? Sind wir, auch wo wir gar keine grof3e Entscheidung
anstehen sehen, seinem Willen treu? Und: Wie konnen wir das herausfinden?
Hier helfen uns natiirlich unsere jeweiligen heiligen Texte. Von der Ur-Kunde
unseres Glaubens wollen wir uns mehr und mehr prigen lassen. Sie schenkt uns
Orientierung. Jedoch gibt sie selten die unmittelbare Antwort fiir heute. Jede(r)
von uns steht vor Weichenstellungen und fragt: Was ist der bessere Weg fiirmich
und meine Gemeinschaft und fiir unsere Gesellschaft? Wieviel Anpassung ist
notwendig, und wieviel Abgrenzung? Wer ist die richtige Person fiir diese oder
jene Aufgabe? Welche Menschen iibersehen wir gerade, welche Entwicklungen,
welche Gefahren und welche Chancen? Dabei scheint es mitunter, dass andere
sich ihrer Sache sicherer sind als wir selbst. Voller Uberzeugung behaupten sie:
»50 muss es gemacht werden, das ist Gottes Wille!” Und dann stellt sich nicht
selten heraus, dass sie falsch liegen.Nicht wer am lautesten daherkommt, nicht
wer den Gotteswillen oder das Schriftwort klar verstanden zu haben behauptet,
hat deshalb schon recht.

Ein Stil des Geistes

Was hilft zum verantwortlich Entscheiden? , Uberlieferte Weisheit fiir den inter-
religiosen Dialog”, dazu will ich heute sprechen; und das heifdt: Wir sind uns in



Spiritualitat als Weltverantwortung

manchen Glaubensfragen nicht einig und wollen doch miteinander reden; um
einander besser zu verstehen und um uns in Weltfragen auch zu verstandigen.
Wir miissen gut entscheiden, ohne uns in allem einigen zu kénnen. Was uns
auf dem Weg zur Entscheidung hilft, ist oft die ,liberlieferte Weisheit”. Jede Ge-
meinschaft hat ihre eigene tiberlieferte Weisheit, lebt aus ihr, versteht sich aus
ihr, entscheidet mit ihr. Fur diese uiberlieferten Weisheiten haben die verschie-
denen Religionen verschiedene Bezeichnungen. Christ(inn)en sprechen hierbei
oft von der ,geistlichen Tradition”. Warum , geistlich“?

Die grof3e Selbstsicherheit entlarvt sich, wie gesagt, leicht als nur scheinbare
Treue zu Gott. Die wahre Treue ist fiir gewohnlich weniger laut. Sie spricht auch
nicht unsere erste schnelle Stimmung an — wie ein Volksverhetzer es versucht.
Die wahre Treue zu Gott hat ihren eigenen ,Stil“: Sie braucht Zeit, Stille und Be-
scheidenheit. Wahre Treue beruft sich auch nicht auf die angebliche Sicherheit
im Buchstaben, in der Wort-Wortlichkeit einer Schrift. Sie kann viel schopferi-
scher sein; und sie ist riicksichtsvoll, denn sie muss die Welt nicht in zwei krass
entgegengesetzte Bereiche einteilen: wir gegen die anderen, Offenbarung gegen
Vernunft, gottlich gegen weltlich; denn wahre Treue kann versohnen. Dieser
,Stil“ ist typisch fir die Atmosphére des heiligen Geistes. Schon die ersten
Christen bezeichneten die wahre Treue zu Gott deshalb als , geistlich”.?

Daher besinnen sich die verschiedenen Traditionen des Christentums voral-
lem, wenn eine Zeit uns verwirren will, auf das geistliche Verstandnis, auf das
geistliche Gesprdch, auf das geistliche Leben. Das heifdt gerade nicht, sich eigen-
sinnig zurtickziehen. Geistlich heif3t vielmehr horend leben und kreativ, offen
fur das, was Gott in dieser Welt wirken will, und bereit, sich darauf einzulassen,
wie Gott in dieser Welt wirken will: ndmlich durch den Geist.

Heute bezeichnen viele dieses geistliche Leben als ,Spiritualitdt”. Entspre-
chend sagen auch arabischsprachige Christ(inn)en rithaniya. Muslime haben
fireine ganz dhnliche Sache ein etwas anderes Wort. Sie sagen statt , geistlich”
eher ma‘nawi bzw. manevi. Das ist auch fiir uns Christ(inn)en eine weiterfiihren-
de Bezeichnung. Denn wenn man ma‘nawl sagt, bezieht man das ,Geistliche”
auf das, was uns ,,angeht”, auf den ,tieferen Sinn“, den Sinn von Texten, den
Sinn des Lebens.

Was im Religionsbetrieb fehlt

Von dieser Weisheit der geistlichen Uberlieferungen wollen wir heute Abend
sprechen. Dabei ist das Geistliche nichts Aufierordentliches. Es muss nicht ei-
ner bestimmten Menschenklasse vorbehalten sein — den ,Geistlichen” — und
sich in begeisternden Schriften ausdriicken, in faszinierender Mystik oder un-

3 Ein frithes Beispiel: Paulus betet, dass die Gemeinde den Willen Gottes ganz erkennen kann ,in al-
ler Weisheit und geistlichen Einsicht” (Kolosser 1,9).



Nachfolge

glaublichen Wundern. Traditionell wurde ein geistliches Leben in den Familien
eingetibt. Wir konnen die Spiritualitdt in der Normalitédt suchen, die Mystik

des Alltags betrachten, die geistlichen Wege gewohnlicher Glaubiger; wenn sie
uns nur helfen, unser Leben aus dem immer neuen Horen auf Gott zu gestal-
ten. Die tiberlieferte Weisheit des geduldigen Horens auf den Herrn kommt in
den hochbiirokratischen Institutionen unseres Glaubens zu kurz. Das ist mein
Eindruck. Die Herzensbildung aus dem Glauben droht vergessen zu gehen. Wir
bauen unsere Religionen wie Behorden auf. Wir haben Kanzeln fiirs Predigen und
Netzwerke fiirs soziale Engagement, wir haben Einrichtungen fiir theologische
Forschung und Lehre, wir bilden seelsorgliches Personal aus. Wir haben vieler-
orts religiosen Schulunterricht; wir errichten eindrucksvolle Gotteshduser und
veranstalten feierliche Gottesdienste: Das sind Zeichen, dass wir Verantwortung
iibernehmen. Aber sind diese Aktivitdten getragen vom immer neuen Horen auf
Gott? Wo sind unsere Rdume der Stille? Haben wir die Orte der religiosen Erfah-
rung, unsere geistlichen Zentren, Kloster, Exerzitienhduser nicht vernachléssigt,
die Schulen des hérenden Betens mitunter beldchelt? Haben wir die Traditionen
der geistlichen Begleitung, die alten oder neuentdeckten Wege der Suche nach
dem Gotteswillen in den Hintergrund geriickt, die tiberlieferte Weisheit unseres
Glaubenslebens? Wenn sie uns verloren geht, wird all unser religitses Organisie-
ren Bluff, 6des Gedons.

Noch sind die Weisheitswege unserer Traditionen gliicklicherweise nicht ver-
schiittet. Es gibt sie; es gibt unter ihnen zwar Scharlatanerie und spirituelle Show.
Aber es gibt auch weiterfithrende Pfade. Innerhalb unserer Religionen haben ver-
schiedene Gemeinschaften sogar noch einmal unterschiedliche Glaubensstile
und Frommigkeitsformen, folgen unterschiedlichen intuitiven oder methodi-
schen Lebenswegen. Es gibt eben verschiedene Spiritualitdten. Sie konnen man-
ches voneinander lernen. Sie konnen so sprechen, dass auch andere deren Weis-
heit verstehen. Das versuche ich hier zu zeigen. Vom Weg der Unterscheidung ist
derzeit viel die Rede. Papst Franziskus unterstreicht immer wieder, wie wichtig sie
ihm ist, etwa die ,Kunst der pastoralen Unterscheidung” (Das Geschenk der Beru-
fung zum Priestertum, 43; 120). Aber was soll das denn bitte sein: Unterscheiden?

Gemeint ist nattirlich nicht das soziale Unterschiede-Machen; nicht das Dis-
kriminieren, aber auch nicht ein Sich-voneinander-Absetzen imidentitdtssuchen-
den Gegenprofil. Mit , Unterscheiden” ist auch nicht nur das philosophische
Unterscheiden angesprochen: das Differenzieren. Dabei ginge es um Wortbedeu-
tungen, um Begriffsabgrenzungen, und dann um die Einsicht, dassjede Situation
wieder anders ist. Ein solches Unterscheiden ist hilfreich; aber hier gehtes um
mehr. Es geht um das geistliche Unterscheiden. Das ist eine Kunst. Will sagen: Es
gibt zwar Regeln; aber mit einfachem Regelbefolgen kommt man nicht wirklich
weiter. Es braucht auch ein Gespiir, wie die Regeln anzuwenden sind. Das geht
nur in Weisheit: intuitiv und kreativ.

10



Spiritualitat als Weltverantwortung

Mit Jesus unterscheiden

Geistliches Unterscheiden beginnt bei der Einsicht, dass es verschiedene Wege
gibt und wir nun den richtigen finden miissen, ohne dass eindeutige Sicherheit
garantiert ist, weder durch gottlichen Fingerzeig noch durch perfektes Informiert-
sein: ,,Zwar stiitzt sich die geistliche Unterscheidung auf menschliche, philoso-
phische, psychologische, soziologische und moralische Weisheit. Sie gehtjedoch
dariiber hinaus. Nicht einmal die noch so weisen Kirchenregeln geniigen fiir sie.
Denn Unterscheidung ist ein Gottesgeschenk. Durchaus: sie braucht Vernunft
und Klugheit; tibersteigt diese aber. Sie mochte ndmlich das Geheimnis des ein-
zigartigen und unwiederholbaren Plans erfassen, den Gott fiir jeden einzelnen
Menschen hat und der sich verwirklicht inmitten unterschiedlichster Lebens-
umstdnde und auch inmitten verschiedenster Einschrankungen.“4

Warum heif$t dieses Horen auf den Gotteswillen ,,Unterscheiden”? Das Wort
entstammt der édltesten christlich-spirituellen Weisheit. Zuerst einmal geht es um
ein Unterscheiden zwischen dem, was von Gottes gutem Geist kommt und was
vom Pseudogeist kommt. Solches Unterscheiden ist immer notwendig, wenn je-
mand sagt, er oder sie spreche im Namen Gottes. Es konnte ja genauso guteine
Falschprophetie sein. Daher unterstreicht Paulus, dass es eine wichtige Geistes-
gabe gibt, die , Unterscheidung der Geister”.> Der Sache nach kennt das Problem
auch der Koran. Denn nicht alles, was sich wie die Offenbarungsstimme anhort,
ist deswegen schon von Gott. Es konnte auch ,bose Einfliisterung” sein: waswas,
wie die letzte Koransure weif3 (an-Nas 114:4.5.).

Paulusnennt das Erkennen von angeblicherund echter prophetischer Verkiin-
digung, wie gesagt, ,Unterscheiden”; Johannes fordert, ebenfalls im Neuen Tes-
tament, die Christ(inn)en ganz dhnlich dazu auf, die Geister zu ,priifen”.¢ Priifen
sollen Christ(inn)en entsprechend tiberhaupt, was der Wille Gottesist’; d.h.: Sie
miissen herausfinden, was sie im Sinne Gottes tun sollen, wie sie leben und han-
deln sollen, was das wahrhaft Gute in diesem Augenblick ist. In vielen moder-
nen Sprachen heifst auch dieses horende Herausfinden des Gotteswillens , Unter-
scheiden”.®

4 Gaudete et exsultate, Nr. 170. Deutsche Ubersetzung weicht von der offiziellen ab.

5 Das Gnadengeschenk (chdrisma) der Unterscheidungen (Plural: diakriseis) der Geister, 1 Korinther
12,10.

6 1 Johannes 4,1 (dokimdzein, wie etwa auch Metall im Feuer auf seine Reinheit zu priifen ist). Eben-
dort heifdt es auch ausdriicklich, dass es viele Pseudopropheten gibt.

7 Romer 12,2: ,Und gleicht euch nicht dieser Welt an, sondern lasst euch verwandeln durch die Er-
neuerung des Denkens, damit ihr priifen und erkennen kénnt, was der Wille Gottes ist: das Gute,
Wohlgefillige und Vollkommene!*”

8 Das dokimdzein aus Romer 12,2 (,,priiffen und erkennen, was der Wille Gottes ist“) und/oder aus
Romer 2,18 (,beurteilen, worauf es ankommt*) geben eine ganze Reihe von Ubersetzungen mit
Formen von discern- wieder: z.B. die New Revised Standard Version und die New American Bible, La
Palabra, die Traduction (Ecuménique de la Bible, die Bible de Geneve von 1669 und die Nouvelle
Edition de Genéve sowie die Bibbia CEI in alter und neuer Ausgabe.

n



Nachfolge

Und wie geht es nun, das Unterscheiden? Ich glaube, wir kdnnen es am besten
an Jesus selbst beobachten. In der Nacht vor Karfreitag ist Jesus Kklar, dass er ver-
haftet wird, wenn er jetzt nicht flieht. Das Markusevangelium schildert diesen
Augenblick so: , Da ergriff ihn Furcht und Angst” (Mk 14,33). Eine Stimmung
hat Jesus gepackt. Sie scheint ihn zu fesseln. Er betet ndmlich jetzt: ,Nimm die-
sen Kelch von mir!“ (Markus 14,3) Mit anderen Worten: bitte keinen Verrat
durch einen Freund, keine Gefangennahme, keine Verurteilung, keinen Folter-
tod. Furcht und Angst haben ihn ergriffen, aber sie haben ihn doch nicht vollig
im Griff. Denn Jesus kann auch jetzt noch Gott wie gewohnt ansprechen - als
ganz nah: ,Abba, Vater”. Und er kann auch jetzt noch von den schopferischen
Uberraschungen Gottes sprechen: , Abba, Vater, alles ist dir méglich” (Mk 14,36).
Furcht und Angst scheinen ihm zwar das Herz verschlossen zu haben. Sein Beten
wirkt so, also wollte er Gott und dessen Moglichkeiten nur noch zum Selbst-
schutz nutzen, aber er ldsst sich von seiner Beklommenbheit nicht festlegen. Er
nimmt die Angst nicht als Zustand hin, sondern greift sie als Bewegung auf.

In diesem Augenblick geschieht etwas Neues. Jesus bleibt nicht bei seinem
Gebet ,Nimm diesen Kelch von mir!“. Beten ist ndmlich nicht: Ich gebe schnell
meine Bestellung auf, und dann habe ich ein Recht auf Lieferung. Beten ist keine
Bestellung, sondern eine Begegnung; und deshalb eine Bewegung. So kann Beten
uns verwandeln. Das war auch bei Jesu Gebet am Olberg so. Im Beten verwan-
delt sich sein Gebet. Insgesamt lauten Jesu Gebetsworte — mit der geschehenden
Verwandlung - so: ,Abba, Vater, alles ist dir mdglich. Nimm diesen Kelch von
mir! Aber nicht, was ich will, sondern was du willst” (ebd.).

In seiner schlimmsten Stunde hat Jesus — trotz allem — gespiirt: seine Angst
will zum Zustand werden, seine Furcht will ihn fesseln. Sie ist ihm aber zur Be-
wegung geworden, die ihn zum Beten brachte, und so spiirte er wieder, wie ihn
der Wille und Sinn Gottes aus seinem Eigensinn herausholte. Jesus konnte sich
wieder auf Gott verlassen, wie man es im Deutschen treffend sagt; alle Selbstsor-
ge verlassen, auf ihn hin. Jesus war nicht mehr festgelegt von der Angst. Er
konnte wieder hinausgreifen in die Freiheit. Das aber bedeutete fiir ihn gerade
nicht die Flucht. Es war keineswegs die Entscheidung fiir den bequemeren Weg;
und es war auch kein heldenhafter Willensakt. Jesus konnte nur noch beten;
aber so war die Angst schon zur Bewegung geworden, und er konnte sich wieder
anziehen lassen von Gottes Geschichte: Gott siegt durch die Hingabe, die Schwi-
che, die scheinbare Ausweglosigkeit hindurch. So konnte Jesus spiiren, dass Got-
tes Geschichte, Gottes Plan, Gottes Wille freier und sicherer und besser ist als
alles, was ein angstbesetztes Herz sieht, und als alles, was Menschen einander
antun konnen.

Das ist der Grund unseres Gottvertrauens. Ich kann , mich auf ihn verlassen”.
So ist mein Herz wieder frei, zu spiiren, was Gott mit mir vorhat; und was ich
tun soll, und dass ich es tun kann, weil ich von ihm die Kraft dazu bekomme. So

12



Spiritualitat als Weltverantwortung

getrostet, getrost’ kann ich seinen Willen unterscheiden - also ihn spiiren und
mich gelassen auf ihn einlassen. Auch Jesus konnte ja beim Beten in Gethsemani
empfinden, dass der Weg Gottes der gute Weg ist, selbst wenn es jetzt erst ein Lei-
densweg ist.

Eine Gesellschaft inspirieren

Das Durcheinander und Miteinander in Deutschland bringt uns einmal besser zu-
sammen, und ein ander Mal auseinander. Der christlich-islamische Dialog ist ein
Ort besonderer Verantwortung: Es geht um die Treue zu Gott und um die Gestal-
tung der Zukunft; und das nicht selten unter Anspannung. Ich erinnere mich, wie
ein interreligioses Podium vom Dialog in die Debatte stiirzte und wie ich sauer
wurde, weil ichmich von einer muslimischen Diskussionsteilnehmerin ungerecht
behandelt fiihlte. Viele von Thnen werden solche Augenblicke kennen. Die Spiri-
tualitit meiner Tradition, unsere tiberlieferte Weisheit sagthier: Empfinden, wie
mich jetzt die falsche Kraft packen will; sie ist falsch, weil sie mich festlegen will.
Aus der Gefangenschaft kommen wir nur heraus, wenn wir wahrnehmen, dass
wir die Stimmung nicht als Zustand hinnehmen miissen, sondern als Bewegung
aufgreifen konnen, um uns neu der Einladung Gottes zu stellen. Er ruft uns zuriick
in seine gute Geschichte, von der wir ein Teil sind: So kdnnen wir uns wieder auf
Gott verlassen und gelassen, riicksichtsvoll, umsichtig das Jetzt mitgestalten.

Als ich mich auf dem erwdhnten Podium von der Kollegin angegriffen fiihlte
und merkte, wie ich innerlich einen sarkastischen Schlagabtausch plante, konnte
ich mir plotzlich sagen: Ich bin freier und gliicklicher und mehr ich selbst, wenn
ich mich nicht provozieren lasse, sondern auch diesen Augenblick als Gottes Ge-
schichte sehe und in seinem Stil weitergehe.

Etwas Ahnliches hatte ich zuvor bei einem 4dgyptischen Freund erlebt. In ei-
ner heftigen Diskussion als einziger Muslim hatte er den Faden verloren. Nach
kurzem aufgeregtem Blick sagte er kaum vernehmbar: bi-smi llahi r-rahmani r-ra-
him, also ,im Namen Gottes, des barmherzigen Erbarmers”. Er erinnerte sich da-
ran, dass er im Namen Gottes zu diesem Dialog gekommen war. Das gab ihm
die Gelassenheit zuriick; und schon hatte er auch seinen Gesprachsfaden wieder.
Vielleicht war das etwas Ahnliches wie unsere geistliche Unterscheidung zwi-
schen Steckenbleiben in einer Stimmung und Bewegung zur neuen Bereitschaft
tiir Gottes Plan.

9 Auch die Unterscheidung der Geister nach Ignatius von Loyola (f 1556) lasst sich aus der Erfahrung
Jesu im Garten Gethsemani verstehen. Denn Ignatius nennt den Ubergang von der Stimmungsbe-
stimmtheit zum Vatervertrauen: , Trost”. Trost ist fiir ihn Wachstum von Glaube, Hoffnung und
Liebe (Geistliche Ubungen, Nr. 316). Damit fasst er den Mittelpunkt des geistlichen Lebens nicht als
Zustand, sondern als Bewegung. Wenn er von ,Bewegungen” (mociones) in der Seele spricht (Geist-
liche Ubungen, Nr. 313), steht er in aristotelischer Tradition, wo der Affekt eine Seelenbewegung ist
(tés psyches kineésis), versteht und unterscheidet die Bewegung nun aber aus ihrer Orientierung auf
Gottes Willen.

13



Nachfolge

Dieses geistliche Unterscheiden ist kein Trick fiir meine Gefiihls-Wellness. Es ist
eine Moglichkeit, wie ich verantwortlicher leben kann. Solche Schitze tiberliefer-
ter Weisheit liegen in all unseren Traditionen. Wir missen sie denen vermitteln,
die uns anvertraut sind und die uns vertrauen. Wir miissen diese Schitze auch
selbst heute neu entdecken und auf uns wirken lassen; und wir konnen sie auch
einander erkldren und miteinander einiiben, tiber die Grenzen hinaus, die zwi-
schen unseren Traditionen zu verlaufen scheinen.

Ich freue mich, dass mit den Muslimen zu uns auch ,der Islam“ mit seinen
verschiedenen geistlichen Traditionen gekommen ist. Viele von uns haben schon
eindrucksvolle Gldubige und hochspannende Autoren einer fremden Spiritualitét
kennenlernen diirfen; aber es gibt fiir uns alle noch viel zu entdecken und zu ver-
mitteln. Es gibt in unseren theologischen, mystischen, asketischen, philosophi-
schen, dichterischen und volksfrommen Traditionen tiberlieferte Weisheiten, die
das Miteinander hierzulande mitprdgen konnen, die das religiose Denken tragen
und weiterentwickeln kénnen, die uns neue Gesichtspunkte in der Ethik aufzei-
gen konnen, die neue Ideen fiir die Wertevermittlung und Lebensgestaltung ein-
bringen konnen. Ich kann mir ein Deutschland vorstellen, in dem verschiedene
Traditionen ausstrahlende Institutionen pflegen, etwa Hiuser fiir geistliche Ubun-
gen, Lehrstiihle fiir geistliche Theologie, Lernorte fiir geistliche Begleiter(innen).
Ich kann mir ein Zusammenleben vorstellen, das von geistlichen Zentren ver-
schiedener Religionen inspiriert ist, mit gut ausgebildeten Begleiter(inne)n; aus-
gebildet, damit sie den empfindlichen Raum des Seelenlebens, des geistlichen Ge-
spréachs, des personlichen Vertrauens nicht fiir eigene Zwecke missbrauchen, sich
nicht als manipulative Gurus aufspielen, sondern zuriickhaltend das personliche
Wachstum der Menschen begleiten, die sich auf die Gottsuche gemacht haben.
Ich kann mir eine Gesellschaft vorstellen, in der verschiedene Stile, jiidisch oder
christlich oder muslimisch ,geistlich” zu leben, sich gegenseitig herausfordern
und beschenken. Wenn wir unsere Verantwortung ernst nehmen, brauchen wir
das; und Gott ruft uns in die Verantwortung.

14



