
1	 K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Zeitschrift für Azsese und Mystik (später 
Geist und Leben) 12 (1937), 121–137 (nochmals abgedruckt in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. 3 
[1956], 329–348).

2	 F. Houdek, Die Grenzen des ignatianischen Gebets, in: GuL 84 (2011), 294–305, hier: 298.
3	 Ebd., 297.
4	 Ebd., 302.
5	 Ebd., 299.
6	 Ebd., 298.

Indifferenz statt Apatheia
Zwei Modelle der Kontemplation

Noch immer ist in Kreisen, die das kontemplative Gebet pflegen, die Überzeu­
gung weit verbreitet, das ignatianische Beten sei bestenfalls eine Vorstufe zum 
eigentlichen kontemplativen Beten, und das, was Karl Rahner 1937 durch Über­
nahme eines ihm vorgeschlagenen Vortragstitels „die ignatianische Mystik der 
Weltfreudigkeit“ nennt1, in Wirklichkeit keine echte Mystik. Stellvertretend und 
viel zitiert steht für diese Linie Frank Houdek SJ (1935–2009). Er kritisiert v.a. fol­
gende Aspekte: Die ignatianische Gebetsweise sei
– 	 diskursiv „und daher in sich begrenzt“.2

– 	 aktiv und daher „bei einem stärker für das passive oder nicht-diskursive Be­
ten begabten Menschen unpassend“.3 Denn „Intention und Dynamik“ ihrer 
Übungen seien „gewöhnlich direkt auf eine Passivität im Gebet ausgerichtet 
und ein schrittweises Ausschalten aller Gedanken, Bilder und Symbole aus 
dem Bewusstsein der betenden Person“.4

– 	 christozentrisch und daher „zahlreichen Männern und Frauen in unserer heu­
tigen Kultur fremd. Hier ist die anhaltende Kraft der pneumatischen oder cha­
rismatischen Bewegung bedeutsam.“5

Houdek hält die „Geistlichen Übungen“ eher für für Anfänger hilfreich.6 „Das Ig­
natianische Gebet besitzt, obwohl es begrenzt ist, das innere Potential, die tiefe­
ren personalen Gaben des kontemplativen Gebets zu entfalten. Das heißt: die 

Michael Rosenberger | Linz

geb. 1962, Priester, Dr. theol., Professor 
für Moraltheologie an der KU Linz

m.rosenberger@ku-linz.at

15

Indifferenz statt Apatheia



7	 Ebd., 303.
8	 Vgl. G. Bunge, Evagrios Pontikos: Der Praktikos (Der Mönch). Hundert Kapitel über das geistliche Leben. 

Beuron 32011, 68.

Übungen des Exerzitienbuchs sind auf die Wirklichkeit des kontemplativen Ge­
bets hingeordnet.“7

Houdek argumentiert fast ausschließlich pastoralpragmatisch: Was kommt 
bei den Menschen an? Aber eine Gebetsform rein pragmatisch zu beurteilen ist 
nicht angemessen. Entscheidend ist vielmehr ihre systematisch-theologische 
Reflexion durch Dogmatik („lex orandi est lex credendi“) und Moraltheologie 
(„lex orandi est lex vivendi“). Hier möchte ich die moraltheologische einschließ­
lich der anthropologischen Frage stellen: Welches der beiden Modelle von Kon­
templation entspricht mehr einer zeitgemäßen Anthropologie? Und: Welches 
dient dem Menschen besser zu einem gelingenden Leben?

Um zu einer Antwort zu gelangen, vergleiche ich die jeweils ältesten Quel­
lentexte der beiden Modelle geistlichen Lebens – des monastischen, stark neu­
platonisch und stoisch geprägten, und des ignatianischen, stark aristotelisch 
und biblisch geprägten. Mit den beiden Schlüsselbegriffen Apatheia versus In­
differenz stelle ich sie einander fokussiert gegenüber.

Apatheia bei Evagrius und Cassian 

Das monastische Modell einer ungegenständlichen Kontemplation ist im christ­
lichen Bereich maßgeblich von Evagrius Ponticus (345–399) und Johannes Cas­
sian (360–435) geprägt worden. Beide sind die wichtigsten Zeugen der frühen 
Mönchsspiritualität im Geiste Antonius‘ des Großen. Evagrius und Cassian se­
hen einen dreistufigen Weg des Christen bzw. der Christin (und eben nicht nur 
des Mönchs8) zu Gott (Evagrius Ponticus, Praktikos = Pr 1):
– 	 Die Praktike (πρακτική) bezeichnet die Askese, durch die der Mönch die kör­

perlichen und geistigen Begierden beherrschen lernt und zur Leidenschafts­
losigkeit, der Apatheia (ἀπάθεια) gelangt. Diese ist das Tor zur Kontemplati­
on.

– 	 Die Physike (φυσικὴ) ist die Kontemplation der geschaffenen Wirklichkeiten. 
Durch sie erlangt der Mönch eine indirekte, mittelbare Gotteserkenntnis: 
Gott wird in den irdischen Wirklichkeiten wahrgenommen.

– 	 Die höchste Stufe ist jedoch die Theologike (θεολογικὴ) als ungegenständliche 
Kontemplation. Sie führt zur direkten, unmittelbaren Gotteserkenntnis und 
ist der „beste Teil“, den es zu erwählen gilt (Johannes Cassian, Collationes Pa-
trum = CP 1,8 in Auslegung von Lk 10,38–42).

16

Nachfolge



9	 Ebd. Gegen A. Grün, Apatheia – die Gesundheit der Seele. Evagrius Pontikus, in: G. Popp (Hrsg.), Damit 
unser Leben gelingt. Geistliche Grundhaltungen, die uns einen Weg zeigen. Regensburg 1993, 58–66, hier: 
61, der Apatheia als einen „Zustand, in dem die Leidenschaften miteinander im Einklang sind“, 
definiert.

10	 Vgl. J. E. Bamberger, Einführung in die asketische und mystische Theologie des Evagrius Ponticus, in: 
Evagrius Ponticus, Praktikos. Über das Gebet. Münsterschwarzach 1986, 8–23, 16.

11	 Ebd., 12.
12	 Ebd., 13.

Apatheia als Ziel der Askese
Schon früh in der christlichen Spiritualität wird die Apatheia als Ziel des asketi­
schen Übens angesehen. Apatheia ist ein „völliges Beherrschen der affektiven Sei­
te des Menschen, so dass die störenden Gemütsregungen einem Zustand tiefen 
Friedens gewichen sind“.9 Wer die Apatheia erreicht hat, ist unerschütterlich 
gleichmütig (Evagrius Ponticus, De oratione = Or 2). Ihn erfüllen „unerschütter­
liche Ruhe des Geistes und immerwährende Reinheit“ des Herzens (CP 9,2). Das 
asketische Leben ist daher „die geistliche Methode, den leidenschaftlichen Teil 
der Seele (τὸ παθετικὸν μέρος τῆς ψυχῆς) zu reinigen“ (Pr 78). Ein „erfolgreicher“ 
Asket, also ein Praktikos, ist, „wer allein den leidenschaftlichen Teil der Seele 
leidenschaftslos besitzt (τὸ παθητικὸν μέρος τῆς ψυχῆς μόνον ἀπαθὲς κεκτημένος)“ 
(Evagrius Ponticus, Gnostikos = Gn 2). Für Evagrius ist die Apatheia der gesunde 
Zustand der Seele (Pr 56; Or 15310). Beim Gebet ist man von Ablenkungen frei 
und ohne Zerstreuung (Pr 63; 65). Im Schlaf hat man keine unruhigen Träume 
und bleibt in aufregenden Situationen oder in der Erinnerung an solche ruhig 
und gelassen (Pr 64; 67). Überhaupt haben die Sinneswahrnehmungen keinen 
Einfluss auf den Verstand und können keine Leidenschaften wecken (Pr 66).

Die stoisch geprägte Apatheia sehen Evagrius und Cassian biblisch in Jesu Re­
de vom reinen Herzen ausgedrückt: „Selig, die ein reines Herz haben; denn sie 
werden Gott schauen.“ (Mt 5,8) Der leidenschaftslose Mensch ist für sie folglich 
derjenige, der wahrhaft lieben kann. Daher sollen wir „unser Herz gegen alle Lei-
denschaften rüsten, es unverletzt bewahren und zur Vollkommenheit der Liebe 
emporsteigen.“ (CP 1,7) Die Liebe, die die Bibel ganzheitlich versteht, wird so 
auf eine intellektuelle Aktivität reduziert: Die Apatheia „führt den Menschen, der 
die Weisheit liebt und der durch eine tiefe Liebe (ἔρωτι) wahrhaftig vergeistigt ist 
(πνευματικὸν νοῦν), zu den höchsten Höhen der Wirklichkeit“ (Or 53).

Diese Umdeutung der stoischen Apatheia ist höchst ambivalent. Apatheia und 
Agape sind bei Evagrius und Cassian zwei Seiten einer Medaille und dürfen nicht 
getrennt werden.11 Denn die Apatheia ist „ein Zustand, der es erlaubt, alle Men­
schen wenigstens in dem Maß zu lieben, dass man friedlich mit den Menschen 
lebt und keinen Groll gegen sie hegt.“12 Andererseits wird die Liebe, die biblisch 
den Menschen „mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft“ 
(Dtn 6,5) beansprucht, also intellektuell (Herz), emotional (Seele) und praktisch 
(Kraft), zu einem rein intellektuellen Tun umgedeutet und damit ihrer Ganzheit­
lichkeit beraubt.	

17

Indifferenz statt Apatheia



Askese als Weg zur Apatheia
Wie aber sieht der Weg des Menschen zur Apatheia und vondieser weiter zur Kon-
templation aus? In der ersten Phase geht es für Betende darum, durch Askese von 
sämtlichen Leidenschaften frei zu werden. So wie Mose seine Schuhe auszieht, 
um Gott zu begegnen (Gen 3), sollensie ihre Gedanken vonjeder Verunreinigung 
durch Gefühle freimachen (Or 4). Gefühle werden aber oft durch Gedankenher­
vorgerufen. Daher sollen Betende auch den Intellekt „taub und still werden las­
sen“,um frei von ablenkenden Gedanken beten zu können (Or 11).Sie sollen 
„sich von allem befreien, das auf irgendeine Weise mit den Leidenschaften zu tun 
hat“ (Or 53), und sei es „auch nur dem Anschein nach“ (Or 54). Denn: „Wenn je­
mand gefesselt ist, kann er nicht weglaufen. Genau so wenig kann ein Geist, der 
Sklave der Leidenschaften geworden ist (πάθεσι δουλεύων), den Ort des spirituel­
len Gebets sehen. Er wird zum Spielball solcher leidenschaftserfüllter Gedanken 
(ἐμπαθοῦς νοήματος) und wird so seine Beständigkeit und Ruhe einbüßen.“(Or71) 

Hier wird deutlich, dass die monastische Tradition gut stoisch, aber wenig bi­
blisch in der Apatheia den Inbegriff der Freiheit sieht. Nicht der ist frei, der sich 
mit seiner ganzen Existenz in Liebe an andere bindet (Dtn 6,5), sondern der,der 
alle Leidenschaften losgelassen hat. Freiheit ist vor allem Autarkie. „Was der Em­
pfindung(αἴσθησις) nicht unterworfen ist, ist auch frei von Leidenschaft.“(Pr4) 
Die Apatheia ist die „Trennung der Seele vom Leib“ (Pr 52) im Sinne ihrer Befrei­
ung von den Leidenschaften. 

Evagrius und Cassian beschreiben den Weg der Askese als sehr sensiblen Vor­
gang. Er braucht eine gesunde Mitte zwischen Laxheit und Rigorismus. Kämpfe­
risch wird das Vokabular der beiden allerdings bei der Entfaltung der Acht-Laster-
Lehre, als deren geistige Väter sie gelten. Zentraler Gedanke dieser klassischen 
monastischen Lehre ist die These, dass alle Sünden auf acht tiefsitzende Fehlhal­
tungen zurückgeführt werden können: Gaumenlust, Unkeuschheit, Habsucht, 
Traurigkeit, Zorn, Akedia, Ruhmsucht, Stolz (Pr 6–14). Diese gilt es zu bekämpfen, 
will man das Übel an der Wurzel packen und „ausreißen“ (CP 9,3), nicht gleich­
zeitig, sondern nacheinander. 

Die Spannung zwischen dem sanften „Loslassen“ der Leidenschaften im Kon­
text der stoischen Apatheia-Lehre und dem harten Bekämpfen und Ausreißender 
Laster in der monastischen Acht-Laster-Lehre wird vonEvagrius undCassiannicht 
aufgelöst. Theologisch gewendet könnte mandarin zumindest für den rundzwan­
zig Jahre später lebenden Cassian eine gewisse Unentschiedenheit zwischen Pela­
gianismus und Augustinismus sehen – eine Kontroverse, die Evagrius nicht mehr 
erlebt hat. In jedem Fall aber wird im Nebeneinander von Apatheia-Lehre und 
Acht-Laster-Lehre die Spannung von göttlicher Gnade (Loslassen) und menschli­
cher Leistung (Kampf) sichtbar. Dass das Loslassen der Leidenschaften tatsächlich 
im Sinne eines Sich-Fallen-Lassens in die Hand Gottes verstanden wird, kannfol­
gendes Zitat verdeutlichen: „Wenn du wirklich betest, entsteht in dir ein tiefes 

18

Nachfolge



Gefühl des Vertrauens. Engel werden dich begleiten und dir den Sinn der ganzen 
Schöpfung erschließen.“ (Evagrius, Über das Gebet, 80) Apatheia und Gotteser­
kenntnis werden hier als Geschenk sichtbar, als Gabe dessen, dem der Mensch 
vertraut und der seine Engel als Überbringer der Gaben schickt.

Gotteserkenntnis in der Kontemplation als Ziel des geistlichen Lebens
Die Apatheia, deren andere Seite die rein intellektuelle Liebe ist, ist das Tor zur 
Kontemplation. Solange noch Leidenschaften im Menschen sind, er also nicht 
reinen Herzens ist, kann er – ganz nach Mt 5,8 – Gott in der Kontemplation nicht 
schauen (CP 1,15). Umgekehrt: „Sind Liebe und Enthaltsamkeit Gäste der Seele, 
dann ruhen die Leidenschaften“ (Pr 38) und der Weg zur Kontemplation steht of­
fen. Aber auch diese ist kein Selbstzweck: „Das Ziel des asketischen Lebens ist die 
Liebe und das der Kontemplation ist die Erkenntnis Gottes (θεολογία).“ (Pr 84)

Eine erste Stufe der Kontemplation (Physike), schaut auf die geschöpflichen 
Wirklichkeiten und entdeckt in ihnen vermittelt den Schöpfer. Die zweite Stufe 
hingegen (Theologike), zielt darauf, Gott unmittelbar zu schauen. Daher soll der 
kontemplative Mensch selbst die reinsten und frömmsten Gedanken loslassen, 
seien es gegenständliche oder ungegenständliche (Or 55–57):„Selig ist jenerGeist, 
der, während er betet, frei ist von allem Gegenständlichen, ja sich sogar aller Ge­
danken entledigt hat.“ (Or 119)

Die Schwachstellen des monastischen Kontemplationsverständnisses
Die Vorstellung einer ungegenständlichen Gotteserkenntnis prägt die kontempla­
tive Praxis inneuplatonisch-stoischer Traditionbis aufden heutigen Tag.F. Jalics13, 
W. Jäger14, F. Houdek und viele andere lehr(t)en es so. Dennoch weist dieses Inter­
pretationsmodell eine Reihe gravierender Schwachstellen auf:
1)	Offen bleibt die Verbindung vonGotteserkenntnis und der Erkenntnis geschaf­

fener Wirklichkeiten: Gegen Ende seiner Abhandlung über das Gebet schreibt 
Evagrius: „Selig ist der Mönch, der in allen Menschen Gott sieht.“ (Or 123) 
Wie kann das möglich sein, wenn der Mönch Gott bereits unmittelbar erkannt 
hat? Gott mittelbar in allen Menschen zu sehen ist die Erkenntnisweise der 
Physike. Wer aber bereits auf die höchste Stufe der Theologike hinaufgestiegen 
ist, für den ist die vermittelte Gotteserkenntnis im Geschaffenen ein Rück­
schritt15. 

13 F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, in: GuL 71 (1998), 
11–25; 118–131.

14	 W. Jäger, Der Weg des Evagrius Ponticus, in: ders., Kontemplation. Ein spiritueller Weg. Freiburg 22012, 
35–42.

15	 Dieses Problem übergeht der ansonsten höchst präzise und kenntnisreiche Beitrag von G. Ziegler, 
Erblindung und Erleuchtung des inneren Auges. Johannes Cassian über Wege und Irrwege zur Schau Gottes, 
in: L. Eibicht / J. Kaffanke / C. Schäfer (Hrsg.), Das Schauen Gottes wiedererlangen. Die Kontemplation 
als Herz des Mönchtums. Beuron 2012, 122–140.

19

Indifferenz statt Apatheia



16	 Zumindest für Johannes Cassian hält B. McGinn, Die Mystik im Abendland. Bd.1: Ursprünge. Freiburg 
i. Br. 1994,327 fest: „Cassian hat keine klare und kohärente Lösung für das Problem des Verhältnis­
ses von kontemplativem Aufgehen in Gott und tätiger Liebe zum mönchischen Nächsten entwi­
ckelt.“ Und auf F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 13 
[s. Anm. 13] erwidert J. Sudbrack, „Gott finden in allen Dingen“. Christliche Kontemplation und igna-
tianische Exerzitien, in: GuL 71 (1998), 362–375, hier: 365: „Es geht nicht um Hinter- oder Neben-, 
sondern um ein Ineinander (…) von Gotteserfahrung und Erfahrung der anderen ‚göttlichen Din­
ge‘.“

17	 F. Houdek, Die Grenzen des ignatianischen Gebets, 302 [s. Anm. 2].
18	 K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis, in: ders., Schriften zur 

Theologie. Bd. 3 (1956), 47–60, hier: 56.

2)	Offen bleibt auch die Verbindung von Gottes- und Nächstenliebe: So schreibt 
Evagrius: „Ein Mönch ist ein Mensch, der sich von allem getrennt hat und 
sich doch mit allem verbunden fühlt.“ (Or 124) Wiederum stellt sich die Fra­
ge, wie das im vorliegenden Denkmodell anders denn als Rückfall in die Phy-
sike gedacht werden kann16. 

3)	Hinter beiden steht dieFrage nachdem Verhältnis vonirdischer und göttlicher 
Wirklichkeit: Ist die irdische Wirklichkeit auf dem Weg zur Gotteserkenntnis 
ein Hindernis, das man loslassen muss, um zur unmittelbaren Gotteserkennt­
nis zu gelangen?17 Oder ist diegeschöpfliche Wirklichkeit der in alle Ewigkeit 
einzige Weg des Menschen zur Gotteserfahrung, der uns Gott in „vermittelter 
Unmittelbarkeit“ (Bernard Lonergan) begegnen lässt? „[D]ie Kreatur (...) in ih­
rer Entsprungenheit und Selbständigkeit in Gott zu finden (...), das Kleine im 
Großen, das Umgrenzte im Grenzenlosen, das Geschöpf (es selbst!) im Schöp­
fer: das ist erst die (...) höchste Phase unseres Gottesverhältnisses.“18

4)	Hinter diesen inneren Widersprüchen im Denken der beiden Mönchsväter 
steht eine Anthropologie: Ist Liebe nicht mehr als ein rein geistiger Vollzug, 
nämlich eine personale, ganzheitliche Hingabe?Und ist die ErkenntnisGottes 
nichtmehr als einungegenständliches Wahrnehmen,nämlicheinVertrautsein 
mit dem Geheimnis? Spielen Leib und Gefühle tatsächlich keinerlei Rolle für 
Gottesliebe und Gotteserkenntnis, haben sie keine bleibend positive Bedeu­
tung im Rahmen der Kontemplation? Die Anthropologie von Evagrius und 
Cassian ist keineswegs leibfeindlich. Aber sie misst dem Leib, den Sinnen,den 
Gefühlen auch keinerlei positive oder konstruktive Bedeutung im geistlichen 
Leben zu.

Indifferenz. Das ignatianische Bild geistlichen Lebens

Das Gegenmodell einer„Mystik der Weltfreudigkeit“,die nicht auf Apatheia, son­
dern auf Indifferenz zielt, hat Ignatius von Loyola (1491–1556) entworfen. In 
den„Geistlichen Übungen“legt er seine Spiritualität systematisch-detailliert dar.

20

Nachfolge



19	 G. Bottereau, Indifférence I. L’indifférence ignatienne, in: DSp 7 (1971), 1688–1696, hier: 1689. Ins 
Deutsche übersetzt in L. Zodrow [s. Anm. 21].

20	 Ebd.
21	 L. Zodrow, „Prinzip und Fundament“. Eine ignatianische Kurzformel für den Vollzug des geistlichen Le-

bens, in: GuL 58 (1985), 175–191, hier: 181–182.
22	 A. Rayez, Indifférence II. L’indifférence aux 17e et 18e siècles, in: DSp 7 (1971), 1696–1708, hier: 1707. 

Ins Deutsche übersetzt in L. Zodrow [s. Anm. 21].

Indifferenz als Ziel der Askese
Der Schlüssel zur ignatianischen Spiritualität ist der Begriff „indifferent“. „Außer 
in EB 170, wo von ‚indifferenten Dingen‘ gesprochen wird, handelt es sich im­
mer darum, den Willen des Menschen zu bestimmen: sich indifferent machen, 
sich indifferent finden, indifferent sein.“19 Der berühmte Text, in dem Ignatius 
sein Verständnis der Indifferenz darlegt, steht als „Prinzip und Fundament“ am 
Beginn des Exerzitienbuchs: Es ist „notwendig, uns allen geschaffenen Dingen 
gegenüber gleichmütig (indiferentes) zu machen, überall dort, wo dies der Frei­
heit unseres Wahlvermögens eingeräumt und nicht verboten ist (…), einzig das 
ersehnend und erwählend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fördert, zu 
dem wir geschaffen sind.“ (EB 23) Den Begriff „indifferent“ übernimmt Ignatius 
vermutlich während seines Pariser Theologiestudiums von Thomas von Aquin, 
s.th. I q. 83 a. 2, wo dieser ebenfalls den Willen charakterisiert und nicht wie in 
der stoischen Philosophie und bei Cassian die Adiaphora, die ethisch neutralen 
Güter. Auch das Beispiel von Gesundheit und Krankheit findet Ignatius bei Tho­
mas, s.th. I–II q. 13 a. 3, und vom „Prinzip und Fundament“ ist in s.th. I q. 82 a. 1 
die Rede20. „Durch Ignatius scheint dieses Wort [‚indifferent‘] aus der philosophi­
schen in die spirituelle Sprache eingeführt worden zu sein (…). Offenbar hat 
Ignatius bei Thomas genau den Begriff gefunden, den er für die Umschreibung 
des wählenden freien Willens suchte.“21

In minutiöser Analyse verschiedener überlieferter Textvarianten des „Prin­
zips und Fundaments“ zeigt Leo Zodrow überzeugend, dass in einer von ihnen 
eine große Gefahr lauert: Die ignatianische Indifferenz kann dort als stoische 
Apatheia missverstanden werden. Und da diese fehlerhafte Textvariante, in der 
das „mehr“ im letzten Halbsatz fehlt, die am meisten verbreitete war, setzte sich 
das Missverständnis bis ins 20. Jh. als Standardverständnis durch. „Das Vokabu­
lar der ignatianischen Indifferenz, wie es von den spirituellen Autoren verwen­
det wird, gleitet unmerklich hin zu einer Apatheia-Indifferenz“22, zu einem inne­
ren und passiven Zustand der Zustimmung zur Führung Gottes. 

Indifferenz bedeutet keine Leidenschaftslosigkeit, sondern eine Balance der 
Leidenschaften bzw. Begehren „von unserer Seite“ her. Im „Prinzip und Funda­
ment“ steht nicht, dass der Mensch nichts, sondern dass er „X nicht mehr als 
Nicht-X“ begehren solle. Ignatius verwendet gerne das Bild von einer Waage, die 
sich im Gleichgewicht befindet (EB 15; 179). Nur die ungeordneten Leidenschaf­
ten (afecciones desordenadas) werden losgelassen, insgesamt aber das Leben ein­

21

Indifferenz statt Apatheia



schließlich der Leidenschaften geordnet (EB 1). Ignatius verfügt sogar, dass der 
Übende, wenn er X anfänglich mehr begehrt als Nicht-X, nicht danach streben 
soll, das Begehren von X zu mindern oder zu eliminieren, sondern das Begeh­
ren von Nicht-X zu steigern (EB 16). So stehen später starke Leidenschaften zur 
Verfügung, um aus ganzem Herzen und mit aller Kraft das zu realisieren, was als 
Gottes Willen erkannt wurde. 

Zugleich verlangt Ignatius vom Übenden eine starke Leidenschaft für das 
Magis, ein Verlangen, das „Mehr“ zu realisieren: „einzig das ersehnend und er­
wählend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fördert, zu dem wir geschaffen 
sind.“ (EB 23) Von allen ethisch verantwortbaren Handlungsoptionen soll der 
Exerzitant also nicht irgendeine wählen, die ihn zum Ziel hin fördert, sondern 
jene, die ihn mehr, man könnte auch sagen: am meisten zum Ziel hin fördert.
Im Zustand der Apatheia hingegen wäre keine Wahl möglich, denn diese braucht 
ein Verlangen als Maßstab für das Richtige: Das Verlangen nach dem Magis, 
nach dem, was den Menschen mehr zu Gott hinbringt. Und dieses Verlangen 
kann nur wirkmächtig werden, wenn alle anderen Leidenschaften in der Balan­
ce sind. Dann gibt das Magis den Ausschlag nach der einen oder der anderen 
Seite. Anschließend aber werden die Leidenschaften wieder gebraucht, um in 
die Tat umzusetzen, was der Exerzitant als richtig erkannt hat.

Auseinandersetzung mit dem eigenen Schatten 
Den Weg zur Indifferenz charakterisiert Ignatius als ein Ordnen der Leidenschaf­
ten – nicht so sehr durch die Vernunft, sondern durch Gefühle wie „Zerknir­
schung (contrición), Schmerz, Tränen über ihre Sünden“ (EB 4) sowie „Beschä­
mung und Verwirrung“ (EB 48). In der ersten Woche des Exerzitienprozesses 
geht es darum, sich der Sünden im Gedächtnis zu erinnern, sie mit dem Ver­
stand zu durchdenken und die Affekte vom Willen her zu den genannten Ge­
fühlen hin zu bewegen (EB 50). Das ist ein komplett anderer Weg als der stoi­
sche, der allein den Verstand in der Rolle des Steuermannes sieht. Für Ignatius 
sind die Gefühle die entscheidende Kraft. Mit ihrer Hilfe sollen die Übenden 
anschauen, wer sie sind – „eine Wunde und ein Geschwür“ – und wer Gott ist – 
Weisheit, Gerechtigkeit, Güte (EB 58–59) –, und dann über die Barmherzigkeit 
Gottes und der Mitgeschöpfe „mit stets steigendem Affekt“ staunen (EB 60–61). 
Die „Seelenbewegungen“, wie Ignatius die Affekte oft nennt, werden also kon­
tinuierlich intensiviert und mittels sinnenhafter Vorstellungen in eine Ausrich­
tung auf Gott und die Mitgeschöpfe gebracht. 

Die Gefühle haben aber nicht nur anspornenden, handlungsantreibenden 
Charakter, sondern sind zugleich ein Maßstab der Orientierung, der die Barm­
herzigkeit Gottes ebenso hervortreten lässt wie die eigene Wandlungsbedürftig­
keit. Welche große Bedeutung Ignatius den Gefühlen zumisst, wird in EB 63 
deutlich: „Erstens, dass ich eine innere Durchdrungenheit von meiner Sünde 

22

Nachfolge



23	 Vgl. dazu M. Rosenberger, Mit beherzter Vernunft. Fühlen und Denken in ihrer Bedeutung für das sittliche 
Urteil, in: MThZ 52 (2002), 59–72.

24	 J. Sudbrack, „Gott finden in allen Dingen“, 363 [s. Anm. 16] gegen F. Jalics, Die kontemplative Phase der 
ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 17 f. [s. Anm. 13].

25	 Ignatius verwendet die beiden Begriffe „contemplación o meditación“ gleichbedeutend, siehe EB 2; 
12; 47; 49; 77, „consideración y contemplación“ in EB 4, „exercicios o contemplaciones“ in EB 12, 
„contemplación y illuminación“ in EB 39.

und einen Abscheu davor in mir spüre. Zweitens, dass ich die Unordnung mei­
ner Handlungen fühle, damit ich dieselbe verabscheuend mich bessere und 
mich ordne. Drittens bitten um Erkenntnis der Welt, damit ich mit Abscheu die 
weltlichen und eitlen Dinge von mir entferne.“ Das erinnert an Ignatius‘ eigene 
Erfahrung in Manresa: Erst als ihn Abscheu vor seiner gesamten Lebensführung 
erfüllt, kann er einen neuen Weg beginnen (PB 25). Spüren, fühlen, empfinden 
– das sind die Mittel, mit deren Hilfe Ordnung in die Leidenschaften kommt. 
Die ignatianische Unterscheidung der Geister ist eine Kritik der Gefühle durch 
Gefühle23.

Personale Ganzhingabe als Ziel des geistlichen Lebens
Der Schlüssel des ignatianischen Weges ist die Indifferenz. Deren innerste Be­
stimmung ist die Bereitschaft zur vorbehaltlosen Hingabe. Das berühmte „Sus­
cipe“, das Gebet der Selbstübereignung an Christus (EB 234), ist Herzstück und 
Ziel des Exerzitienprozesses wie auch allen spirituellen Suchens. Gotteserfah­
rung, so die dahinterliegende Annahme, ist nur möglich in der liebenden, rest­
los vertrauenden Übereignung des ganzen Menschen „mit Haut und Haaren“ 
an das Du Gottes: Mit Freiheit und Willen als den emotionalen Kräften, mit 
Gedächtnis und Verstand als den rationalen Kräften. Zugleich will die „Betrach­
tung zur Erlangung der Liebe“ (EB 230) „Gott mit allen Fähigkeiten und in allen 
Dingen finden (…). Ignatius (…) lässt diese nicht ‚zur Ruhe kommen‘, sondern 
stellt sie aktiv in den Dienst Gottes“24.

Mystische Wahrnehmung des Lebens 
Generell geht es in den Exerzitien darum, das Leben Jesu ebenso wie das eigene 
Leben von innen her zu verspüren und verkosten („sentir y gustar de las cosas 
internamente“, EB 2). Das meint einerseits ein ganzheitliches Geschehen, in 
das rationale und emotionale Kräfte des Menschen gleichermaßen eingebunden 
sind. Es bedeutet andererseits ein Durchdringen der äußeren, kategorialen Er­
eignisse und ein Wahrnehmen ihrer Innenseite: Wie „schmeckt“ Jesu Umgang 
mit den Menschen? Welchen „Geschmack“ haben die eigenen Aktivitäten und 
Erfahrungen? Wo lässt sich in beiden das Geheimnis Gottes erahnen?

Das Verkosten geschieht durch die Anwendung aller fünf Sinne (EB 65–72; 
121–126) als Teil jeder Kontemplation bzw. Meditation25. Nach einem Vorberei­
tungsgebet geht es um den „Aufbau des Schauplatzes“ (EB 47; 49), d.h. die Vor­

23

Indifferenz statt Apatheia



stellung des Ortes und der Umstände, die ein bestimmtes Geschehen ausmachen, 
vor dem inneren Auge. Nachdem man erbeten hat, was man in der konkreten Be­
trachtung begehrt, folgt die eigentliche Meditation mit allen vorhandenen geisti­
gen und emotionalen Kräften: Mit Gedächtnis, Verstand und Willen (EB 45–54). 
Die in EB 2 angezielte Innerlichkeit wird also durch eine bestimmte Gestaltung 
der äußerlichen Wahrnehmung vermittelt. Ungegenständliche Gotteserfahrung 
ereignet sich nach Ignatius nicht nach, sondern in gegenständlicher Welterfah­
rung. „Solche indiferencia wird zu einem Gott-in-a l l e n-Dingen-suchen.“26 Das 
ist eine pointiert neue Sicht christlicher Kontemplation. 

Ignatius nennt drei Weisen zu beten (EB 238–260): Die „erwägende und über­
legende“ (EB 241) Betrachtung eines Schrifttextes – eine stark verstandesgesteuer­
te Methode (EB 238–248); das Betrachten des Sinnes eines einzigen Wortes, das 
bedacht, verkostet und in seinem Trostpotenzial empfunden wird – eine ganz­
heitliche Methode, die rationale und emotionale Kräfte umfasst und letztlich auf 
den Trost zielt (EB 249–257); und das Verinnerlichen eines Wortes, indem man 
es im Rhythmus des Atems betet – eine Variante des Jesus-Gebets, die vor allem 
die emotionalen Kräfte zum Zug kommen lässt (EB 258–260). Dabei geht es nicht 
um eine „prozessuale Steigerung der Methodik, wie Jalics (…) erschließt“27, so 
dass das Jesusgebet die höchste und eigentliche Form des Betens wäre. Vielmehr 
bleiben alle drei Weisen dauerhaft wichtig, um alle Kräfte des Menschen in einer 
Einheit zu halten und auf Gott auszurichten. Die Kontemplation des Ignatius ist 
damit nicht weniger, sondern mehr geeignet, in die Passivität des Geschehenlas­
sens hineinzufinden, als die Kontemplationsmethode der monastischen Traditi­
on. Denn es sind die passiones, die Passivität ermöglichen, nicht der stets aktive 
und steuernde Verstand und auch nicht die Leere, die entsteht, wenn Verstand 
und Gefühle gleichermaßen losgelassen werden. Gleichzeitig bleiben die verstan­
desbetonten Formen des Betens wichtig, um ein Abgleiten in völlige Subjektivität 
zu verhindern.

Die Konsistenz des ignatianischen Kontemplationsverständnisses
Frank Houdek und manche anderen Vertreter des monastisch (und fernöstlich) 
inspirierten Kontemplationsverständnisses messen die ignatianische Kontempla­
tion an ihrer eigenen Methode. Unter dieser Perspektive muss Ignatius verlieren. 
Mir scheint ein anderer Weg überzeugender: Sowohl die klassische monastische 
als auch die ignatianische Methode der Kontemplation müssen sich messen las­
sen an einer ganzheitlichen personalen Anthropologie. Dann aber schneidet Ig­
natius mit seiner Orientierung an der aristotelischen Anthropologie des Thomas 
von Aquin wesentlich besser ab als das stoisch-neuplatonisch geprägte frühe 

26	 K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, 135 [s. Anm. 1].
27	 J. Sudbrack, „Gott finden in allen Dingen“, 364 [s. Anm. 16] gegen F. Jalics, Die kontemplative Phase der 

ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet [s. Anm. 13].

24

Nachfolge



Mönchtum. Aus seiner Methode kann ein ganzheitliches Verständnis der Got­
teserfahrung erwachsen – einer Erfahrung der Liebe und Ganzhingabe an das 
geheimnisvolle Du, das uns in der Welt und durch sie hindurch begegnet und 
in das sich der spirituelle Mensch fallen lässt.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Richard Gramlich, 
Indifferenz. Eine Haltung der islamischen 
Frömmigkeit, in: GuL 62 (1989), 241–245. 

25

Indifferenz statt Apatheia


