Indifferenz statt Apatheia

Michael Rosenberger | Linz

geb. 1962, Priester, Dr. theol., Professor
fiir Moraltheologie an der KU Linz

m.rosenberger@ku-linz.at

Indifferenz statt Apatheia

Zwei Modelle der Kontemplation

Noch immer ist in Kreisen, die das kontemplative Gebet pflegen, die Uberzeu-
gung weit verbreitet, das ignatianische Beten sei bestenfalls eine Vorstufe zum
eigentlichen kontemplativen Beten, und das, was Karl Rahner 1937 durch Uber-
nahme eines ihm vorgeschlagenen Vortragstitels ,die ignatianische Mystik der
Weltfreudigkeit” nennt!, in Wirklichkeit keine echte Mystik. Stellvertretend und
viel zitiert steht fiir diese Linie Frank Houdek SJ (1935-2009). Er kritisiert v.a. fol-
gende Aspekte: Die ignatianische Gebetsweise sei

— diskursiv ,,und daher in sich begrenzt”.?

— aktiv und daher ,bei einem stédrker fiir das passive oder nicht-diskursive Be-
ten begabten Menschen unpassend”.? Denn ,Intention und Dynamik” ihrer
Ubungen seien ,,gewohnlich direkt auf eine Passivitit im Gebet ausgerichtet
und ein schrittweises Ausschalten aller Gedanken, Bilder und Symbole aus
dem Bewusstsein der betenden Person”.*

— christozentrisch und daher ,zahlreichen Mdnnern und Frauen in unserer heu-
tigen Kultur fremd. Hier ist die anhaltende Kraft der pneumatischen oder cha-
rismatischen Bewegung bedeutsam.“’

Houdek hilt die ,Geistlichen Ubungen eher fiir fiir Anfinger hilfreich.¢,Das Ig-

natianische Gebet besitzt, obwohl es begrenzt ist, das innere Potential, die tiefe-

ren personalen Gaben des kontemplativen Gebets zu entfalten. Das heift: die

1 K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Zeitschrift fiir Azsese und Mystik (spater
Geist und Leben) 12 (1937), 121-137 (nochmals abgedruckt in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. 3
[1956], 329-348).

F. Houdek, Die Grenzen des ignatianischen Gebets, in: GuL 84 (2011), 294-30S5, hier: 298.

Ebd., 297.

Ebd., 302.

Ebd., 299.

Ebd., 298.

QN W N



Nachfolge

Ubungen des Exerzitienbuchs sind auf die Wirklichkeit des kontemplativen Ge-
bets hingeordnet.“”

Houdek argumentiert fast ausschliefilich pastoralpragmatisch: Was kommt
bei den Menschen an? Aber eine Gebetsform rein pragmatisch zu beurteilen ist
nicht angemessen. Entscheidend ist vielmehr ihre systematisch-theologische
Reflexion durch Dogmatik (,lex orandi est lex credendi”) und Moraltheologie
(,lex orandi est lex vivendi”). Hier mochte ich die moraltheologische einschlie3-
lich der anthropologischen Frage stellen: Welches der beiden Modelle von Kon-
templation entspricht mehr einer zeitgemafien Anthropologie? Und: Welches
dient dem Menschen besser zu einem gelingenden Leben?

Um zu einer Antwort zu gelangen, vergleiche ich die jeweils dltesten Quel-
lentexte der beiden Modelle geistlichen Lebens — des monastischen, stark neu-
platonisch und stoisch geprigten, und des ignatianischen, stark aristotelisch
und biblisch geprédgten. Mit den beiden Schliisselbegriffen Apatheia versus In-
differenz stelle ich sie einander fokussiert gegentiber.

Apatheia bei Evagrius und Cassian

Dasmonastische Modell einer ungegenstandlichen Kontemplation ist im christ-
lichen Bereich mafigeblich von Evagrius Ponticus (345-399) und Johannes Cas-
sian (360-435) gepréagt worden. Beide sind die wichtigsten Zeugen der frithen
Monchsspiritualitdt im Geiste Antonius’ des Groflen. Evagrius und Cassian se-
hen einen dreistufigen Weg des Christen bzw. der Christin (und eben nicht nur
des Monchs®) zu Gott (Evagrius Ponticus, Praktikos = Pr 1):

— Die Praktike (mgoxtxf) bezeichnet die Askese, durch die der Modnch die kor-
perlichen und geistigen Begierden beherrschen lernt und zur Leidenschafts-
losigkeit, der Apatheia (dmd0eia) gelangt. Diese ist das Tor zur Kontemplati-
on.

— Die Physike (¢pvownn) ist die Kontemplation der geschaffenen Wirklichkeiten.
Durch sie erlangt der Monch eine indirekte, mittelbare Gotteserkenntnis:
Gott wird in den irdischen Wirklichkeiten wahrgenommen.

— Die hochste Stufe ist jedoch die Theologike (Osohoyixn) als ungegenstandliche
Kontemplation. Sie fiihrt zur direkten, unmittelbaren Gotteserkenntnis und
ist der , beste Teil”, den es zu erwidhlen gilt (Johannes Cassian, Collationes Pa-
trum = CP 1,8 in Auslegung von Lk 10,38-42).

~

Ebd., 303.
8 Vgl. G. Bunge, Evagrios Pontikos: Der Praktikos (Der Monch). Hundert Kapitel iiber das geistliche Leben.
Beuron 32011, 68.

16



Indifferenz statt Apatheia

Apatheia als Ziel der Askese

Schon friih in der christlichen Spiritualitit wird die Apatheia als Ziel des asketi-
schen Ubens angesehen. Apatheia ist ein ,volliges Beherrschen der affektiven Sei-
te des Menschen, so dass die storenden Gemiitsregungen einem Zustand tiefen
Friedens gewichen sind“.” Wer die Apatheia erreicht hat, ist unerschiitterlich
gleichmiitig (Evagrius Ponticus, De oratione = Or 2). Ihn erfiillen ,unerschiitter-
liche Ruhe des Geistes und immerwdhrende Reinheit” des Herzens (CP 9,2). Das
asketische Leben ist daher ,die geistliche Methode, den leidenschaftlichen Teil
der Seele (10 mabeTnOVv péQog TG Yuyfc) zu reinigen” (Pr 78). Ein , erfolgreicher”
Asket, also ein Praktikos, ist, ,wer allein den leidenschaftlichen Teil der Seele
leidenschaftslos besitzt (to maOnTnov péog tig Puyxic povov dmadeg xextnuévog)”
(Evagrius Ponticus, Gnostikos = Gn 2). Fiir Evagrius ist die Apatheia der gesunde
Zustand der Seele (Pr 56; Or 1531%). Beim Gebet ist man von Ablenkungen frei
und ohne Zerstreuung (Pr 63; 65). Im Schlaf hat man keine unruhigen Trdume
und bleibt in aufregenden Situationen oder in der Erinnerung an solche ruhig
und gelassen (Pr 64; 67). Uberhaupt haben die Sinneswahrnehmungen keinen
Einfluss auf den Verstand und konnen keine Leidenschaften wecken (Pr 66).

Die stoisch geprdgte Apatheia sehen Evagrius und Cassian biblisch in Jesu Re-
de vom reinen Herzen ausgedriickt: ,Selig, die ein reines Herz haben; denn sie
werden Gott schauen.” (Mt 5,8) Der leidenschaftslose Mensch ist fiir sie folglich
derjenige, der wahrhaft lieben kann. Daher sollen wir ,unser Herz gegen alle Lei-
denschaften riisten, es unverletzt bewahren und zur Vollkommenheit der Liebe
emporsteigen.” (CP 1,7) Die Liebe, die die Bibel ganzheitlich versteht, wird so
auf eine intellektuelle Aktivitat reduziert: Die Apatheia ,fiihrt den Menschen, der
die Weisheit liebt und der durch eine tiefe Liebe (¢pwtt) wahrhaftig vergeistigt ist
(revevpaTtinov vodv), zu den hochsten Hohen der Wirklichkeit” (Or 53).

Diese Umdeutung der stoischen Apatheia ist hochst ambivalent. Apatheia und
Agape sind bei Evagrius und Cassian zwei Seiten einer Medaille und diirfen nicht
getrennt werden.!" Denn die Apatheia ist ,ein Zustand, der es erlaubt, alle Men-
schen wenigstens in dem Maf} zu lieben, dass man friedlich mit den Menschen
lebt und keinen Groll gegen sie hegt.“1? Andererseits wird die Liebe, die biblisch
den Menschen ,mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft”
(Dtn 6,5) beansprucht, also intellektuell (Herz), emotional (Seele) und praktisch
(Kraft), zu einem rein intellektuellen Tun umgedeutet und damit ihrer Ganzheit-
lichkeit beraubt.

9 Ebd. Gegen A. Griin, Apatheia — die Gesundheit der Seele. Evagrius Pontikus, in: G. Popp (Hrsg.), Damit
unser Leben gelingt. Geistliche Grundhaltungen, die uns einen Weg zeigen. Regensburg 1993, 58-66, hier:
61, der Apatheia als einen ,Zustand, in dem die Leidenschaften miteinander im Einklang sind*“,
definiert.

10 Vgl. J. E. Bamberger, Einfiihrung in die asketische und mystische Theologie des Evagrius Ponticus, in:
Evagrius Ponticus, Praktikos. Uber das Gebet. Miinsterschwarzach 1986, 8-23, 16.

11 Ebd., 12.

12 Ebd., 13.

17



Nachfolge

Askese als Weg zur Apatheia

Wieaber sieht der Weg des Menschen zur Apatheia und vondieser weiter zur Kon-
templation aus? In der ersten Phase geht es fiir Betende darum, durch Askese von
saimtlichen Leidenschaften frei zu werden. So wie Mose seine Schuhe auszieht,
um Gott zu begegnen (Gen 3), sollensie ihre Gedanken vonjeder Verunreinigung
durch Gefiihle freimachen (Or 4). Gefiihle werden aber oft durch Gedanken her-
vorgerufen. Daher sollen Betende auch den Intellekt ,taub und still werden las-
sen”,um frei von ablenkenden Gedanken beten zu kénnen (Or 11).Sie sollen
»sich von allem befreien, das auf irgendeine Weise mit den Leidenschaften zu tun
hat” (Or 53), und sei es ,auch nur dem Anschein nach” (Or 54). Denn: ,Wenn je-
mand gefesselt ist, kann er nicht weglaufen. Genau so wenig kann ein Geist, der
Sklave der Leidenschaften geworden ist (wé0goL dovietmv), den Ort des spirituel-
len Gebets sehen. Er wird zum Spielball solcher leidenschaftserfiillter Gedanken
(¢puma@odg vofjpatog) und wird so seine Bestdndigkeit und Ruhe einbiiflen.” (Or71)

Hier wird deutlich, dass die monastische Tradition gut stoisch, aber wenig bi-
blisch in der Apatheia den Inbegriff der Freiheit sieht. Nicht der ist frei, der sich
mit seiner ganzen Existenz in Liebe an andere bindet (Dtn 6,5), sondern der, der
alle Leidenschaften losgelassen hat. Freiheit ist vor allem Autarkie. ,Was der Em-
pfindung (aiocOnoig) nicht unterworfen ist,ist auch frei von Leidenschaft.” (Pr4)
Die Apatheia ist die , Trennung der Seele vom Leib” (Pr 52) im Sinne ihrer Befrei-
ung von den Leidenschaften.

Evagrius und Cassian beschreiben den Weg der Askese als sehr sensiblen Vor-
gang. Er braucht eine gesunde Mitte zwischen Laxheit und Rigorismus. Kdmpfe-
risch wird das Vokabular der beiden allerdings bei der Entfaltung der Acht-Laster-
Lehre, als deren geistige Viter sie gelten. Zentraler Gedanke dieser klassischen
monastischen Lehre ist die These, dass alle Stinden auf acht tiefsitzende Fehlhal-
tungen zuriickgefiihrt werden kdnnen: Gaumenlust, Unkeuschheit, Habsucht,
Traurigkeit, Zorn, Akedia, Ruhmsucht, Stolz (Pr 6-14). Diese gilt es zu bekdmpfen,
will man das Ubel an der Wurzel packen und ,ausreiflen” (CP 9,3), nicht gleich-
zeitig, sondern nacheinander.

Die Spannung zwischen dem sanften ,Loslassen” der Leidenschaften im Kon-
text der stoischen Apatheia-Lehre und dem harten Bekdmpfen und Ausreiflender
Laster in der monastischen Acht-Laster-Lehre wird von Evagrius und Cassiannicht
aufgelost. Theologisch gewendet kdnnte mandarin zumindest fiir den rund zwan-
zig Jahre spater lebenden Cassian eine gewisse Unentschiedenheit zwischen Pela-
gianismus und Augustinismus sehen — eine Kontroverse, die Evagrius nicht mehr
erlebt hat. In jedem Fall aber wird im Nebeneinander von Apatheia-Lehre und
Acht-Laster-Lehre die Spannung von gottlicher Gnade (Loslassen) und menschli-
cher Leistung (Kampf) sichtbar. Dass das Loslassen der Leidenschaften tatsdchlich
im Sinne eines Sich-Fallen-Lassens in die Hand Gottes verstanden wird, kann fol-
gendes Zitat verdeutlichen: ,Wenn du wirklich betest, entsteht in dir ein tiefes

18



Indifferenz statt Apatheia

Gefiihl des Vertrauens. Engel werden dich begleiten und dir den Sinn der ganzen
Schopfung erschlieBen.” (Evagrius, Uber das Gebet, 80) Apatheia und Gotteser-
kenntnis werden hier als Geschenk sichtbar, als Gabe dessen, dem der Mensch
vertraut und der seine Engel als Uberbringer der Gaben schickt.

Gotteserkenntnis in der Kontemplation als Ziel des geistlichen Lebens
Die Apatheia, deren andere Seite die rein intellektuelle Liebe ist, ist das Tor zur
Kontemplation. Solange noch Leidenschaften im Menschen sind, er also nicht
reinen Herzens ist, kann er — ganz nach Mt 5,8 — Gott in der Kontemplation nicht
schauen (CP 1,15). Umgekehrt: ,Sind Liebe und Enthaltsamkeit Gaste der Seele,
dann ruhen die Leidenschaften” (Pr 38) und der Weg zur Kontemplation steht of-
fen. Aber auch diese ist kein Selbstzweck: ,Das Ziel des asketischen Lebens ist die
Liebe und das der Kontemplation ist die Erkenntnis Gottes (Oeohoyia).” (Pr 84)
Eine erste Stufe der Kontemplation (Physike), schaut auf die geschopflichen
Wirklichkeiten und entdeckt in ihnen vermittelt den Schopfer. Die zweite Stufe
hingegen (Theologike), zielt darauf, Gott unmittelbar zu schauen. Daher soll der
kontemplative Mensch selbst die reinsten und frommsten Gedanken loslassen,
seien es gegenstandliche oder ungegenstandliche (Or 55-57): ,Selig ist jener Geist,
der, wihrend er betet, frei ist von allem Gegenstandlichen, ja sich sogar aller Ge-
danken entledigt hat.” (Or 119)

Die Schwachstellen des monastischen Kontemplationsverstindnisses

Die Vorstellung einer ungegenstandlichen Gotteserkenntnis pragt die kontempla-

tive Praxis inneuplatonisch-stoischer Traditionbis aufden heutigen Tag.F. Jalics'?,

W. Jager!®, F. Houdek und viele andere lehr(t)en es so. Dennoch weist dieses Inter-

pretationsmodell eine Reihe gravierender Schwachstellen auf:

1) Offen bleibt die Verbindung von Gotteserkenntnis und der Erkenntnis geschaf-
fener Wirklichkeiten: Gegen Ende seiner Abhandlung tiber das Gebet schreibt
Evagrius: ,Selig ist der Monch, der in allen Menschen Gott sieht.” (Or 123)
Wie kann das moglich sein, wenn der Monch Gott bereits unmittelbar erkannt
hat? Gott mittelbar in allen Menschen zu sehen ist die Erkenntnisweise der
Physike. Wer aber bereits auf die hochste Stufe der Theologike hinaufgestiegen
ist, fiir den ist die vermittelte Gotteserkenntnis im Geschaffenen ein Riick-
schritt!s.

13 F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, in: GuL 71 (1998),
11-25; 118-131.

14 'W. Jager, Der Weg des Evagrius Ponticus, in: ders., Kontemplation. Ein spiritueller Weg. Freiburg 22012,
35-42.

15 Dieses Problem iibergeht der ansonsten hochst prazise und kenntnisreiche Beitrag von G. Ziegler,
Erblindung und Erleuchtung des inneren Auges. Johannes Cassian iiber Wege und Irrwege zur Schau Gottes,
in: L. Eibicht / J. Kaffanke / C. Schifer (Hrsg.), Das Schauen Gottes wiedererlangen. Die Kontemplation
als Herz des Monchtums. Beuron 2012, 122-140.

19



Nachfolge

2) Offen bleibt auch die Verbindung von Gottes- und Nichstenliebe: So schreibt
Evagrius: ,Ein Monch ist ein Mensch, der sich von allem getrennt hat und
sich doch mit allem verbunden fiihlt.” (Or 124) Wiederum stellt sich die Fra-
ge, wie das im vorliegenden Denkmodell anders denn als Riickfall in die Phy-
sike gedacht werden kann'®.

3) Hinter beiden steht die Frage nach dem Verhiltnis vonirdischer und gottlicher
Wirklichkeit: Ist die irdische Wirklichkeit auf dem Weg zur Gotteserkenntnis
ein Hindernis, das man loslassen muss, um zur unmittelbaren Gotteserkennt-
nis zu gelangen?!” Oder ist die geschopfliche Wirklichkeit der in alle Ewigkeit
einzige Weg des Menschen zur Gotteserfahrung, der uns Gott in ,vermittelter
Unmittelbarkeit” (Bernard Lonergan) begegnen ldsst? ,[D]ie Kreatur (...) in ih-
rer Entsprungenheit und Selbstandigkeit in Gott zu finden (...), das Kleine im
Grofien, das Umgrenzte im Grenzenlosen, das Geschopf (es selbst!) im Schop-
fer: das ist erst die (...) hochste Phase unseres Gottesverhaltnisses.”!®

4) Hinter diesen inneren Widerspriichen im Denken der beiden Ménchsvéter
steht eine Anthropologie: Ist Liebe nicht mehr als ein rein geistiger Vollzug,
namlich eine personale, ganzheitliche Hingabe? Und ist die Erkenntnis Gottes
nichtmehr als einungegenstidndliches Wahrnehmen, namlich ein Vertrautsein
mit dem Geheimnis? Spielen Leib und Gefiihle tatsdchlich keinerlei Rolle fiir
Gottesliebe und Gotteserkenntnis, haben sie keine bleibend positive Bedeu-
tung im Rahmen der Kontemplation? Die Anthropologie von Evagrius und
Cassian ist keineswegs leibfeindlich. Aber sie misst dem Leib, den Sinnen, den
Gefiihlen auch keinerlei positive oder konstruktive Bedeutung im geistlichen
Leben zu.

Indifferenz. Das ignatianische Bild geistlichen Lebens

Das Gegenmodell einer, Mystik der Weltfreudigkeit”, die nicht auf Apatheia, son-
dern auf Indifferenz zielt, hat Ignatius von Loyola (1491-1556) entworfen. In
den ,Geistlichen Ubungen*legt er seine Spiritualitit systematisch-detailliert dar.

16 Zumindest fiir Johannes Cassian hilt B. McGinn, Die Mystik im Abendland. Bd.1: Urspriinge. Freiburg
i. Br. 1994,327 fest: ,Cassian hat keine klare und kohdrente Losung fiir das Problem des Verhiltnis-
ses von kontemplativem Aufgehen in Gott und tétiger Liebe zum monchischen Nichsten entwi-
ckelt.” Und auf F. Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 13
[s. Anm. 13] erwidert J. Sudbrack, ,Gott finden in allen Dingen”. Christliche Kontemplation und igna-
tianische Exerzitien, in: GuL 71 (1998), 362-375, hier: 365: ,Es geht nicht um Hinter- oder Neben-,
sondern um ein Ineinander (...) von Gotteserfahrung und Erfahrung der anderen ,gottlichen Din-
ge'.”

17 F. Houdek, Die Grenzen des ignatianischen Gebets, 302 [s. Anm. 2].

18 K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhiltnis, in: ders., Schriften zur
Theologie. Bd. 3 (1956), 47-60, hier: 56.

20



Indifferenz statt Apatheia

Indifferenz als Ziel der Askese

Der Schliissel zur ignatianischen Spiritualitét ist der Begriff , indifferent”. ,Aufler
in EB 170, wo von ,indifferenten Dingen’ gesprochen wird, handelt es sich im-
mer darum, den Willen des Menschen zu bestimmen: sich indifferent machen,
sich indifferent finden, indifferent sein.”“'” Der berithmte Text, in dem Ignatius
sein Verstandnis der Indifferenz darlegt, steht als ,Prinzip und Fundament” am
Beginn des Exerzitienbuchs: Es ist ,notwendig, uns allen geschaffenen Dingen
gegeniiber gleichmiitig (indiferentes) zu machen, tiberall dort, wo dies der Frei-
heit unseres Wahlvermogens eingerdumt und nicht verboten ist (...), einzig das
ersehnend und erwdhlend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fordert, zu
dem wir geschaffen sind.” (EB 23) Den Begriff , indifferent” iibernimmt Ignatius
vermutlich wéahrend seines Pariser Theologiestudiums von Thomas von Aquin,
s.th. I q. 83 a. 2, wo dieser ebenfalls den Willen charakterisiert und nicht wie in
der stoischen Philosophie und bei Cassian die Adiaphora, die ethisch neutralen
Gtiter. Auch das Beispiel von Gesundheit und Krankheit findet Ignatius bei Tho-
mas, s.th. I-II q. 13 a. 3, und vom ,,Prinzip und Fundament” ist in s.th.1 q.82 a. 1
die Rede®. ,Durch Ignatius scheint dieses Wort [,indifferent] aus der philosophi-
schen in die spirituelle Sprache eingefiihrt worden zu sein (...). Offenbar hat
Ignatius bei Thomas genau den Begriff gefunden, den er fiir die Umschreibung
des wihlenden freien Willens suchte.“?!

In minutidser Analyse verschiedener tiberlieferter Textvarianten des ,Prin-
zips und Fundaments” zeigt Leo Zodrow tiberzeugend, dass in einer von ihnen
eine grofe Gefahr lauert: Die ignatianische Indifferenz kann dort als stoische
Apatheia missverstanden werden. Und da diese fehlerhafte Textvariante, in der
das ,,mehr” im letzten Halbsatz fehlt, die am meisten verbreitete war, setzte sich
das Missverstandnis bis ins 20. Jh. als Standardverstindnis durch. , Das Vokabu-
lar der ignatianischen Indifferenz, wie es von den spirituellen Autoren verwen-
det wird, gleitet unmerklich hin zu einer Apatheia-Indifferenz“??, zu einem inne-
ren und passiven Zustand der Zustimmung zur Fiihrung Gottes.

Indifferenz bedeutet keine Leidenschaftslosigkeit, sondern eine Balance der
Leidenschaften bzw. Begehren ,, von unserer Seite“ her. Im ,Prinzip und Funda-
ment” steht nicht, dass der Mensch nichts, sondern dass er ,, X nicht mehr als
Nicht-X“ begehren solle. Ignatius verwendet gerne das Bild von einer Waage, die
sich im Gleichgewicht befindet (EB 15; 179). Nur die ungeordneten Leidenschaf-
ten (afecciones desordenadas) werden losgelassen, insgesamt aber das Leben ein-

19 G. Bottereau, Indifférence I. L'indifférence ignatienne, in: DSp 7 (1971), 1688-1696, hier: 1689. Ins
Deutsche iibersetzt in L. Zodrow [s. Anm. 21].

20 Ebd.

21 L. Zodrow, ,Prinzip und Fundament”. Eine ignatianische Kurzformel fiir den Vollzug des geistlichen Le-
bens, in: GuL 58 (1985), 175-191, hier: 181-182.

22 A. Rayez, Indifférence II. L'indifférence aux 17e et 18e siecles, in: DSp 7 (1971), 1696-1708, hier: 1707.
Ins Deutsche tibersetzt in L. Zodrow [s. Anm. 21].

21



Nachfolge

schlieflich der Leidenschaften geordnet (EB 1). Ignatius verfiigt sogar, dass der
Ubende, wenn er X anfinglich mehr begehrt als Nicht-X, nicht danach streben
soll, das Begehren von X zu mindern oder zu eliminieren, sondern das Begeh-
ren von Nicht-X zu steigern (EB 16). So stehen spiter starke Leidenschaften zur
Verfiigung, um aus ganzem Herzen und mit aller Kraft das zu realisieren, was als
Gottes Willen erkannt wurde.

Zugleich verlangt Ignatius vom Ubenden eine starke Leidenschaft fiir das
Magis, ein Verlangen, das ,Mehr” zu realisieren: ,einzig das ersehnend und er-
wahlend, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fordert, zu dem wir geschaffen
sind.” (EB 23) Von allen ethisch verantwortbaren Handlungsoptionen soll der
Exerzitant also nicht irgendeine wihlen, die ihn zum Ziel hin fordert, sondern
jene, die ihn mehr, man kénnte auch sagen: am meisten zum Ziel hin fordert.
Im Zustand der Apatheia hingegen wire keine Wahl moglich, denn diese braucht
ein Verlangen als Maf3stab fiir das Richtige: Das Verlangen nach dem Magis,
nach dem, was den Menschen mehr zu Gott hinbringt. Und dieses Verlangen
kann nur wirkmaéachtig werden, wenn alle anderen Leidenschaften in der Balan-
ce sind. Dann gibt das Magis den Ausschlag nach der einen oder der anderen
Seite. Anschliefend aber werden die Leidenschaften wieder gebraucht, um in
die Tat umzusetzen, was der Exerzitant als richtig erkannt hat.

Auseinandersetzung mit dem eigenen Schatten

Den Weg zur Indifferenz charakterisiert Ignatius als ein Ordnen der Leidenschaf-
ten — nicht so sehr durch die Vernunft, sondern durch Gefiihle wie ,Zerknir-
schung (contricion), Schmerz, Tranen tiber ihre Stinden” (EB 4) sowie ,,Bescha-
mung und Verwirrung” (EB 48). In der ersten Woche des Exerzitienprozesses
geht es darum, sich der Siinden im Gedéchtnis zu erinnern, sie mit dem Ver-
stand zu durchdenken und die Affekte vom Willen her zu den genannten Ge-
fihlen hin zu bewegen (EB 50). Das ist ein komplett anderer Weg als der stoi-
sche, der allein den Verstand in der Rolle des Steuermannes sieht. Fiir Ignatius
sind die Gefiihle die entscheidende Kraft. Mit ihrer Hilfe sollen die Ubenden
anschauen, wer sie sind — ,,eine Wunde und ein Geschwiir” — und wer Gott ist —
Weisheit, Gerechtigkeit, Giite (EB 58-59) —, und dann tiber die Barmherzigkeit
Gottes und der Mitgeschopfe ,mit stets steigendem Affekt” staunen (EB 60-61).
Die ,Seelenbewegungen”, wie Ignatius die Affekte oft nennt, werden also kon-
tinuierlich intensiviert und mittels sinnenhafter Vorstellungen in eine Ausrich-
tung auf Gott und die Mitgeschopfe gebracht.

Die Gefiihle haben aber nicht nur anspornenden, handlungsantreibenden
Charakter, sondern sind zugleich ein Maf3stab der Orientierung, der die Barm-
herzigkeit Gottes ebenso hervortreten lasst wie die eigene Wandlungsbediirftig-
keit. Welche grof3e Bedeutung Ignatius den Gefiihlen zumisst, wird in EB 63
deutlich: , Erstens, dass ich eine innere Durchdrungenheit von meiner Stinde

22



Indifferenz statt Apatheia

und einen Abscheu davor in mir spiire. Zweitens, dass ich die Unordnung mei-
ner Handlungen fiihle, damit ich dieselbe verabscheuend mich bessere und
mich ordne. Drittens bitten um Erkenntnis der Welt, damit ich mit Abscheu die
weltlichen und eitlen Dinge von mir entferne.” Das erinnert an Ignatius’ eigene
Erfahrung in Manresa: Erst als ihn Abscheu vor seiner gesamten Lebensfiithrung
erfiillt, kann er einen neuen Weg beginnen (PB 25). Spiiren, fithlen, empfinden
- das sind die Mittel, mit deren Hilfe Ordnung in die Leidenschaften kommt.
Die ignatianische Unterscheidung der Geister ist eine Kritik der Gefiihle durch
Gefiihle?.

Personale Ganzhingabe als Ziel des geistlichen Lebens

Der Schliissel des ignatianischen Weges ist die Indifferenz. Deren innerste Be-
stimmung ist die Bereitschaft zur vorbehaltlosen Hingabe. Das berithmte ,Sus-
cipe”, das Gebet der Selbstiibereignung an Christus (EB 234), ist Herzstlick und
Ziel des Exerzitienprozesses wie auch allen spirituellen Suchens. Gotteserfah-
rung, so die dahinterliegende Annahme, ist nur moglich in der liebenden, rest-
los vertrauenden Ubereignung des ganzen Menschen ,mit Haut und Haaren”
an das Du Gottes: Mit Freiheit und Willen als den emotionalen Kriften, mit
Geddchtnis und Verstand als den rationalen Kriften. Zugleich will die ,Betrach-
tung zur Erlangung der Liebe“ (EB 230) ,Gott mit allen Fahigkeiten und in allen
Dingen finden (...). Ignatius (...) ldsst diese nicht ,zur Ruhe kommen’, sondern
stellt sie aktiv in den Dienst Gottes“?*.

Mystische Wahrnehmung des Lebens
Generell geht es in den Exerzitien darum, das Leben Jesu ebenso wie das eigene
Leben von innen her zu verspiiren und verkosten (,sentir y gustar de las cosas
internamente”, EB 2). Das meint einerseits ein ganzheitliches Geschehen, in
das rationale und emotionale Krifte des Menschen gleichermafien eingebunden
sind. Es bedeutet andererseits ein Durchdringen der dufleren, kategorialen Er-
eignisse und ein Wahrnehmen ihrer Innenseite: Wie ,schmeckt” Jesu Umgang
mit den Menschen? Welchen , Geschmack” haben die eigenen Aktivititen und
Erfahrungen? Wo ldsst sich in beiden das Geheimnis Gottes erahnen?

Das Verkosten geschieht durch die Anwendung aller fiinf Sinne (EB 65-72;
121-126) als Teil jeder Kontemplation bzw. Meditation?®. Nach einem Vorberei-
tungsgebet geht es um den ,Aufbau des Schauplatzes” (EB 47; 49), d.h. die Vor-

23 Vgl. dazu M. Rosenberger, Mit beherzter Vernunft. Fiihlen und Denken in ihrer Bedeutung fiir das sittliche
Urteil, in: MThZ 52 (2002), 59-72.

24 J. Sudbrack, ,Gott finden in allen Dingen”, 363 [s. Anm. 16] gegen F. Jalics, Die kontemplative Phase der
ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet, 17 f. [s. Anm. 13].

25 Ignatius verwendet die beiden Begriffe ,contemplacién o meditacién” gleichbedeutend, siehe EB 2;
12; 47; 49; 77, ,consideraciéon y contemplacién” in EB 4, ,exercicios o contemplaciones” in EB 12,
,contemplacioén y illuminacién” in EB 39.

23



Nachfolge

stellung des Ortes und der Umstédnde, die ein bestimmtes Geschehen ausmachen,
vor dem inneren Auge. Nachdem man erbeten hat, was man in der konkreten Be-
trachtung begehrt, folgt die eigentliche Meditation mit allen vorhandenen geisti-
gen und emotionalen Kriften: Mit Gedadchtnis, Verstand und Willen (EB 45-54).
Die in EB 2 angezielte Innerlichkeit wird also durch eine bestimmte Gestaltung
der duBerlichen Wahrnehmung vermittelt. Ungegenstdndliche Gotteserfahrung
ereignet sich nach Ignatius nicht nach, sondern in gegenstiandlicher Welterfah-
rung. ,Solche indiferencia wird zu einem Gott-in-a 11 e n-Dingen-suchen.“?¢ Das
ist eine pointiert neue Sicht christlicher Kontemplation.

Ignatius nennt drei Weisen zu beten (EB 238-260): Die ,erwdgende und tiber-
legende” (EB 241) Betrachtung eines Schrifttextes — eine stark verstandesgesteuer-
te Methode (EB 238-248); das Betrachten des Sinnes eines einzigen Wortes, das
bedacht, verkostet und in seinem Trostpotenzial empfunden wird — eine ganz-
heitliche Methode, die rationale und emotionale Kriafte umfasst und letztlich auf
den Trost zielt (EB 249-257); und das Verinnerlichen eines Wortes, indem man
es im Rhythmus des Atems betet — eine Variante des Jesus-Gebets, die vor allem
die emotionalen Krifte zum Zug kommen ldsst (EB 258-260). Dabei geht es nicht
um eine , prozessuale Steigerung der Methodik, wie Jalics (...) erschlie3t“%, so
dass das Jesusgebet die hochste und eigentliche Form des Betens wire. Vielmehr
bleiben alle drei Weisen dauerhaft wichtig, um alle Krifte des Menschen in einer
Einheit zu halten und auf Gott auszurichten. Die Kontemplation des Ignatius ist
damit nicht weniger, sondern mehr geeignet, in die Passivitdt des Geschehenlas-
sens hineinzufinden, als die Kontemplationsmethode der monastischen Traditi-
on. Denn es sind die passiones, die Passivitdt ermoglichen, nicht der stets aktive
und steuernde Verstand und auch nicht die Leere, die entsteht, wenn Verstand
und Gefiihle gleichermafien losgelassen werden. Gleichzeitig bleiben die verstan-
desbetonten Formen des Betens wichtig, um ein Abgleiten in vollige Subjektivitét
zu verhindern.

Die Konsistenz des ignatianischen Kontemplationsverstandnisses

Frank Houdek und manche anderen Vertreter des monastisch (und fernostlich)
inspirierten Kontemplationsverstandnisses messen die ignatianische Kontempla-
tion an ihrer eigenen Methode. Unter dieser Perspektive muss Ignatius verlieren.
Mir scheint ein anderer Weg iiberzeugender: Sowohl die klassische monastische
als auch die ignatianische Methode der Kontemplation miissen sich messen las-
sen an einer ganzheitlichen personalen Anthropologie. Dann aber schneidet Ig-
natius mit seiner Orientierung an der aristotelischen Anthropologie des Thomas
von Aquin wesentlich besser ab als das stoisch-neuplatonisch geprégte frithe

26 K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, 135 [s. Anm. 1].
27 J. Sudbrack, ,Gott finden in allen Dingen”, 364 [s. Anm. 16] gegen F. Jalics, Die kontemplative Phase der
ignatianischen Exerzitien und das Jesusgebet [s. Anm. 13].

24



Indifferenz statt Apatheia

Monchtum. Aus seiner Methode kann ein ganzheitliches Verstindnis der Got-
teserfahrung erwachsen — einer Erfahrung der Liebe und Ganzhingabe an das
geheimnisvolle Du, das uns in der Welt und durch sie hindurch begegnet und
in das sich der spirituelle Mensch fallen ldsst.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Richard Gramlich,
Indifferenz. Eine Haltung der islamischen
Frommigkeit, in: GuL 62 (1989), 241-245.

25




