
1	 Caravaggio, Hl. Hieronymus (1605/06). Rom: Galleria Borghese.

Hieronymus als geistlicher Lehrer
Spiritualität, Propaganda und Polemik 

Eine bekannte Darstellung des Hieronymus in der bildenden Kunst stammt 
von Caravaggio und zeigt ihn als „gelehrten Asketen“1. Erkennbar ist ein halb 
bekleideter schlanker älterer Mann, der allein in seiner Schreibstube sitzt. Auf 
dem Schreibtisch steht deutlich sichtbar ein Totenkopf. Das Bild verbindet zwei 
damals gängige Darstellungsweisen des Kirchenvaters: Die eine betont seine 
Gelehrsamkeit und zeigt ihn über seine Bücher gebeugt in seiner Studierstube, 
gleichsam als Vorbild für humanistische Bildung. Die andere, von der katholi­
schen Kirche nach der Reformation bevorzugte Darstellung, thematisiert ihn 
als büßenden, asketischen Heiligen in der Wüste, begleitet allenfalls von einem 
Löwen – dem er der Legende nach in der Wüste einen Dorn aus der Pranke ge­
zogen hat. 

Die Darstellung Caravaggios würde Hieronymus höchstwahrscheinlich am 
besten gefallen haben, entspricht sie doch genau dem Bild, das er gerne selbst 
von sich zeichnete: Hieronymus, der Mann, der Askese und Exegese verband, 
der mönchisches Leben und biblische Bildung propagierte und lehrte. Dem 
Verhältnis seines spirituellen Programms zu seiner Persönlichkeit und seinem 
Umgang mit anderen widmet sich dieser Beitrag.

Hieronymus – Der gelehrte Asket

Hieronymus stammte aus Dalmatien und hatte eine hochrangige rhetorische 
und theologische Ausbildung genossen. Seine Sprachkenntnisse waren beacht­
lich. Dadurch konnte er sich in der westlichen Welt, die kein Griechisch mehr 

Elisabeth Birnbaum | Wien

Dr. theol., Direktorin des Österr. Kath. Bibel­
werks, 2010–2013 FWF-Projekt zu Hieronymus' 
Koheletkommentar an der Universität Wien

e.birnbaum@bibelwerk.at

26

Nachfolge



sprach, mit seinen Übersetzungen griechischer Meister-Exegeten profilieren. Vor 
allem das umfangreiche Werk des begnadeten Exegeten und Theologen Origenes 
machte er der lateinischen Welt (zumindest teilweise) zugänglich. Die Bibelaus­
legungen des Origenes waren sprachlich, philosophisch, theologisch und spiritu­
ell herausragende Werke. Zentral dabei war immer die Frage nach der Bedeutung 
der Hl. Schrift für das spirituelle Wachstum der einzelnen Seele. Hieronymus 
bekam durch seine Übersetzungen Einblick und Einschulung in diese theologi­
schen und spirituellen Lehren des Origenes und wurde davon maßgeblich beein­
flusst.

Auch in anderer Hinsicht war Hieronymus von Origenes inspiriert: Wie je­
ner begeisterte sich auch Hieronymus für ein Leben als geistlicher Lehrer von 
Frauen und konnte dabei an eine im 4. Jahrhundert einsetzende florierende 
Askesebewegung anschließen. Denn in Rom fand zu dieser Zeit ein bemerkens­
werter asketischer Umschwung statt.2 War es früher für asketisch lebende Men­
schen unabdingbar, in die Wüste zu gehen, sich dort als Einsiedler in einer 
Höhle niederzulassen und dort der Welt zu entsagen, um Christus in der Seele 
empfangen zu können, so wurde dieses Askese-Modell nun sozusagen domesti­
ziert und von Teilen der römischen Oberschicht übernommen. Das war äußerst 
bemerkenswert, denn von ihrer Grundausrichtung her war die Askesebewegung 
gegen die antiken Wertvorstellungen und gesellschaftlichen Konventionen ge­
richtet gewesen. Nun entstand eine Art „Askese light“: Statt sich in die Wüste 
zurückzuziehen, richtete man sich ein Zimmer des weitläufigen Domizils ein 
oder begab sich auf einen Landsitz und widmete sich dort der geistigen und 
geistlichen Lektüre. Man errichtete mit seinem Geld nicht mehr Straßen und 
Brücken, sondern stiftete Kirchen und Klöster. Das Ansehen, der weltliche Ruhm 
wurde dadurch kaum geschmälert, sondern im Gegenteil oft noch gesteigert. 
Die Kleidung war schlicht und man ernährte sich einfach, sonst blieb man im 
gewohnten Kontext. Diese Form der Askese war insbesondere bei den Frauen der 
oberen Adelsschicht sehr beliebt. Viele davon waren Witwen, daher war der Ver­
zicht auf sexuelle Beziehungen für sie nicht gleichbedeutend mit dem Verzicht 
auf Familie, da sie Ehe und Kindererziehung bereits durchlebt hatten. Die Frauen 
schlossen sich zu Zirkeln zusammen und trafen sich regelmäßig, um sich unter 
der Anleitung eines spirituellen Lehrers der geistlichen Lektüre und dem spiri­
tuellen Wachstum zu widmen. Sie waren aber nicht nur gelehrige Schülerinnen, 
sondern dürften selbst ein großes Bibel- und Sprachwissen mitgebracht haben. 
Als umfassend gebildete Adelige, die sie bereits waren, intensivierten sie ihre 
Bildung noch durch geistliche Lektüre und teilweise auch durch Erlernen der 
biblischen Sprachen, Hebräisch und Griechisch. Sie schrieben Kommentare und 
Übersetzungen ab. Sie griffen in theologische Kontroversen ein und urteilten 

2	 Vgl. A. Fürst, Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spätantike. Freiburg i. Br. 22016, 45 f.

27

Hieronymus



auch darüber. Und sie unterstützten mit ihrem Vermögen kirchliche Einrichtun­
gen und vor allem geistliche Lehrer.

Nachdem Hieronymus 382, etwa vierzigjährig, im Gefolge des Papstes Dama­
sus nach Rom in dieses Umfeld gekommen war, trat er bald schon umfassender 
in die Fußstapfen des Origenes. Nicht nur übersetzte er dessen Bibelauslegungen 
und verdiente sich damit erste Sporen, sondern er betätigte sich wie jener als 
geistlicher Lehrer und fand schnell Zugang zu Kreisen adeliger Asketinnen. Er 
unterwies Frauen der römischen Oberschicht und wurde nicht müde, den Nut­
zen einer asketischen, sprich: jungfräulichen Lebensweise zu predigen.

Sein sicher eindrucksvolles Auftreten verband sich mit klarer, pointierter Re­
deweise, seine Bibel- und Sprachkenntnisse mit einer unauslöschlichen Begeis­
terung für die Askese. Dies alles machte ihn zu einem wirkungsvollen Vertreter 
für die christliche Sache. 

Das spirituelle Programm des Hieronymus

Neben dem oft als aszetische Programmschrift bezeichneten Brief Nr. 22 an Eu­
stochium finden sich besonders viele seiner asketischen Lehren in seinem Kom­
mentar zum Buch Kohelet. Warum aber gerade dort? 

Der Koheletkommentar
Das Koheletbuch ist nach dem Verständnis, das Hieronymus von Origenes über­
nommen hat, Teil eines dreistufigen spirituellen Programms. Dieses unterschei­
det Anfänger, Fortgeschrittene und Vollkommene auf dem geistlichen Weg. Jede 
dieser Gruppen muss anders belehrt werden. Die drei Salomo zugeschriebenen 
Bücher: Sprichwörter, Kohelet und Hohelied, sind nun je einer dieser Gruppen 
zugedacht: Das Buch der Sprichwörter richtet sich an die Anfänger auf dem 
geistlichen Weg. Hier soll der Schüler zwischen moralisch gut und moralisch 
schlecht zu unterscheiden lernen, also eine Art Ethikunterricht. Das Buch Kohe­
let aber ist für Fortgeschrittene. Hier wird gelehrt, wie die irdischen Dinge ihrem 
Wesen nach sind, das, was man früher mit „Physik“ (Lehre vom Wesen der Din­
ge) bezeichnete. Und die Welt ist, wie Koh 1,2 betont, vergänglich, nichtig und 
flüchtig, vanitas vanitatum. Das einzusehen ist entscheidend, um den Blick auf 
die letzten, unvergänglichen Wahrheiten richten zu können, auf das, was eben 
nicht „flüchtig und nichtig“ ist, auf Gott. Die Vollkommenen schließlich, die 
das gelernt haben, werden im Buch Hohelied von der göttlichen Wirklichkeit 
umarmt und geküsst, sie erfahren in der mystischen Schau die Vereinigung 
mit dem Göttlichen, die unio mystica. Hieronymus nimmt das auf und erklärt: 
„Wenn wir nämlich nicht zuerst von den Lastern lassen und uns durch Verzicht 
auf weltlichen Prunk ungehindert auf die Ankunft Christi vorbereiten, können 
wir nicht sagen: Er küsse mich mit den Küssen seines Mundes (Hld 1,2 LXX). 

28

Nachfolge



3	 Hieronymus, Comm. in Eccl. Vorwort. Übersetzung: E. Birnbaum; vgl. E. Birnbaum, Der Koheletkom-
mentar des Hieronymus (CSEL extra seriem). Berlin – Boston 2014, 51.

4	 Hier., Comm. in Eccl. 1,2; Übersetzung: wie Anm. 3, hier: 53 ff.
5	 Hier., Comm. in Eccl. 3,22; Übersetzung: wie Anm. 3, hier: 109.

Nicht fern dieser Abfolge der Belehrung ist die, in der die Philosophen ihre An­
hänger erziehen: Sie lehren zunächst Ethik, legen dann Naturlehre aus, und 
wen sie darin als fortgeschritten erkennen, den führen sie bis zur Theologie.“3 
Kohelet war also denkbar gut geeignet, um Fortgeschrittenen auf dem spirituel­
len Weg die Vergänglichkeit der Welt und die darum gebotene Verachtung, bes­
ser: Geringachtung der Welt, den contemptus mundi zu lehren. Und genau das 
möchte Hieronymus mit seinem Kommentar. 

Dass mit dem contemptus mundi jedoch nicht gemeint ist, die Schöpfung zu 
verschmähen, betont Hieronymus sehr bald in seinem Kommentar. Er sieht 
keinen Gegensatz zwischen der Aussage von Genesis 1,31: „Siehe, alles war sehr 
gut“, und dem Motto des Koheletbuches: „Alles ist nichtig / omnia vanitas“. Der 
entscheidende Punkt sei der Vergleich: „ (...) wir können (...) sagen, dass Him­
mel, Erde, Meere und alles was in diesem (Erd-)Kreis enthalten ist, zwar in sich 
gut, aber im Vergleich mit Gott nichts ist. So, wie wenn ich das Flämmchen der 
Öllampe sähe und mit ihrem Licht zufrieden wäre, aber später, wenn die Sonne 
aufgegangen ist, nicht mehr erkennen könnte, dass sie leuchtet, (...) so werde 
ich, wenn ich die Elemente und die große Vielfalt der Natur ansehe, die Größe 
der Schöpfungswerke zwar bewundern; doch wenn ich mich besinne, dass alles 
vergeht und die Welt an ihrem Ende hinschwindet und nur Gott immer das ist, 
was er war, bin ich gezwungen nicht nur einmal, sondern zweimal zu sagen: 
Nichtigkeit der Nichtigkeiten, alles ist Nichtigkeit.“4

Die Welt soll also nicht geringgeschätzt werden, weil sie schlecht ist, sondern 
weil sie vergänglich ist und keine bleibenden Freuden gewährt. Stattdessen be­
darf es einer Orientierung am Bleibenden und Unvergänglichen, an Gott. Von 
dort her kann die Welt gesehen werden als das, was sie ist: etwas Schönes, von 
Gott Geschaffenes, aber selbst nicht Göttliches. 

Praxis der Askese
Das bedeutet für die Praxis der Askese zunächst, irdische Güter als vergänglich 
anzusehen und sich nicht zu sehr an das Irdische zu hängen. In moderner Spra­
che: sich nicht abhängig von Dingen zu machen, die letztlich keinen Halt ge­
ben. Glück ist in diesem Zusammenhang keine Suche nach Triebbefriedigung, 
sondern das Sammeln für das Himmelreich: „Nichts ist also gut in diesem Le­
ben, außer dass der Mensch sich an seinem Werk erfreut, indem er Wohltaten 
tut und sich zukünftige Schätze im Himmelreich bereitet.“5 Asketen hätten von 
daher auch bescheiden aufzutreten und maßvoll zu leben. Insbesondere sollten 
sie alles, was über das Notwendige hinausgeht, den Armen geben. 

29

Hieronymus



Keinesfalls sei bei „Glück“ und „Sich-Freuen“ an leibliche Genüsse gedacht. Die 
Gefahr der Genusssucht wird Hieronymus nicht müde zu beschreiben. Im Ko­
heletbuch findet er einen biblischen Verbündeten für seinen Kampf gegen Aus­
schweifung und körperliche Freuden. Mehr als einmal betont er, dass entgegen 
anderen Lesarten das Koheletbuch keineswegs zur Lust aufrufen wolle. Dagegen 
sei die wahre Freude im Lesen der Heiligen Schrift zu finden: Diesen Gedanken 
entnimmt Hieronymus, vielleicht überraschenderweise, der Aufforderung in 
Koh 9,7–9: „Mit einer Frau, die du liebst, genieße alle Tage deines Lebens (...).“ 
Diese Frau wird von Hieronymus mit der „Weisheit“ des Sprichwörterbuches 
gleichgesetzt: „Der Weisheit folge und der Kenntnis der Schriften und vermähle 
dich mit ihr, über die in den Sprichwörtern gesagt wird: Liebe sie, und sie wird 
dir dienen; umarme sie, und sie wird dich umgeben (Spr 4,6.8*).“6 Weisheit und 
vor allem Kenntnis der Schriften sind demnach unabdingbar für den geistlichen 
Weg, der allein wahre Freude bereithält. 

Der Lohn dieser schriftgelehrten Askese, so Hieronymus, sei neben kleineren 
positiven Wirkungen, wie körperlichem Wohlbefinden und größerer Gelassen­
heit, der Schatz im Himmel, die Schau Gottes, die liebende Vereinigung mit 
dem himmlischen Bräutigam, die ewige Herrlichkeit und die wahre Freude, die 
als Lohn winken. So heißt es im Koheletkommentar: „Wer das erreicht hat, wird 
das Licht sehen, wird Christus sehen, die Sonne der Gerechtigkeit (Mal 3,20 = 
4,2 Vg). Und wenn er sehr lange lebt, wird er in höchster Freude und Wonne 
leben, weil er die Kenntnis der Schriften hat (...).“7

Der Umgang des Hieronymus mit Freund und Feind

Hieronymus lehrte diesen spirituellen Weg Frauen. Das ist keineswegs selbstver­
ständlich und wurde nur durch die Prämisse ermöglicht, dass die Askese den 
Menschen über seine geschlechtlichen Bindungen hinaushob, also frei machte 
von biologischen Vorgegebenheiten. Asketisch Vollkommene waren außerdem 
auch frei von allen Zwängen, die sich aus den sexuellen Begierden ergeben. Sie 
mussten sich nicht mehr vor dem Umgang mit dem anderen Geschlecht hüten, 
denn sie hatten den mächtigen Trieb der Sexualität unter Kontrolle gebracht. 
Dadurch wurden auch intensive Seelenfreundschaften zwischen Mann und Frau 
möglich, waren sie doch nicht mehr Frau und Mann, sondern zwei gottdurch­
wirkte Seelen. Diese Sicht ermöglichte es Hieronymus, ohne Bedenken mit 
Frauen zu verkehren, die spirituell, intellektuell, aber auch finanziell reich begü­
tert waren. Er achtete ihre Begabungen für nicht geringer als die eines Mannes. 
Sie waren in seinen Augen auch ebenso fähig, durch Askese zur geistigen Voll­
kommenheit zu gelangen wie Männer. 

6	 Hier., Comm. in Eccl. 9,7–9; Übersetzung: wie Anm. 3, hier: 191.
7	 Hier., Comm. in Eccl. 9,7–9; Übersetzung: wie Anm. 3, hier: 225.

30

Nachfolge



Die wichtigste unter den Frauen rund um Hieronymus sollte eine gewisse Paula 
werden. Sie war eine Frau um die Dreißig und hatte erst kurz zuvor ihren Mann 
verloren. Nun richtete sie ihre Leidenschaft auf das Wachstum der Seele. Auch 
ihre Tochter Eustochium begeisterte sich unter der Anleitung des Hieronymus 
für das jungfräuliche Leben. Er schürte diese Begeisterung so gut er konnte, und 
vereitelte auch die Versuche einer Tante, Eustochium doch noch zu verheiraten. 
Rhetorisch geschickt schildert Hieronymus daher in seiner zweiten großen as­
zetischen Programmschrift, dem Brief 22, der jungen Eustochium zunächst die 
Qualen der Ehe, denen sie durch ihren Entschluss entgehen würde: „Auch mag 
ich nicht die Beschwerden des Ehelebens aufzeigen, wie die Schwangerschaft 
[S. 63] sich bemerkbar macht oder die Kinder schreien, wie man unter einer Ne­
benbuhlerin zu leiden hat oder sich durch die Sorge um den Haushalt aufreibt. 
Auch will ich nicht schildern, wie zuletzt der Tod kommt und allem, wofür man 
sich geplagt hat, ein Ende setzt.“8

Ob Hieronymus bei seinen Warnungen vor der Ehe die Ehe an sich abwerten 
wollte oder lediglich die Jungfräulichkeit bewerben wollte, lässt sich nicht klar 
sagen. Seine Argumentation ist zielgerichtet. Er schreibt für eine Asketin, die 
er auf ihrem Weg bestärken möchte. In der Gesellschaft wurden diese Frauen 
manchmal schief angesehen. Hieronymus befürchtete wohl, dass sie daher in 
ihrem Entschluss wankend werden könnte und betont schon deshalb die wid­
rigen Begleitumstände einer Eheschließung. Gleichzeitig stellt er ihnen in Aus­
sicht, dass sie durch ihre Entscheidung zu einem erlesenen Kreis an besonders 
beschenkten Menschen zählen werden. „Es heirate und lasse sich heiraten, wer 
im Schweiße seines Angesichtes sein Brot ißt, dem die Erde Dornen und Dis­
teln hervorbringt, dessen Pflanzung im Gestrüpp erstickt. Mein Samenkorn ist 
fruchtbar in hundertfältiger Frucht. Nicht alle fassen das Wort Gottes, sondern 
nur die, denen es gegeben ist.“9 

Die vielfältigen biblischen Anspielungen verknüpft Hieronymus zu einer Ar­
gumentation, die auf ein Elitedenken zielt. Während die Heiratswilligen sozusa­
gen den Menschen nach dem Sündenfall symbolisieren, sind Askesetreibende in 
die Nähe Christi gerückt.

Hieronymus als begnadeter Manipulator
Wichtig zu beachten ist, dass auch die „autobiografischen“ Elemente in Hiero­
nymus’ Schriften pädagogisch-manipulativ zu verstehen sind. Sie sind weniger 
Erzählung einer erlebten Wirklichkeit, sondern ein Weg zur Vermittlung von 

8	 Hier., ep. 22,2; Übersetzung: Des heiligen Kirchenvaters Eusebius Hieronymus ausgewählte Briefe (Des 
heiligen Kirchenvaters Eusebius Hieronymus ausgewählte Schriften Bd. 2–3. Bibliothek der Kirchen­
väter. 2. Reihe. Bd. 16 u. 18). Kempten – München 1936–1937. Für die BKV im Internet bearbeitet v. 
H. Bösch, URL: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel3098-2.htm (Stand: 28.09.2018).

9	 Hier., ep. 22,19; Übersetzung: wie Anm. 8, URL: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel3098-19.htm 
(Stand: 28.09.2018).

31

Hieronymus



Botschaften. Besonders eindrücklich zeigt sich das an seiner Selbstdarstellung 
als Eremit in der Wüste.

Tatsächlich hatte sich Hieronymus in anfänglicher Begeisterung für ein Le­
ben abseits der Zivilisation entscheiden wollen und sich sogar zwei Jahre als 
„Eremit“ versucht. Allerdings zog er sich nicht in die Wüste zurück, sondern 
nur in ein Landgut eines Freundes in einer einsamen Gegend der römischen 
Provinz Syria. Dort lebte er nicht allein, sondern bekam viel Besuch, ihm stand 
eine Bibliothek zur Verfügung, er war von Gleichgesinnten umgeben und hatte 
steten Kontakt mit Schreibern und Stenographen etc., und stand auch mit sei­
nem Gastgeber in brieflichem Kontakt.10 Dennoch wurde die Eintönigkeit des 
Landlebens für den Stadtmenschen Hieronymus unerträglich. 

Diese Zeit nun stilisierte Hieronymus in seinem Brief an Eustochium zu sei­
nen Zwecken um. In schaurigen Worten, die ihre Wirkung wohl nicht verfehlt 
haben dürften, schildert Hieronymus seinen zweijährigen Aufenthalt in der 
ländlichen Einschicht und schreckt dabei vor Übertreibungen nicht zurück: Aus 
der eintönigen Zeit auf dem Landgut des Freundes wird eine entbehrungsreiche 
Zeit in der Wüste. „Als ich in der Wüste weilte, in jener weiten, von der Son­
nenglut ausgebrannten Einöde, die den Mönchen ein schauriges Asyl bietet, da 
schweiften meine Gedanken oft hin zu den Vergnügungsstätten Roms. Einsam, 
innerlich verbittert, saß ich da. Meine ungestaltet [sic!] Glieder starrten im Buß­
gewande, und meine rauhe Haut war schwarz geworden gleich der eines Äthio­
piers. Täglich gab es Tränen und Seufzer, und wenn mich gegen meinen Willen 
der Schlaf übermannte, da streckte ich meine kaum noch zusammenhaltenden 
Knochen auf den nackten Boden hin. Von Speise und Trank will ich gar nicht 
reden, da selbst die kranken Mönche nur frisches Wasser trinken und es als Lu­
xus gilt, irgendeine gekochte Speise zu genießen.“11

Der dramatische Auftakt zielt nun auf sein eigentliches Thema: das Problem 
„fleischlicher“ Lüste, die nur durch hartes Fasten abgetötet werden konnten: 
„Also jener ‚Ich‘, der ich [S. 69] aus Furcht vor der Hölle mich selbst zu einem 
solchen Kerker verurteilt habe, in der einzigen Gesellschaft von Skorpionen und 
wilden Tieren, dachte oft zurück an die Tänze der Mädchen. Die Wangen waren 
bleich vom Fasten, aber im kalten Körper flammte der Geist auf in der Glut der 
Begierden. Vor dem Menschen, der dem Fleische nach bereits gestorben war, lo­
derte einzig noch das Feuer der Sinnlichkeit auf. Verlassen von aller Hilfe, warf 
ich mich nieder zu den Füßen Jesu, benetzte sie mit meinen Tränen und trock-
nete sie mit meinen Haaren, und das widerspenstige Fleisch bändigte ich durch 
wochenlanges Fasten.“12

10	 Vgl. A. Fürst, Askese und Wissenschaft in der Spätantike, 50 [s. Anm. 2].
11	 Hier., ep. 22,7; Übersetzung: wie Anm. 8, URL: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel3098-7.htm (Stand: 

28.09.2018).
12	 Ebd.

Nachfolge

32



13	 Hier., ep. 22,8; Übersetzung: wie Anm. 8, URL: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel3098-8.htm (Stand: 
28.09.2018).

14	 Hier., ep. 22,14; Übersetzung: wie Anm. 8, URL: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel3098-14.htm 
(Stand: 28.09.2018).

Die Schilderung, durch und durch fiktiv, verfolgt nur ein Ziel: Eustochium vor 
einem Leben „in der Welt“ zu warnen. Denn Hieronymus beschließt seine Er­
zählung mit dem Satz: „Wenn nun schon ein Mensch solche Kämpfe bestehen 
muß, der bei ausgehungertem Körper nur gegen Gedanken anzugehen hat, was 
droht da erst einer jungen Frau, welche mitten im Leben mit seinen Genüssen 
steht?“13

Die Wortwahl, die Themen, dienen also einzig dem Zweck, die Meinung der 
Angesprochenen in seinem Sinn zu beeinflussen. Die Selbstdarstellung orientiert 
sich an der gewünschten Botschaft und nicht an der Wirklichkeit. 

Hieronymus als gnadenloser Polemiker 
Hieronymus war, wie zu sehen war, kein dezenter Verkünder seiner Botschaft. 
Das zeigt sich auch an seinem Umgang mit Widersachern. Hier erweist er sich 
als rhetorisch geschulter Mann mit spitzer Zunge und aufbrausendem Tempera­
ment, der weder Übertreibungen noch Beleidigungen, weder hymnische Über­
höhung noch beißenden Sarkasmus scheute, um seiner Sache zu dienen. Nach 
heutigen Maßstäben war er wie ein glänzender Politiker, der die Medien der 
damaligen Zeit blendend beherrschte und es dadurch erreichte, das christliche 
Rom aufzurütteln und in zwei Lager zu spalten. Die „Feinde“, gegen die er po­
lemisiert, sind neben Häretikern und ganz allgemein (nichtchristlichen) „Phi-
losophen“ vor allem im kirchlichen Umfeld zu suchen. 

Gerne stehen konkurrierende geistliche Lehrer im Fokus der Vorwürfe. Die 
weiter oben erwähnte Bedenkenlosigkeit im Umgang von asketischen Männern 
zu ebensolchen Frauen etwa hatte Hieronymus nur, was ihn selbst betraf. Ande­
ren traute er die Reife und Tugendfestigkeit nicht so ohne Weiteres zu. Hierony­
mus, der selbst nur durch Paulas großen Reichtum als geistlicher Lehrer leben 
und wirken konnte, verurteilte auf sehr eindringliche Weise „Konkurrenten“. 
Vor allem wandte er sich scharf gegen das sogenannte Agapetentum, der Sitte, 
dass gottgeweihte Jungfrauen eine durch Keuschheitsgelübde gebundene männ­
liche Person in ihren Haushalt aufnahmen, die ihr Vermögen verwaltete und 
ihre weltlichen Interessen vertrat: „Wie konnte sich nur in die Kirche die Un­
sitte der Agapeten einschleichen? Woher kommt diese Bezeichnung, die nichts 
anderes ist als ein Deckname für unverheiratete Gattinnen? Woher diese neue 
Form des Konkubinates? Noch schärfer will ich mich ausdrücken: woher diese 
Einmännerdirnen? Sie haben mit dem Mann Wohnung, Schlafzimmer und 
nicht selten das Bett gemeinsam, und mich nennen sie einen argwöhnischen 
Menschen, wenn ich dabei etwas finde (...).“14

33

Hieronymus



Seine harte Polemik machte ihm natürlich nicht nur Freunde. Schließlich wurde 
er selbst Opfer, als sich nach dem Tod einer jungen Asketin die Stimmung gegen 
ihn wandte: Als die erst 20-jährige Tochter Paulas, Blesilla, nur wenige Monate 
nach ihrer Hinwendung zur Askese, an den Folgen übermäßigen Fastens starb, 
wurde Hieronymus die Verantwortung dafür gegeben. 

Hieronymus, der Polemiker und Satiriker, der zur Unterstreichung seiner 
Botschaften keine noch so harsche Anschuldigung oder Überzeichnung ausließ, 
wurde nun selbst Zielscheibe für überzeichnete Verdächtigungen und aufgebläh­
te Anschuldigungen. Schnell nützten die so oft in Schriften und Worten Herab­
gewürdigten die Gunst der Stunde. Es wurden Vorwürfe laut, dass Hieronymus 
durch seine strengen Askese-Vorschriften den Tod der jungen Frau verschuldet 
hatte, man verdächtigte ihn nun ebenfalls, dass seine Beziehungen zu den ade­
ligen Damen so geistlich gar nicht waren und dass er zudem den Damen das 
Geld aus der Tasche zog. Dazu kam, dass Paula bei der öffentlichen Beerdigung 
ihrer Tochter zusammenbrach, was wiederum als Zeichen einer Entfremdung 
zwischen Paula und Hieronymus gewertet wurde. Schließlich verließ er notge­
drungen Rom – doch still wurde es um ihn damit keineswegs, im Gegenteil: 
Zum Entsetzen der Familienangehörigen folgten Paula und ihre Tochter Eusto­
chium seinem Beispiel, siedelten sich mit ihm in Betlehem an, finanzierten ihm 
die Gründung von Klöstern und ermöglichten ihm damit, zu dem Hieronymus 
zu werden, als der er in die Geschichte einging. 

Der Koheletkommentar mit seinem spirituellen Programm war die Frucht 
dieser Geschehnisse. Er schrieb ihn bereits in Betlehem, als Rechtfertigung und 
Manifestierung seiner spirituellen Lehre, als Zeichen, dass ihm der aufgezwun­
gene Ortswechsel nicht in seinem Renommee geschadet hatte, und als Abrech­
nung mit seinen Feinden. Zu diesen Feinden zählt er nun noch mehr als früher 
die Kirchenführer. Ihnen wirft er im Koheletkommentar „Gerede ohne Einsicht“ 
vor, das vom „Teufel, dem Schutzpatron der Irrtümer“ inspiriert sei (Auslegung 
zu Koh 3,7). Sie seien unverfrorene, ungebildete „Nichtskönner“, die in der Kir­
che glänzten (so in der Auslegung zu Koh 9,11) und Volksverführung durch 
Schönfärberei und Laxismus betrieben (vgl. Auslegung zu Koh 6,5–7). 

Besonders heftig fällt seine Polemik gegen „die Bischöfe aus, die in der Kir­
che Macht erlangt haben“ (Auslegung zu Koh 8,11). Und hier und da zeigt sich, 
dass wohl nicht nur deren Einstellung zur Askese Grund für Kritik ist, sondern 
vielleicht doch auch deren Erfolg, der den Neid des Hieronymus heraufbe­
schwört. Denn hinter der Schmähung von Bischöfen, „die in der Kirche Macht 
erlangt haben“ (vgl. Auslegung zu Koh 8,11) verbirgt sich wohl eine Spitze ge­
gen Ambrosius, der wie Hieronymus als Asket und Übersetzer wirkte, aber im 
Gegensatz zu ihm erfolgreicher Bischof war, dem sogar die Kaiser gehorchten, 
während Hieronymus ohne öffentliches Amt am Rand der lateinischen Welt 
leben musste.15

34

Nachfolge



Fazit

Hieronymus war, wie sich gezeigt hat, ein sehr zwiespältiger Charakter. Seiner 
biblisch fundierten und spirituell hochstehenden Lehre, die großen Einfluss auf 
das Mönchtum des Mittelalters und darüber hinaus hatte, ordnete er alles unter. 
Durch Manipulation und Polemik vermittelte er seine Botschaften, ohne Rück­
sicht auf Details oder Differenzierungen. Seine Lebenskrisen, wie der Abschied 
von Rom, waren zum Teil selbst verschuldet. Überraschenderweise waren gerade 
sie es aber, die ihm zum Durchbruch seiner Lehre verhalfen. 

Man könnte sogar formulieren: Gerade der polemische und manipulative 
Umgang des Hieronymus mit anderen führte zu jener (nicht ganz freiwilligen) 
Neuausrichtung, die ihn zu dem werden ließen, der das Christentum maßgeb­
lich prägen und bereichern konnte. Oder kürzer gesagt: Gerade seine weniger 
spirituellen Seiten begünstigten letztlich das Bild, das er selbst und seine Nach­
welt bis heute schätzen: das Bild des gelehrten Asketen und Kirchenvaters.

15	 Vgl. S. Rebenich, Jerome (The Early Church Fathers). London – New York 2002, 39; G. Grützmacher, 
Hieronymus: Eine biographische Studie zur alten Kirchengeschichte Bd. II (Studien zur Geschichte der 
Theologie und der Kirche, 10). Berlin 1906, 74−78.

35

Hieronymus


