
1	 Quellenverweise, Hintergründe und Hinweise für diesen Artikel verdanke ich Sigrid Zerlik vom Sä-
kularinstitut „Notre Dame de Vie“.

Karmel mitten in der Welt
Maria-Eugen Grialou OCD – Geistliche Grundlinien 1

Am 19. November 2016 wurde der unbeschuhte Karmelit P. Maria-Eugen vom 
Kinde Jesus Grialou OCD durch Angelo Kardinal Amato, Präfekt der Kongregati-
on für die Selig- und Heiligsprechungsprozesse, in Avignon seliggesprochen. 
Der Selige ist sicher in Frankreich und den romanischen Ländern bekannter, 
doch sind viele seiner Schriften, vor allem das Hauptwerk Ich will Gott schauen, 
auch in deutscher Sprache erschienen.

Biografische Skizze

Heinrich Grialou wurde am 2. Dezember 1894 in Le Gua bei Aubin im französi
schen Departement Aveyron geboren. Er wächst mit vier Geschwistern in ärmli
chen Verhältnissen auf. Der Vater, Bergarbeiter, stirbt, als der Junge zehn Jahre 
alt ist. Das Beispiel seiner Mutter und die frühe Begegnung mit Texten von und 
über Thérèse von Lisieux prägten seinen Glauben und sein religiöses Leben 
nachhaltig. Unter dem Einfluss seiner Familie und der Christlichen Schulbrüder 
hatte er schon früh den Wunsch, Priester zu werden. Da seine Mutter das Geld 
für das Studium nicht aufbringen konnte, musste er zunächst eine Schlosserleh-
re machen. Am 2. Oktober 1911 konnte er dann im Priesterseminar von Rodez 
mit dem Studium beginnen. 1914–18 wird dies durch den ersten Weltkrieg un-
terbrochen. Der 13. Dezember (Todestag des Johannes vom Kreuz) 1920 stellt 
Weichen für seine Zukunft. Er liest eine Biographie des heiligen Johannes vom 
Kreuz. Seine Berufung beginnt sich zu klären und er fühlt sich immer mehr vom 
Karmel angezogen. Am 4. Februar 1922 wird er zum Priester geweiht und tritt 

Michael Plattig OCarm | Münster

geb. 1960, Dr. theol., Dr. phil., 
Institutum Carmelitanum – Rom

plattig@muenster.de 

Nachfolge

36



am 24. Februar in das Noviziat der Unbeschuhten Karmeliten in Avon-Fontaine
bleau bei Paris ein. Bei seiner Einkleidung am 10. März 1922 erhält er den Or-
densnamen „Bruder Maria-Eugen vom Kinde Jesus“. Nach der Gelübdeablegung 
am 11. März 1923 bleibt er noch ein Jahr im Karmel von Avon.

Ab 1924 wirkt der junge Karmelit in Lille, wo für ihn ein höchst aktiver Ein
satz mit unterschiedlichen Verantwortlichkeiten innerhalb des Ordens beginnt. 
Bald bewegt ihn die Frage, wie der geistige Reichtum karmelitanischer Spiritua
lität möglichst vielen Menschen zugänglich gemacht werden kann. Ihm wird 
die Schriftleitung der ordenseigenen Zeitschrift Carmel (1925–31) übertragen, 
was ihm ein erstes Betätigungsfeld bietet. Er gestaltet die Zeitschrift neu, damit 
sie seiner Zielsetzung besser dienlich ist. 1929 wird er von drei Frauen und den 
Philosophen Jaques Paliard und Gaston Berger um eine Einführung ins kontem-
plative Beten ersucht. Daraufhin gestaltet er eine Vortragsreihe in Marseille über 
das Innere Gebet. Dieses Angebot wird wegweisend für seinen persönlichen Le-
bensweg und für seinen Dienst im Orden. 

Er wird 1937 zum Generaldefinitor des Ordens in Rom ernannt. Wegen des 
zweiten Weltkriegs muss er die Stadt 1940 verlassen und kann erst wieder ab 
1946 sein Amt weiterführen. 1948 wird er Apostolischer Visitator der Unbe-
schuhten Karmelitinnen Frankreichs. Erstmalig in der Geschichte des franzö-
sischen Karmel übernimmt ein Karmelit dieses Amt. Maria-Eugen vom Kinde 
Jesus ist weiter bestrebt, den Karmel mitten in der Welt anzusiedeln. Zu einer 
kleinen Gruppe von Frauen, die sich ab 1931 auf ein Leben in Kontemplation 
und Aktion eingelassen hat, gesellen sich weitere Interessentinnen. Daraus ent-
steht das Säkularinstitut „Notre Dame de Vie“.

1949 wird der erste Band seines Hauptwerks Ich will Gott schauen aufgelegt. 
Es geht auf die o.g. Vorträge zurück, die in ganz unterschiedlichen Kreisen ge-
halten wurden. 1951 erscheint der zweite Band des Werkes unter dem Titel: Ich 
bin Tochter der Kirche, darin setzt er sein Anliegen fort, die Schriften Teresas von 
Ávila, unter Hinzuziehung der Werke des Johannes vom Kreuz, sowie jene der 
Thérèse von Lisieux zu erläutern und suchenden Menschen nahezubringen. Bei-
de Teile werden danach unter dem Titel Ich will Gott schauen publiziert.

P. Maria-Eugen bleibt mit Leitungsaufgaben im Orden betraut. 1953 weist 
die Religiosenkongregation ihn an, die Zusammenarbeit der Karmelitinnenklö-
ster in Form von Föderationen zu organisieren. Darüber hinaus beteiligt er sich 
intensiv an Planung und Bau des 1955 in Rom eingeweihten Internationalen 
Kollegs der Unbeschuhten Karmeliten Teresianum. Das Interesse an den Quellen 
brachte Maria-Eugen dazu, im Juni 1953 seinen Ordensbruder François de Sain-
te-Marie mit der Herausgabe der authentischen Schriften der heiligen Thérèse 
vom Kinde Jesus zu beauftragen, denn diese lagen bis dahin nur in der redakti-
onell bearbeiteten Form mit dem Titel Geschichte einer Seele vor. 1956 erscheint 
die erste Auflage der authentischen Schriften und wird 1958 als erster Band der 

37

Maria-Eugen Grialou



2 	 R. Règue, Père Marie-Eugène Grialou. Karmelit und Gründer eines Säkularinstituts. München 1982, 36. 

bedeutenden Reihe „Lectio spiritualis“ im Johannes Verlag in deutscher Überset-
zung mit dem Titel Selbstbiographie von Hans Urs von Balthasar herausgegeben. 

Am 27. April 1955 entbindet das Generalkapitel in Rom P. Maria-Eugen von 
all seinen Funktionen. P. Maria-Eugen wird erneut Schriftleiter der Zeitschrift 
Carmel in Frankreich und lebt ab 1961 in Venasque, im karmelitanischen Säku
larinstitut „Notre Dame de Vie“. Am 27. März 1967, ein Ostermontag, stirbt Ma
ria-Eugen Grialou vom Kinde Jesus. Er ruht in der Kapelle Notre-Dame de Vie/
Venasque. 

Karmel in der Welt

In den Jahren in Lille (1924–28) setzt sich Maria-Eugen Grialou mit den intellek
tuellen und geistlichen Strömungen in Staat und Gesellschaft Frankreichs be-
wusst auseinander. Die Aufbrüche beeinflussen ihn langfristig: Die Mystische Er-
neuerung, auch Katholische Erneuerung genannt, bewirken eine Neubesinnung 
in Philosophie, Theologie und Kultur; bedeutende Vertreter sind Henri Bergson, 
Maurice Blondel, Jaques Maritain, P. Réginald Garrigou-Lagrange OP. Die Katho-
lische Aktion erforscht und beschäftigt sich mit der Stellung der Laien in der 
Kirche. Die positive Erfahrung in der Vermittlung karmelitanischer Spiritualität 
an interessierte Laien, wobei die Initiative dazu von den Laien ausging, lässt in 
Maria-Eugen die Überzeugung wachsen, dass die Spiritualität des Karmel über 
die Klöster hinaus für Laien und deren Alltagsfrömmigkeit Bedeutung hat und 
hilfreich ist. Er steht als Franzose damit, bewusst oder unbewusst, in der alten 
Tradition der französischen Spiritualität des 16./17. Jahrhunderts. 

Wie Franz von Sales ist sich Maria-Eugen aus eigener Erfahrung bewusst, dass 
das klösterliche Leben keine Garantie für gelungene Frömmigkeit ist, sondern 
auch auf Abwege führen kann. Gerade in seinem Noviziat in Avon erlebt er ein 
stark an physischer Askese ausgerichtetes Ordensleben. Besucher wie Jaques 
Maritain fragten sich, wie junge Männer diese Forderungen aushalten konnten. 
Nur ein starker Glaube an die von Gott geschenkte Berufung lässt durchhalten. 
Jahre später erinnert sich Maria-Eugen Grialou: „Ich konnte weder vor noch zu
rück (...). Man hat den Eindruck, von einer Macht ergriffen zu sein, die nicht 
nachgibt. Man hat sich dem Lieben Gott geschenkt, und er zeigt einem sehr 
wohl, dass er einen ergriffen hat. Am Anfang hat man den Eindruck völliger 
Vernichtung, als ob jede geistige Tätigkeit vorbei wäre (...). In einem solchen Zu
stand das Jesuskind betrachten, das hilft, muss ich sagen. In dieser Ohnmacht 
tut sich der Horizont auf: Man erahnt die Gottheit und die Unendlichkeit.“2 
Maria-Eugen Grialou folgt in gewisser Weise dem Vorbild der kleinen Thérèse. 
Er unterscheidet in dem, was ihm gelehrt und vorgelebt wird, zwischen dem ei-

38

Nachfolge



3	 Ebd., 36.
4	 Ebd., 37.
5	 M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen. Weg des Getauften mit den Meistern des Karmel. Fribourg 22013, 

489.

gentlichen spirituellen Gut und Formen, die sich durch menschliche Ansichten 
entwickelt haben. Ihm ist klar: Nicht jede Ansicht vertritt den Anspruch karme-
litanischen Geistes. Er verurteilt nicht, er wendet sich den Quellen zu. Er schaut 
auf Thérèse, die in ihrer Zeit ebenfalls Ausdrucksformen und Glaubensverständ-
nisse erlebt und erlitten hat, die sich schwer mit dem Erbe des Karmel vereinba-
ren ließen. Der junge Karmelit bemüht sich um Orientierung an der geistlichen 
Substanz der karmelitanischen Spiritualität. „Das kontemplative Gebet ist 
gleichsam die Sonne inmitten der alltäglichen Beschäftigungen. (...) Das Gebet 
ist mir hier ein großer Trost und wird mir zur Hauptbeschäftigung; man verliert 
übrigens nichts dabei, da man alles und die ganze Welt in Jesus wiederfindet, 
und so kann man ihr viel mehr nützen.“3 

Kontemplation und Aktion

Im Jahr 1927 predigt Maria-Eugen zum Thema „Elija, Patriarch des Karmel“ und 
kehrt damit zum Ursprung des Karmel zurück. „Elija ist als Prophet einzig und 
allein von Gott abhängig, diese Abhängigkeit aber ist absolut. Er handelt nur 
auf seinen Befehl hin. Der Eifer durchglüht ihn, aber er lässt sich verzehren im 
Warten darauf, dass Gott zu ihm spricht und seinem Tun ein Ziel setzt. Seine 
gewöhnliche Haltung ist eine Haltung des Wartens, könnte man sagen. ‚Er ist 
lebendig, der Herr, vor dessen Angesicht ich stehe‘.“4

Im Leben des Elija könne ein für die Entwicklung des geistlichen Lebens ent
scheidender Reifeprozess verfolgt werden: die gegenseitige Durchdringung von 
Kontemplation und Aktion. Dabei handle es sich nicht um eine „weise Dosie-
rung von äußeren Tätigkeiten und geistlichen Übungen, auch nicht um ein 
klug erdachtes Gleichgewicht, das beiden gerecht werden möchte: sowohl dem 
Bedürfnis nach inniger Gemeinschaft mit Gott, als auch den Ansprüchen des 
Apostolats. Gleichgewicht und Synthese werden im Leben des Propheten von 
Gott verwirklicht, der ihn ergriffen hat und der ihn bewegt. Der Prophet ist im-
merzu auf der Suche nach Gott und überlässt sich ständig dessen innerem und 
äußerem Antrieb (...). Er stellt es Gott anheim, ob er ihn in der Einsamkeit zu-
rückbehalten oder ihn irgendwohin senden will. Seine Hingabe wird ihn bald in 
die verborgenste Liebesgemeinschaft mit seinem Gott hineinziehen, bald in die 
gewagtesten äußeren Unternehmungen werfen.“5

Maria-Eugen vom Kinde Jesu ist interessiert an einem organischen Verhält-
nis von Kontemplation und Aktion und steht damit authentisch in der Tradi-
tion des Karmel. In Situationen, in denen sich das Ordensverständnis einseitig 

39

Maria-Eugen Grialou



6	 Ebd., 490.
7	 Ebd., 148.
8	 M.-E. Grialou, In der Verborgenheit des Herzens beten. Worte für unterwegs. Eingef. u. übers. v. A. Hilde-

brandt. Leutesdorf 2002, 20.
9	 M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen, 201 [s. Anm. 5].

stark auf einen der beiden Pole ausrichtete, wurde von Karmelit(inn)en immer 
wieder mahnend und wegweisend auf die bipolare elijanische Berufung verwie-
sen. Die einseitige Betonung der Kontemplation lässt versinken in „geistlichen 
Egoismus, der nichts von der Selbsthingabe wissen will“6. Die einseitige Beto-
nung von Aktivitäten mündet in Zerstreuungen, die die Kontemplation immer 
mehr vernachlässigen. „Apostolatseifer lenkt den karmelitanisch geformten 
Christen nicht vom kontemplativen Gebet ab, sondern steigert sein Bedürfnis 
nach den Tiefen Gottes. Er nützt alle natürlichen und übernatürlichen Möglich-
keiten – Methoden und Gnadengaben – um Gott, dem Ursprung aller Dinge, nä
herzukommen und aus seiner Allmacht zu schöpfen.“7

Es gilt die elijanische Grundstruktur des Karmel zu verwirklichen: kontempla
tives Sein in apostolischem Wirken. Geist und Wesen des Karmel sind weit da-
von entfernt, sich von allem Geschaffenen, dem sog. „Weltlichen“ zu entfernen. 
Die Erfahrung Gottes ist die intensive Quelle, sich in jeglicher zeitbedingter 
Form um den Mitmenschen zu bemühen und sich Aufgaben in der Gesellschaft 
zu stellen: „Wenn ihr der Gnade Gottes ausgeliefert seid, gehört ihr euch nicht 
mehr selbst. Dann habt ihr euer Leben bedingungslos hingegeben; hingegeben 
an die Aufgabe, die euch übertragen wurde, wo immer ihr seid und was immer 
euer Beruf ist: ob Lehrer, Krankenschwester oder Koch. Die Stellung hat wenig 
Bedeutung; Hauptsache ist, zu lieben.“8 

Apostolat als Auftrag

Maria-Eugen Grialou lehrt in vielen Exerzitien und Vorträgen das innere Gebet als 
einfaches Schauen auf Gott im Glauben und ein Ausharren in seiner Gegenwart. 
Die Liebe Gottes will sich verschenken, sie sucht die Menschen in jedem Milieu 
– nicht nur in den Klöstern, sondern auch in den Städten, auf den Straßen, ein-
fach überall, um sie in seine göttliche Freundschaft zu rufen. Der Karmelit will 
andere an den ihm im Gebet zuteil gewordenen Erfahrungen teilhaben lassen: 
Apostolat, um Menschen in die Liebe Christi hineinzubegleiten. Die Notwendig-
keit geistlicher Begleitung wird ihm früh bewusst. Das Erkennen des göttlichen 
Willens bis hinein in die kleinste alltägliche Forderung lässt die befreiende Ver-
fügung Gottes im Leben zu und ermöglicht liebendes Handeln. Alle Tätigkeit ist 
auf Kontemplation angewiesen, wenn sie apostolisch sein will. Diese Haltung 
will er uneingeschränkt weitergeben an alle, die nach Gott suchen. Maria-Eugen 
besteht dabei auf der Treue zum Gebet: „Wichtiger als heftige Anstrengung ist 
Ausdauer; sie führt weiter auf den Wegen des Gebets.“9 Damals hat er, wie sein 

40

Nachfolge



Biograph berichtet, „gegen die damals (...) kursierende Auffassung zu kämpfen, 
Beten sei Wirklichkeitsflucht oder Faulheit. (...) [D]ie Kontemplation gab seinem 
Leben eine Einheit und erlaubte ihm, in seinen zahlreichen Aktivitäten durchzu
halten. Er erfährt sich als Instrument des Heiligen Geistes. Wie hätte er sich 
der Begegnung mit Gott entziehen und Gott die Zeit ‚stehlen‘ können, wie er 
es nannte? Selbst wenn er erschöpft war und physisch litt, blieb er dem Gebet 
treu.“10

Gründer eines Säkularinstituts 

Die Vermittlung karmelitanischer Spiritualiät an Laien und die Bedeutung des 
Apostolats, das aus der Kontemplation erwächst, erhalten durch die Gründung 
des Säkularinstituts „Notre Dame de Vie“ eine Lebensform. 1931 überlässt ein 
Mitglied des Dritten Ordens ihren Landsitz in Venasque dem Karmel, damit ihn 
der Orden für seine Zwecke verwende. In der zum Gut gehörenden Kapelle „No-
tre Dame de Vie“ wird die Muttergottes seit dem 6. Jahrhundert verehrt. Maria-
Eugen Grialou ist dieser Ort für den Karmel in seiner marianischen Ausrichtung 
eine willkommene Schenkung. Drei Frauen, die sich 1929 mit der Bitte um Ein
führung in kontemplatives Gebet an Maria-Eugen Grialou gewandt hatten, such
ten intensiveres geistliches Leben nach der Lehre des Karmel. Der Landsitz bot 
sich an. Die Frauen verbrachten zunächst ein Jahr in der Einsamkeit, bevor sie 
in den Beruf zurückkehrten. „Die Gründung hatte zum Ziel, mitten in der Welt 
ein kontemplatives Leben in enger Verbindung mit apostolischer Tätigkeit zu 
führen, wobei jegliches Apostolat vom Gebet getragen sein soll, um in Wort und 
Tat Zeugnis zu geben vom lebendigen Gott.“11 Damit war in der Kirche eine geist-
liche Gemeinschaft neuer Art und Zielsetzung entstanden. Maria-Eugen leitet die 
kleine Gruppe. Von Anfang an ist er bestrebt, nach dem Vorbild des Elija, den 
Frauen das ursprüngliche Ideal der karmelitanischen Spiritualität zu vermitteln. 
Das kontemplative Beten ist wesentliche Basis der Formation. 

In den folgenden Jahrzehnten wächst die Gemeinschaft. Ihr Gründer ist oft 
weit entfernt im Dienst des Ordens und kann nur selten vor Ort sein, doch bleibt 
er stets mit der Gemeinschaft in Verbindung. Anlässlich der Anerkennung der 
Gruppe als Bruderschaft des Dritten Ordens am 24. August 1937 wurde Marie Pila 
zur verantwortlichen Leiterin gewählt. Am 15. August 1948 erfolgte die Anerken-
nung der Gemeinschaft „Notre Dame de Vie“ als Säkularinstitut, die apostolische 
Konstitution Provida mater ecclesia (2. Februar 1947) von Papst Pius XII. hatte 
dafür die kirchenrechtlichen Regelungen und Rahmenbedingungen geschaffen. 
Ab 1955 breitet sich das Institut weltweit aus: einer Niederlassung auf den Phil-
lipinen folgen Gründungen in Frankreich, Deutschland, Kanada, Mexiko und 

10	 R. Règue, Père Marie-Eugène Grialou, 75 [s. Anm. 2].
11	 Ebd., 42.

41

Maria-Eugen Grialou



Spanien. Im August 1962 wird das Institut als Säkularinstitut Päpstlichen Rechts 
anerkannt. Die am 12. Oktober 1974 verstorbene Mitbegründerin des Instituts 
wird am Fest der Hl. Teresa von Ávila in der Gruft der Kapelle Notre Dame de Vie 
neben Maria-Eugen Grialou beigesetzt.

Geistliches Hauptwerk: „Ich will Gott schauen“ 

Aus umfangreicher Vortragstätigkeit entsteht Maria-Eugens Buch Ich will Gott 
schauen. Der Titel ist ein Wunsch, den Teresa von Ávila einmal als Kind geäußert 
haben soll. Der Karmelit will keine wissenschaftliche Analyse vorlegen, ihm geht 
es um geistliches Leben als Realität, die den Alltag durchdringt. Das Buch ist aus 
der Praxis entstanden und für die Praxis geschrieben. Im Vorwort erinnert der 
Autor an die in Marseille gehaltene Vortragsreihe. Seine Hörer waren Intellektu-
elle, die sich „nur wenig für die spekulativen Probleme der Dogmatik oder der 
spirituellen Theologie interessierten, die damals in den Zeitschriften erörtert wur-
den; vielmehr äußerten sie eine ausgesprochene Vorliebe für eine praktische und 
lebendige Unterweisung, für ein einfaches, aber echtes Zeugnis gelebter Lehre.“12

Das Werk setzt anthropologisch an; der um Selbstverwirklichung ringende 
Mensch sehnt sich nach einem Mehr über sein Ego und über seine Welt hinaus. 
Der Autor greift auf die karmelitanische Tradition zurück und zeichnet mit psy-
chologischer Sensibilität Wege geistlichen Wachstums nach. Grialous persönliche 
Erfahrung fließt mit ein und er verfasst eine Einführung ins geistliche Leben. 
Der/Die Leser(in) erfährt selbst geistliche Begleitung und gleichzeitig ist das Werk 
hilfreich für jede(n), der/die als geistliche(r) Begleiter(in) tätig ist. Die Wechselbe-
ziehung zwischen Selbst- und Gotteserkenntnis, seit dem frühen Mönchtum ein 
Charakteristikum christlicher Spiritualität, führt den Menschen immer tiefer zu 
seinem eigenen und eigentlichen Kern, und öffnet ihn gleichzeitig für die Begeg-
nung mit Gott. Dieses Wachsen einer Beziehung ist zielgerichtet: Der Weg nach 
innen zur Schau Gottes führt daher nicht zu bloßer Selbsterkenntnis und schon 
gar nicht zu einer ichbezogenen, sterilen Selbstverwirklichung, sondern wendet 
sich wieder nach außen, befasst sich mit der Wirklichkeit in Kirche und Welt. 
Die Öffnung für die Begegnung mit Gott weitet den Blick für die Anliegen der 
Kirche und drängt zum Einsatz für Kirche und Welt. Das Apostolat in der Kirche 
wird unerlässlicher Teil in der Gotteinigung; der Mensch ist in der Gotteinigung 
gedrängt zu handeln. Der/Die Christ(in), vom Heiligen Geist gelenkt, wird wie 
Christus in die Welt gesandt. Der Heilige Geist verbirgt sich hinter der Persön-
lichkeit des Boten; er trägt und prägt sein Wirken. Wenn auch in manchen For-
mulierungen und Themen zeitbedingt, bietet dieses Werk durchaus heute noch 

12	  M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen, 11 f. [s. Anm. 5].

42

Nachfolge



eine Hinführung zu den großen Gestalten des Karmel, Teresa von Ávila, Johannes 
vom Kreuz und Thérèse von Lisieux, und zur karmelitanischen Spiritualität. Die 
gute Gliederung und übersichtliche Struktur erlaubt dem/der Leser(in), auch ein-
zelne Kapitel herauszugreifen. Es ist informativ, theologisch fundiert und allge-
meinverständlich verfasst. 

Pneumatologische Orientierung 

Am 21.11.1994 schreibt der Generalobere Camilo Maccise OCD anlässlich des 
100. Geburtstags von Maria-Eugen Grialou an den Orden: „Indem Pater Maria-
Eugen die Liebesbeziehung zu Gott und zum Menschen intensiv lebte, drang er 
immer tiefer in den prophetischen Geist des Karmel ein. Richtungsweisend hat 
er im Orden die Synthese aus Aktion und Kontemplation entwickelt, die er selbst 
gelebt hat (...). Im letzten Kapitel seines Werkes ‚Ich will Gott schauen‘ erläutert 
er (...) die Apostolatsaufgaben der Kameliten: (...) die Spiritualität lehren. Mit sei-
nem Verständnis des Aggiornamento, wozu uns das Konzil aufgefordert hat, hat 
er dieses mit vorbereitet. Er wurde ein Wegbereiter für das Konzil in folgenden 
Schwerpunkten: Hinführung zum Heiligen Geist, (...) Erfassen der Zeichen der 
Zeit, Aufforderung zum Streben nach Vollkommenheit, fortwährende Aktualisie
rung missionarischen Einsatzes, die Stellung der Laien, Achtung der Frau und 
besonders das kontemplative Leben in der Kirche.“13

P. Maria-Eugen vom Kinde Jesu ist sich sehr bewusst, dass ihm seine Berufung 
geschenkt ist; nicht machbar durch ihn selbst. Immer wieder weist er in seinem 
Leben auf den Heiligen Geist als seinen Freund hin; eine große Vertrautheit ver
bindet ihn mit dem Heiligen Geist. Zwei Verse aus dem Veni Creator schätzte er 
besonders: „Digitus Paternae dexterae“ (Du Finger der Rechten des Vaters) und 
„Per te sciamus da Patrem noscamus atque Filium“ (Gib, dass wir durch dich 
den Vater und den Sohn erkennen). Diese Beziehung, eingebunden in das Ge-
heimnis der Dreifaltigkeit, beschreibt er in seinem zuletzt gehaltenen Vortrag im 
Dezember 1966 für Novizen des Karmel in Broussey: „Unsere Gnade beinhaltet 
manchmal die Gabe einer innigen Gemeinschaft mit einer der drei göttlichen 
Personen. Die heilige Teresa wurde mit einer besonders innigen Gemeinschaft 
mit dem Herrn beschenkt. Wir, die wir im Apostolat tätig sind, arbeiten mehr mit 
dem Heiligen Geist. Er ist der Geist des Vaters und des Sohnes; ein Tryptichon, 
das miteinander nur ein Bild ergibt. Unsere Hingabe richten wir an den Sohn. Er 
nimmt uns, um uns dem Geist auszuliefern. Der Heilige Geist schenkt uns den 
Sohn, und wenn er das getan hat, stellen wir uns beide unter das Wirken des Va-
ters. Dann sagt der Vater auch zu uns die Worte: ‚Ich zeuge dich in Ewigkeit‘.“14 

13	 C. Marcise, Lettre du Préposé général de l’Ordre des Carmes Déchaux pour le centenaire de la naissance du 
P. Marie-Eugène de l’Enfant-Jésus, in: Une figure du XXe siècle. Editions du Carmel. Venasque 1994, 53.

14	 R. Règue, Père Marie-Eugène Grialou, 110 [s. Anm. 2].

43

Maria-Eugen Grialou



Besonders in der Schrift In der Kraft des Geistes fällt diese pneumatologische Ori-
entierung Grialous auf. Er schreibt: „Der Heilige Geist wohnt persönlich in unse
rer Seele. Wir sind Tempel des Heiligen Geistes (vgl. 1 Kor 6,19). Was ist denn 
unsere Seele? Die heilige Teresa antwortet: ‚Die Seele ist wie ein Schrein, wie eine 
Wohnung. Der Gast, der in ihr wohnt und für den sie gebildet wurde, ist der Hei-
lige Geist.‘ Er ist in uns wirklich und lebendig gegenwärtig! Wie gering scheint 
die Seele im Vergleich zu ihm zu sein, sie ist nur ein Schrein für den Heiligen 
Geist! Er ist gleichsam die Seele unserer Seele, ihr Leben, ihre sprudelnde Quelle 
und ihre Sonne.“15

Gegen die Tendenz der zeitgenössischen Neoscholastik, über den Hl. Geist zu 
spekulieren und zu theoretisieren, betont Maria-Eugen: „Gottes Geist ist nicht 
eine Idee oder eine in höheren Regionen schwebende Wirklichkeit. Er ist jemand! 
Er wohnt in uns, er ist das Leben der Seele, er ist ihr lebendiger Atem, ihr ständi
ger Gast, er wirkt unablässig in uns. Er ist eine lebendige, kluge, liebevolle Person 
in unserem Innern. Fassen wir also den Entschluss, mit diesem Geist zu leben, ab 
und zu bei ihm einzukehren, ja, ihn oft zu besuchen.“16 An einer anderen Stelle 
betont Grialou, dass ein „allgemeiner“ Glaube an den Heiligen Geist zu einem 
„lebendigen“ Glauben wachsen müsse: „Wir müssen an ihn als eine lebendige 
Wirklichkeit glauben, als eine lebendige Person, die intelligent, allmächtig ist, als 
eine Person, die weiß, was sie will, die tut, was sie will, und die ihr Ziel kennt.“17 
In seinen persönlichen Erinnerungen macht er auf eine wichtige Konsequenz 
dieses Glaubens an die Einwohnung des Hl. Geistes aufmerksam: „Wir sind zu 
zweit: der Heilige Geist und wir selbst. Er ist es, der sein Werk in uns vollzieht. 
Wir brauchen eine gewisse Erfahrung, um davon überzeugt zu sein, dass der Geist 
in uns wohnt. Vergessen wir darüber nicht, dass der Heilige Geist auch in den an-
deren Menschen wohnt!“18 Auch hier führt also der Weg zur inneren Erkenntnis 
der Wirklichkeit des Hl. Geistes nicht zu reiner Innerlichkeit, sondern zur Auf-
merksamkeit für die gleiche Wirklichkeit in jedem anderen Menschen und damit 
in die Begegnung.

Geformt als Kontemplativer nach dem Vorbild des Elija und geprägt von elija-
nischem Eifer wird Maria-Eugen vom Kinde Jesus im 20. Jahrhundert ein Deuter 
der Gottesbotschaft für die Moderne. Er will den Suchenden aller Gesellschafts-
schichten das innere Beten als Weg zur Gotteserkenntnis lehren und dazu Wege 
weisen. Sein Charisma hat nicht zuletzt zum schöpferischen Bemühen all derer 
beigetragen, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts Wege zur Konturierung einer Lai-
enspiritualität auf Grundlage der Taufgnade in der Kirche ebneten und so wich-
tige Vorarbeiten für die Reformen des II. Vatikanischen Konzils geleistet haben.

15	 M.-E. Grialou, In der Kraft des Geistes. Gebet und Apostolat. Leutesdorf 1997, 177.
16	 Ebd., 193.
17	 Ebd., 179.
18	 M.-E. Grialou, In der Verborgenheit des Herzens beten, 27 [s. Anm. 8].

44

Nachfolge


