Nachfolge

Michael Plattig OCarm | Minster

geb. 1960, Dr. theol., Dr. phil.,
Institutum Carmelitanum - Rom

plattig@muenster.de

Karmel mitten in der Welt

Maria-Eugen Grialou OCD - Geistliche Grundlinien’

Am 19. November 2016 wurde der unbeschuhte Karmelit P. Maria-Eugen vom
Kinde Jesus Grialou OCD durch Angelo Kardinal Amato, Priafekt der Kongregati-
on fiir die Selig- und Heiligsprechungsprozesse, in Avignon seliggesprochen.
Der Selige ist sicher in Frankreich und den romanischen Landern bekannter,
doch sind viele seiner Schriften, vor allem das Hauptwerk Ich will Gott schauen,
auch in deutscher Sprache erschienen.

Biografische Skizze

Heinrich Grialou wurde am 2. Dezember 1894 in Le Gua bei Aubin im franzosi-
schen Departement Aveyron geboren. Er wédchst mit vier Geschwistern in drmli-
chen Verhiltnissen auf. Der Vater, Bergarbeiter, stirbt, als der Junge zehn Jahre
alt ist. Das Beispiel seiner Mutter und die frithe Begegnung mit Texten von und
iiber Thérese von Lisieux prdgten seinen Glauben und sein religioses Leben
nachhaltig. Unter dem Einfluss seiner Familie und der Christlichen Schulbriider
hatte er schon friih den Wunsch, Priester zu werden. Da seine Mutter das Geld
fiir das Studium nicht aufbringen konnte, musste er zunéchst eine Schlosserleh-
re machen. Am 2. Oktober 1911 konnte er dann im Priesterseminar von Rodez
mit dem Studium beginnen. 1914-18 wird dies durch den ersten Weltkrieg un-
terbrochen. Der 13. Dezember (Todestag des Johannes vom Kreuz) 1920 stellt
Weichen fiir seine Zukunft. Er liest eine Biographie des heiligen Johannes vom
Kreuz. Seine Berufung beginnt sich zu kldren und er fiihlt sich immer mehr vom
Karmel angezogen. Am 4. Februar 1922 wird er zum Priester geweiht und tritt

1 Quellenverweise, Hintergriinde und Hinweise fiir diesen Artikel verdanke ich Sigrid Zerlik vom Sa-
kularinstitut ,Notre Dame de Vie“.

36



Maria-Eugen Grialou

am 24. Februar in das Noviziat der Unbeschuhten Karmeliten in Avon-Fontaine-
bleau bei Paris ein. Bei seiner Einkleidung am 10. Mérz 1922 erhdlt er den Or-
densnamen , Bruder Maria-Eugen vom Kinde Jesus“. Nach der Geliibdeablegung
am 11. Médrz 1923 bleibt er noch ein Jahr im Karmel von Avon.

Ab 1924 wirkt der junge Karmelit in Lille, wo fiir ihn ein hochst aktiver Ein-
satz mit unterschiedlichen Verantwortlichkeiten innerhalb des Ordens beginnt.
Bald bewegt ihn die Frage, wie der geistige Reichtum karmelitanischer Spiritua-
litat moglichst vielen Menschen zugédnglich gemacht werden kann. Thm wird
die Schriftleitung der ordenseigenen Zeitschrift Carmel (1925-31) tibertragen,
was ihm ein erstes Betdtigungsfeld bietet. Er gestaltet die Zeitschrift neu, damit
sie seiner Zielsetzung besser dienlich ist. 1929 wird er von drei Frauen und den
Philosophen Jaques Paliard und Gaston Berger um eine Einfithrung ins kontem-
plative Beten ersucht. Daraufhin gestaltet er eine Vortragsreihe in Marseille iiber
das Innere Gebet. Dieses Angebot wird wegweisend fiir seinen personlichen Le-
bensweg und fiir seinen Dienst im Orden.

Er wird 1937 zum Generaldefinitor des Ordens in Rom ernannt. Wegen des
zweiten Weltkriegs muss er die Stadt 1940 verlassen und kann erst wieder ab
1946 sein Amt weiterfithren. 1948 wird er Apostolischer Visitator der Unbe-
schuhten Karmelitinnen Frankreichs. Erstmalig in der Geschichte des franzo-
sischen Karmel iibernimmt ein Karmelit dieses Amt. Maria-Eugen vom Kinde
Jesus ist weiter bestrebt, den Karmel mitten in der Welt anzusiedeln. Zu einer
kleinen Gruppe von Frauen, die sich ab 1931 auf ein Leben in Kontemplation
und Aktion eingelassen hat, gesellen sich weitere Interessentinnen. Daraus ent-
steht das Sdkularinstitut ,Notre Dame de Vie“.

1949 wird der erste Band seines Hauptwerks Ich will Gott schauen aufgelegt.
Es geht auf die 0.g. Vortrdge zuriick, die in ganz unterschiedlichen Kreisen ge-
halten wurden. 1951 erscheint der zweite Band des Werkes unter dem Titel: Ich
bin Tochter der Kirche, darin setzt er sein Anliegen fort, die Schriften Teresas von
Avila, unter Hinzuziehung der Werke des Johannes vom Kreuz, sowie jene der
Thérese von Lisieux zu erldutern und suchenden Menschen nahezubringen. Bei-
de Teile werden danach unter dem Titel Ich will Gott schauen publiziert.

P. Maria-Eugen bleibt mit Leitungsaufgaben im Orden betraut. 1953 weist
die Religiosenkongregation ihn an, die Zusammenarbeit der Karmelitinnenklo-
ster in Form von Foderationen zu organisieren. Dartiber hinaus beteiligt er sich
intensiv an Planung und Bau des 1955 in Rom eingeweihten Internationalen
Kollegs der Unbeschuhten Karmeliten Teresianum. Das Interesse an den Quellen
brachte Maria-Eugen dazu, im Juni 1953 seinen Ordensbruder Francois de Sain-
te-Marie mit der Herausgabe der authentischen Schriften der heiligen Thérése
vom Kinde Jesus zu beauftragen, denn diese lagen bis dahin nur in der redakti-
onell bearbeiteten Form mit dem Titel Geschichte einer Seele vor. 1956 erscheint
die erste Auflage der authentischen Schriften und wird 1958 als erster Band der

37



Nachfolge

bedeutenden Reihe , Lectio spiritualis” im Johannes Verlag in deutscher Uberset-
zung mit dem Titel Selbstbiographie von Hans Urs von Balthasar herausgegeben.

Am 27. April 1955 entbindet das Generalkapitel in Rom P. Maria-Eugen von
all seinen Funktionen. P. Maria-Eugen wird erneut Schriftleiter der Zeitschrift
Carmel in Frankreich und lebt ab 1961 in Venasque, im karmelitanischen Saku-
larinstitut ,,Notre Dame de Vie”. Am 27. Mérz 1967, ein Ostermontag, stirbt Ma-
ria-Eugen Grialou vom Kinde Jesus. Er ruht in der Kapelle Notre-Dame de Vie/
Venasque.

Karmel in der Welt

In den Jahren in Lille (1924-28) setzt sich Maria-Eugen Grialou mit den intellek-
tuellen und geistlichen Stromungen in Staat und Gesellschaft Frankreichs be-
wusst auseinander. Die Aufbriiche beeinflussen ihn langfristig: Die Mystische Er-
neuerung, auch Katholische Erneuerung genannt, bewirken eine Neubesinnung
in Philosophie, Theologie und Kultur; bedeutende Vertreter sind Henri Bergson,
Maurice Blondel, Jaques Maritain, P. Réginald Garrigou-Lagrange OP. Die Katho-
lische Aktion erforscht und beschiftigt sich mit der Stellung der Laien in der
Kirche. Die positive Erfahrung in der Vermittlung karmelitanischer Spiritualitat
an interessierte Laien, wobei die Initiative dazu von den Laien ausging, ldsst in
Maria-Eugen die Uberzeugung wachsen, dass die Spiritualitit des Karmel tiber
die Kloster hinaus fiir Laien und deren Alltagsfrommigkeit Bedeutung hat und
hilfreich ist. Er steht als Franzose damit, bewusst oder unbewusst, in der alten
Tradition der franzosischen Spiritualitdt des 16./17. Jahrhunderts.

Wie Franz von Sales ist sich Maria-Eugen aus eigener Erfahrung bewusst, dass
das klosterliche Leben keine Garantie fiir gelungene Frommigkeit ist, sondern
auch auf Abwege fithren kann. Gerade in seinem Noviziat in Avon erlebt er ein
stark an physischer Askese ausgerichtetes Ordensleben. Besucher wie Jaques
Maritain fragten sich, wie junge Manner diese Forderungen aushalten konnten.
Nur ein starker Glaube an die von Gott geschenkte Berufung lasst durchhalten.
Jahre spdter erinnert sich Maria-Eugen Grialou: , Ich konnte weder vor noch zu-
rick (...). Man hat den Eindruck, von einer Macht ergriffen zu sein, die nicht
nachgibt. Man hat sich dem Lieben Gott geschenkt, und er zeigt einem sehr
wohl, dass er einen ergriffen hat. Am Anfang hat man den Eindruck volliger
Vernichtung, als ob jede geistige Tatigkeit vorbei wdre (...). In einem solchen Zu-
stand das Jesuskind betrachten, das hilft, muss ich sagen. In dieser Ohnmacht
tut sich der Horizont auf: Man erahnt die Gottheit und die Unendlichkeit.“?
Maria-Eugen Grialou folgt in gewisser Weise dem Vorbild der kleinen Thérese.
Er unterscheidet in dem, was ihm gelehrt und vorgelebt wird, zwischen dem ei-

2 R. Regue, Pere Marie-Eugene Grialou. Karmelit und Griinder eines Sikularinstituts. Miinchen 1982, 36.

38



Maria-Eugen Grialou

gentlichen spirituellen Gut und Formen, die sich durch menschliche Ansichten
entwickelt haben. Thm ist klar: Nicht jede Ansicht vertritt den Anspruch karme-
litanischen Geistes. Er verurteilt nicht, er wendet sich den Quellen zu. Er schaut
auf Thérese, die in ihrer Zeit ebenfalls Ausdrucksformen und Glaubensverstand-
nisse erlebt und erlitten hat, die sich schwer mit dem Erbe des Karmel vereinba-
ren lieen. Der junge Karmelit bemiiht sich um Orientierung an der geistlichen
Substanz der karmelitanischen Spiritualitat. ,Das kontemplative Gebet ist
gleichsam die Sonne inmitten der alltdglichen Beschiftigungen. (...) Das Gebet
ist mir hier ein grofler Trost und wird mir zur Hauptbeschiftigung; man verliert
ibrigens nichts dabei, da man alles und die ganze Welt in Jesus wiederfindet,
und so kann man ihr viel mehr niitzen.”?

Kontemplation und Aktion

Im Jahr 1927 predigt Maria-Eugen zum Thema ,Elija, Patriarch des Karmel” und
kehrt damit zum Ursprung des Karmel zuriick. , Elija ist als Prophet einzig und
allein von Gott abhidngig, diese Abhdngigkeit aber ist absolut. Er handelt nur
auf seinen Befehl hin. Der Eifer durchgliiht ihn, aber er ldsst sich verzehren im
Warten darauf, dass Gott zu ihm spricht und seinem Tun ein Ziel setzt. Seine
gewohnliche Haltung ist eine Haltung des Wartens, konnte man sagen. ,Er ist
lebendig, der Herr, vor dessen Angesicht ich stehe’.“*

Im Leben des Elija konne ein fiir die Entwicklung des geistlichen Lebens ent-
scheidender Reifeprozess verfolgt werden: die gegenseitige Durchdringung von
Kontemplation und Aktion. Dabei handle es sich nicht um eine , weise Dosie-
rung von dufleren Titigkeiten und geistlichen Ubungen, auch nicht um ein
klug erdachtes Gleichgewicht, das beiden gerecht werden mochte: sowohl dem
Bediirfnis nach inniger Gemeinschaft mit Gott, als auch den Anspriichen des
Apostolats. Gleichgewicht und Synthese werden im Leben des Propheten von
Gott verwirklicht, der ihn ergriffen hat und der ihn bewegt. Der Prophet ist im-
merzu auf der Suche nach Gott und tiberlésst sich standig dessen innerem und
auflerem Antrieb (...). Er stellt es Gott anheim, ob er ihn in der Einsamkeit zu-
riickbehalten oder ihn irgendwohin senden will. Seine Hingabe wird ihn bald in
die verborgenste Liebesgemeinschaft mit seinem Gott hineinziehen, bald in die
gewagtesten dufieren Unternehmungen werfen.”®

Maria-Eugen vom Kinde Jesu ist interessiert an einem organischen Verhilt-
nis von Kontemplation und Aktion und steht damit authentisch in der Tradi-
tion des Karmel. In Situationen, in denen sich das Ordensverstindnis einseitig

3 Ebd, 36.

Ebd., 37.

5 M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen. Weg des Getauften mit den Meistern des Karmel. Fribourg 22013,
489.

IS

39



Nachfolge

stark auf einen der beiden Pole ausrichtete, wurde von Karmelit(inn)en immer
wieder mahnend und wegweisend auf die bipolare elijanische Berufung verwie-
sen. Die einseitige Betonung der Kontemplation ldsst versinken in ,geistlichen
Egoismus, der nichts von der Selbsthingabe wissen will“¢. Die einseitige Beto-
nung von Aktivitdten miindet in Zerstreuungen, die die Kontemplation immer
mehr vernachldssigen. ,, Apostolatseifer lenkt den karmelitanisch geformten
Christen nicht vom kontemplativen Gebet ab, sondern steigert sein Bediirfnis
nach den Tiefen Gottes. Er niitzt alle natiirlichen und tibernatiirlichen Moglich-
keiten - Methoden und Gnadengaben - um Gott, dem Ursprung aller Dinge, né-
herzukommen und aus seiner Allmacht zu schopfen.“”

Es gilt die elijanische Grundstruktur des Karmel zu verwirklichen: kontempla-
tives Sein in apostolischem Wirken. Geist und Wesen des Karmel sind weit da-
von entfernt, sich von allem Geschaffenen, dem sog. ,Weltlichen” zu entfernen.
Die Erfahrung Gottes ist die intensive Quelle, sich in jeglicher zeitbedingter
Form um den Mitmenschen zu bemiihen und sich Aufgaben in der Gesellschaft
zu stellen: ,Wenn ihr der Gnade Gottes ausgeliefert seid, gehort ihr euch nicht
mehr selbst. Dann habt ihr euer Leben bedingungslos hingegeben; hingegeben
an die Aufgabe, die euch tbertragen wurde, wo immer ihr seid und was immer
euer Beruf ist: ob Lehrer, Krankenschwester oder Koch. Die Stellung hat wenig
Bedeutung; Hauptsache ist, zu lieben.“®

Apostolat als Auftrag

Maria-Eugen Grialou lehrt in vielen Exerzitien und Vortrdgen das innere Gebet als
einfaches Schauen auf Gott im Glauben und ein Ausharren in seiner Gegenwart.
Die Liebe Gottes will sich verschenken, sie sucht die Menschen in jedem Milieu
—nicht nur in den Kldstern, sondern auch in den Stadten, auf den Strafien, ein-
fach tiberall, um sie in seine gottliche Freundschaft zu rufen. Der Karmelit will
andere an den ihm im Gebet zuteil gewordenen Erfahrungen teilhaben lassen:
Apostolat, um Menschen in die Liebe Christi hineinzubegleiten. Die Notwendig-
keit geistlicher Begleitung wird ihm friih bewusst. Das Erkennen des gottlichen
Willens bis hinein in die kleinste alltdgliche Forderung lasst die befreiende Ver-
fligung Gottes im Leben zu und ermoglicht liebendes Handeln. Alle Tatigkeit ist
auf Kontemplation angewiesen, wenn sie apostolisch sein will. Diese Haltung
will er uneingeschrankt weitergeben an alle, die nach Gott suchen. Maria-Eugen
besteht dabei auf der Treue zum Gebet: ,,Wichtiger als heftige Anstrengung ist
Ausdauer; sie fiihrt weiter auf den Wegen des Gebets.“® Damals hat er, wie sein

6 Ebd., 490.

Ebd., 148.

8 M.-E. Grialou, In der Verborgenheit des Herzens beten. Worte fiir unterwegs. Eingef. u. tibers. v. A. Hilde-
brandt. Leutesdorf 2002, 20.

9 M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen, 201 [s. Anm. 5].

~

40



Maria-Eugen Grialou

Biograph berichtet, ,gegen die damals (...) kursierende Auffassung zu kampfen,
Beten sei Wirklichkeitsflucht oder Faulheit. (...) [D]ie Kontemplation gab seinem
Leben eine Einheit und erlaubte ihm, in seinen zahlreichen Aktivitaten durchzu-
halten. Er erfdhrt sich als Instrument des Heiligen Geistes. Wie hétte er sich

der Begegnung mit Gott entziehen und Gott die Zeit ,stehlen’ konnen, wie er

es nannte? Selbst wenn er erschopft war und physisch litt, blieb er dem Gebet
treu.“10

Grunder eines Sakularinstituts

Die Vermittlung karmelitanischer Spiritualidt an Laien und die Bedeutung des
Apostolats, das aus der Kontemplation erwdchst, erhalten durch die Griindung
des Sdakularinstituts ,Notre Dame de Vie” eine Lebensform. 1931 tiberldsst ein
Mitglied des Dritten Ordens ihren Landsitz in Venasque dem Karmel, damit ihn
der Orden fiir seine Zwecke verwende. In der zum Gut gehdrenden Kapelle ,No-
tre Dame de Vie” wird die Muttergottes seit dem 6. Jahrhundert verehrt. Maria-
Eugen Grialou ist dieser Ort fiir den Karmel in seiner marianischen Ausrichtung
eine willkommene Schenkung. Drei Frauen, die sich 1929 mit der Bitte um Ein-
fithrung in kontemplatives Gebet an Maria-Eugen Grialou gewandt hatten, such-
ten intensiveres geistliches Leben nach der Lehre des Karmel. Der Landsitz bot
sich an. Die Frauen verbrachten zunichst ein Jahr in der Einsamkeit, bevor sie

in den Beruf zurtickkehrten. ,Die Griindung hatte zum Ziel, mitten in der Welt
ein kontemplatives Leben in enger Verbindung mit apostolischer Tatigkeit zu
fithren, wobei jegliches Apostolat vom Gebet getragen sein soll, um in Wort und
Tat Zeugnis zu geben vom lebendigen Gott.“!! Damit war in der Kirche eine geist-
liche Gemeinschaft neuer Art und Zielsetzung entstanden. Maria-Eugen leitet die
kleine Gruppe. Von Anfang an ist er bestrebt, nach dem Vorbild des Elija, den
Frauen das urspriingliche Ideal der karmelitanischen Spiritualitdt zu vermitteln.
Das kontemplative Beten ist wesentliche Basis der Formation.

In den folgenden Jahrzehnten wichst die Gemeinschaft. Ihr Griinder ist oft
weit entfernt im Dienst des Ordens und kann nur selten vor Ort sein, doch bleibt
er stets mit der Gemeinschaft in Verbindung. Anlésslich der Anerkennung der
Gruppe als Bruderschaft des Dritten Ordens am 24. August 1937 wurde Marie Pila
zur verantwortlichen Leiterin gewdhlt. Am 15. August 1948 erfolgte die Anerken-
nung der Gemeinschaft ,Notre Dame de Vie“ als Sdkularinstitut, die apostolische
Konstitution Provida mater ecclesia (2. Februar 1947) von Papst Pius XII. hatte
dafiir die kirchenrechtlichen Regelungen und Rahmenbedingungen geschaffen.
Ab 1955 breitet sich das Institut weltweit aus: einer Niederlassung auf den Phil-
lipinen folgen Griindungen in Frankreich, Deutschland, Kanada, Mexiko und

10 R. Reégue, Pere Marie-Eugene Grialou, 75 [s. Anm. 2].
11 Ebd., 42.

41



Nachfolge

Spanien. Im August 1962 wird das Institut als Sdkularinstitut Pdpstlichen Rechts
anerkannt. Die am 12. Oktober 1974 verstorbene Mitbegriinderin des Instituts
wird am Fest der HI. Teresa von Avila in der Gruft der Kapelle Notre Dame de Vie
neben Maria-Eugen Grialou beigesetzt.

Geistliches Hauptwerk: , Ich will Gott schauen”

Aus umfangreicher Vortragstatigkeit entsteht Maria-Eugens Buch Ich will Gott
schauen. Der Titel ist ein Wunsch, den Teresa von Avila einmal als Kind gedufert
haben soll. Der Karmelit will keine wissenschaftliche Analyse vorlegen, ihm geht
es um geistliches Leben als Realitdt, die den Alltag durchdringt. Das Buch ist aus
der Praxis entstanden und fiir die Praxis geschrieben. Im Vorwort erinnert der
Autor an die in Marseille gehaltene Vortragsreihe. Seine Horer waren Intellektu-
elle, die sich ,nur wenig fiir die spekulativen Probleme der Dogmatik oder der
spirituellen Theologie interessierten, die damals in den Zeitschriften erortert wur-
den; vielmehr duflerten sie eine ausgesprochene Vorliebe fiir eine praktische und
lebendige Unterweisung, fiir ein einfaches, aber echtes Zeugnis gelebter Lehre.”'?
Das Werk setzt anthropologisch an; der um Selbstverwirklichung ringende
Mensch sehnt sich nach einem Mehr iiber sein Ego und tiber seine Welt hinaus.
Der Autor greift auf die karmelitanische Tradition zuriick und zeichnet mit psy-
chologischer Sensibilitit Wege geistlichen Wachstums nach. Grialous personliche
Erfahrung flief3t mit ein und er verfasst eine Einfithrung ins geistliche Leben.
Der/Die Leser(in) erfahrt selbst geistliche Begleitung und gleichzeitig ist das Werk
hilfreich fiir jede(n), der/die als geistliche(r) Begleiter(in) tadtig ist. Die Wechselbe-
ziehung zwischen Selbst- und Gotteserkenntnis, seit dem frithen Ménchtum ein
Charakteristikum christlicher Spiritualitét, fiihrt den Menschen immer tiefer zu
seinem eigenen und eigentlichen Kern, und 6ffnet ihn gleichzeitig fiir die Begeg-
nung mit Gott. Dieses Wachsen einer Beziehung ist zielgerichtet: Der Weg nach
innen zur Schau Gottes fithrt daher nicht zu blofier Selbsterkenntnis und schon
gar nicht zu einer ichbezogenen, sterilen Selbstverwirklichung, sondern wendet
sich wieder nach aufden, befasst sich mit der Wirklichkeit in Kirche und Welt.
Die Offnung fiir die Begegnung mit Gott weitet den Blick fiir die Anliegen der
Kirche und dridngt zum Einsatz fiir Kirche und Welt. Das Apostolat in der Kirche
wird unerldsslicher Teil in der Gotteinigung; der Mensch ist in der Gotteinigung
gedrangt zu handeln. Der/Die Christ(in), vom Heiligen Geist gelenkt, wird wie
Christus in die Welt gesandt. Der Heilige Geist verbirgt sich hinter der Person-
lichkeit des Boten; er tragt und prigt sein Wirken. Wenn auch in manchen For-
mulierungen und Themen zeitbedingt, bietet dieses Werk durchaus heute noch

12 M.-E. Grialou, Ich will Gott schauen, 11 {. [s. Anm. 5].

42



Maria-Eugen Grialou

eine Hinfiihrung zu den grofen Gestalten des Karmel, Teresa von Avila, Johannes
vom Kreuz und Thérése von Lisieux, und zur karmelitanischen Spiritualitat. Die
gute Gliederung und tibersichtliche Struktur erlaubt dem/der Leser(in), auch ein-
zelne Kapitel herauszugreifen. Es ist informativ, theologisch fundiert und allge-
meinverstandlich verfasst.

Pneumatologische Orientierung

Am 21.11.1994 schreibt der Generalobere Camilo Maccise OCD anlédsslich des
100. Geburtstags von Maria-Eugen Grialou an den Orden: ,Indem Pater Maria-
Eugen die Liebesbeziehung zu Gott und zum Menschen intensiv lebte, drang er
immer tiefer in den prophetischen Geist des Karmel ein. Richtungsweisend hat
er im Orden die Synthese aus Aktion und Kontemplation entwickelt, die er selbst
gelebt hat (...). Im letzten Kapitel seines Werkes ,Ich will Gott schauen’ erldutert
er (...) die Apostolatsaufgaben der Kameliten: (...) die Spiritualitdt lehren. Mit sei-
nem Verstdndnis des Aggiornamento, wozu uns das Konzil aufgefordert hat, hat
er dieses mit vorbereitet. Er wurde ein Wegbereiter fiir das Konzil in folgenden
Schwerpunkten: Hinfiihrung zum Heiligen Geist, (...) Erfassen der Zeichen der
Zeit, Aufforderung zum Streben nach Vollkommenheit, fortwahrende Aktualisie-
rung missionarischen Einsatzes, die Stellung der Laien, Achtung der Frau und
besonders das kontemplative Leben in der Kirche.“!?

P. Maria-Eugen vom Kinde Jesu ist sich sehr bewusst, dass ihm seine Berufung
geschenkt ist; nicht machbar durch ihn selbst. Immer wieder weist er in seinem
Leben auf den Heiligen Geist als seinen Freund hin; eine grofle Vertrautheit ver-
bindet ihn mit dem Heiligen Geist. Zwei Verse aus dem Veni Creator schitzte er
besonders: ,Digitus Paternae dexterae” (Du Finger der Rechten des Vaters) und
»Per te sciamus da Patrem noscamus atque Filium“ (Gib, dass wir durch dich
den Vater und den Sohn erkennen). Diese Beziehung, eingebunden in das Ge-
heimnis der Dreifaltigkeit, beschreibt er in seinem zuletzt gehaltenen Vortrag im
Dezember 1966 fiir Novizen des Karmel in Broussey: , Unsere Gnade beinhaltet
manchmal die Gabe einer innigen Gemeinschaft mit einer der drei gottlichen
Personen. Die heilige Teresa wurde mit einer besonders innigen Gemeinschaft
mit dem Herrn beschenkt. Wir, die wir im Apostolat tédtig sind, arbeiten mehr mit
dem Heiligen Geist. Er ist der Geist des Vaters und des Sohnes; ein Tryptichon,
das miteinander nur ein Bild ergibt. Unsere Hingabe richten wir an den Sohn. Er
nimmt uns, um uns dem Geist auszuliefern. Der Heilige Geist schenkt uns den
Sohn, und wenn er das getan hat, stellen wir uns beide unter das Wirken des Va-
ters. Dann sagt der Vater auch zu uns die Worte: ,Ich zeuge dich in Ewigkeit’.”!*

13 C. Marcise, Lettre du Préposé général de 1’Ordre des Carmes Déchaux pour le centenaire de la naissance du
P. Marie-Eugene de I’Enfant-Jésus, in: Une figure du XXe siecle. Editions du Carmel. Venasque 1994, 53.
14 R. Regue, Pere Marie-Eugéne Grialou, 110 [s. Anm. 2].

43



Nachfolge

Besonders in der Schrift In der Kraft des Geistes fallt diese pneumatologische Ori-
entierung Grialous auf. Er schreibt: , Der Heilige Geist wohnt personlich in unse-
rer Seele. Wir sind Tempel des Heiligen Geistes (vgl. 1 Kor 6,19). Was ist denn
unsere Seele? Die heilige Teresa antwortet: ,Die Seele ist wie ein Schrein, wie eine
Wohnung. Der Gast, der in ihr wohnt und fiir den sie gebildet wurde, ist der Hei-
lige Geist.” Er ist in uns wirklich und lebendig gegenwartig! Wie gering scheint
die Seele im Vergleich zu ihm zu sein, sie ist nur ein Schrein fiir den Heiligen
Geist! Er ist gleichsam die Seele unserer Seele, ihr Leben, ihre sprudelnde Quelle
und ihre Sonne.“1s

Gegen die Tendenz der zeitgendssischen Neoscholastik, tiber den HI. Geist zu
spekulieren und zu theoretisieren, betont Maria-Eugen: ,Gottes Geist ist nicht
eine Idee oder eine in hoheren Regionen schwebende Wirklichkeit. Er ist jemand!
Er wohnt in uns, er ist das Leben der Seele, er ist ihr lebendiger Atem, ihr standi-
ger Gast, er wirkt unabldssig in uns. Er ist eine lebendige, kluge, liebevolle Person
in unserem Innern. Fassen wir also den Entschluss, mit diesem Geist zu leben, ab
und zu bei ihm einzukehren, ja, ihn oft zu besuchen.”’® An einer anderen Stelle
betont Grialou, dass ein ,allgemeiner” Glaube an den Heiligen Geist zu einem
,lebendigen” Glauben wachsen miisse: ,Wir miissen an ihn als eine lebendige
Wirklichkeit glauben, als eine lebendige Person, die intelligent, allméchtig ist, als
eine Person, die weif, was sie will, die tut, was sie will, und die ihr Ziel kennt.“?”
In seinen personlichen Erinnerungen macht er auf eine wichtige Konsequenz
dieses Glaubens an die Einwohnung des Hl. Geistes aufmerksam: ,Wir sind zu
zweit: der Heilige Geist und wir selbst. Er ist es, der sein Werk in uns vollzieht.
Wir brauchen eine gewisse Erfahrung, um davon iiberzeugt zu sein, dass der Geist
in uns wohnt. Vergessen wir dartiber nicht, dass der Heilige Geist auch in den an-
deren Menschen wohnt!“'® Auch hier fiihrt also der Weg zur inneren Erkenntnis
der Wirklichkeit des HI. Geistes nicht zu reiner Innerlichkeit, sondern zur Auf-
merksamkeit fiir die gleiche Wirklichkeit in jedem anderen Menschen und damit
in die Begegnung.

Geformt als Kontemplativer nach dem Vorbild des Elija und geprigt von elija-
nischem Eifer wird Maria-Eugen vom Kinde Jesus im 20. Jahrhundert ein Deuter
der Gottesbotschaft fiir die Moderne. Er will den Suchenden aller Gesellschafts-
schichten das innere Beten als Weg zur Gotteserkenntnis lehren und dazu Wege
weisen. Sein Charisma hat nicht zuletzt zum schopferischen Bemiihen all derer
beigetragen, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts Wege zur Konturierung einer Lai-
enspiritualitdat auf Grundlage der Taufgnade in der Kirche ebneten und so wich-
tige Vorarbeiten fiir die Reformen des II. Vatikanischen Konzils geleistet haben.

15 M.-E. Grialou, In der Kraft des Geistes. Gebet und Apostolat. Leutesdorf 1997, 177.
16 Ebd., 193.

17 Ebd., 179.

18 M.-E. Grialou, In der Verborgenheit des Herzens beten, 27 [s. Anm. 8].

44



