
Narrenfreiheit um Gottes willen
Vom Freiheitsstreben der „jurodiwye“ in Russland

Im späten 18. Jahrhundert sorgte ein Skandal in der russischen Provinzstadt Ar­
samas für Aufsehen. Er ereignete sich bei einer Hochzeit in der Kirche, als die 
Feier ihren Höhepunkt erreichte und die Braut – eine junge Adelstochter namens 
Jelena Afanassjewna1 – ihr Jawort geben sollte. Auf die Frage des Priesters, ob 
sie nach ihrem Willen heirate, antwortete die Braut freimütig: „Ich will nicht, 
aber die Eltern zwingen mich gegen meinen Willen!“ Konsterniert ob der uner­
warteten Antwort, hörte der Priester mit dem Vollzug des Sakraments auf. Die 
Eltern aber, welche die Ehe arrangiert hatten, redeten auf ihn ein: „Fahrt fort, 
Väterchen, warum auf das Kind achten!?“ In der Kirche herrschte Bestürzung 
und man tuschelte von gesetzwidriger Trauung, doch führte man diese zu Ende 
und brachte die Frischvermählten ins Elternhaus der Braut, wo das Hochzeits­
mahl angerichtet war. Hier nahm der Skandal seinen Lauf: Während des Essens 
erhob sich Jelena Afanassjewna plötzlich vom Tisch, riss den Hochzeitsschmuck 
von sich und sprang im Brautkleid durch das Fenster auf die Straße, wo sie in ei­
ner Pfütze landete und sich von oben bis unten beschmutzte. Nach dieser unge­
hörigen Handlung reisten die Gäste ab, der Bräutigam fuhr erschrocken auf sein 
Landgut zurück, und alle entschieden einstimmig, dass Jelena Afanassjewna 
verhext worden war. Die Eltern wussten nicht, was sie tun sollten; ihre Tochter 
schien von Sinnen zu sein und wollte von zuhause weg. Als alle Überredungs­
versuche gescheitert waren, überließ man Jelena Afanassjewna ihrem Schicksal. 
Von vielen verschmäht, kehrte sie der Gesellschaft den Rücken und begann 
durch die Lande zu streifen, wobei sie von Almosen lebte und dort übernachte­

1	 Die Lebensbeschreibung der jurodiwaja Jelena Afanassjewna findet sich auf Russisch und Deutsch 
in meinem Buch: C. Münch, In Christo närrisches Russland: Zur Deutung und Bedeutung des „ju-
rodstvo“ im kulturellen und sozialen Kontext des Zarenreiches (FKDG 109). Göttingen 2017, 510–514. 
Das Buch kann als Open-Access-Publikation kostenlos heruntergeladen werden, URL: https://boris.
unibe.ch/106607.

Christian Münch | Bern

geb. 1969, Dr. theol., Privatdozent für Historische 
Theologie an der Theologischen Fakultät Bern

christian.muench@theol.unibe.ch

45

Heilige Narren



te, wo die Nacht sie überraschte. Sie war eine juródiwaja geworden, eine „heilige 
Närrin“, so wie ihr ein Starez geraten hatte, der sie vor der unerwünschten Hei­
rat bewahren wollte. 

Um sich aus den Fesseln der Zwangsehe zu befreien, hatte sich Jelena Afa­
nassjewna für das juródstwo entschieden – für den asketischen Weg der „heiligen 
Narrheit“, der mit der Bibelstelle 1 Kor 3,18 begründet wurde und in der Ostkir­
che eine lange Tradition hatte.2 Folglich waren es weniger spirituelle Gründe, 
welche die junge Frau auf diesen Weg brachten, als vielmehr äußere, soziale 
Faktoren – Faktoren wie gesellschaftliche Konventionen, Zwänge und Unterdrü­
ckung. Das Leben als „heilige Närrin“ war für Jelena Afanassjewna ein Fluchtweg 
aus dem Gefängnis ihrer Herkunft und Ehe, es gründete nicht nur auf Verzicht 
und Entsagung, sondern auch auf Befreiung und Selbstbestimmung. Als charis­
matisch begabte „heilige Närrin“ erlangte Jelena Afanassjewna schließlich weit­
herum Bekanntheit. Sie kam im Alexios-Kloster von Arsamas unter und wurde 
von unzähligen Menschen um geistlichen und prophetischen Rat ersucht.

Im vorliegenden Beitrag soll die „heilige Narrheit“ einmal nicht unter dem 
Aspekt der Selbsterniedrigung betrachtet werden, wie es im religiösen Schrift­
tum üblich ist3, sondern unter dem Aspekt der Freiheit. Erstaunlicherweise fand 
die Freiheitsthematik in den Studien zum jurodstwo bisher nur wenig Beachtung, 
obwohl sie in den Quellen zu Tage liegt und für die „heilige Narrheit“ ebenso 
charakteristisch ist wie der Demutsaspekt. Wie die Geschichte von Jelena Afa­
nassjewna zeigt, geht es dabei nicht nur um innere, geistige, sondern auch um 
äußere, soziale Freiheit. 

Befreiung aus der Sklaverei
 

Schon in der byzantinischen Referenzschrift zum jurodstwo – in der Vita des An­
dreas Salos von Konstantinopel, die aus dem 10. Jahrhundert stammt – steht 
die „heilige Narrheit“ im Zeichen der Freiheit. Der hl. Andreas, ein Sklave aus 
Skythien, macht sich darin zum Narren (salós), um der Leibeigenschaft zu ent­
fliehen. Inspiriert durch eine Vision, zieht er seine Kleider aus und beginnt der­
maßen wirr zu reden, dass ihn sein Leibherr für besessen hält. Zur Heilung wird 
Andreas in eine Kirche gebracht und angekettet, aber nachdem alle Heilungsver­
suche gescheitert sind, von den Ketten erlöst und in die Freiheit entlassen. Nach 
dem Vorbild des Symeon von Emesa – des berühmten „heiligen Narren“ aus 
dem 6. Jahrhundert – streicht er fortan durch die Stadt, ohne Obdach und Brot, 

2	 Zur Tradition der „hl. Narrheit“ in der Ostkirche s. P. Hauptmann, Narrheit, heilige, in: RGG3 Bd. 4 
(1960), 1308; S. A. Ivanov, Holy Fools in Byzantium and Beyond. Oxford 2006; P. Hunt / S. Kobets 
(Hrsg.), Holy Foolishness in Russia: New Perspectives. Bloomington/IN 2011.

3	 Vgl. z.B. S. Hilpisch, Die Torheit um Christi willen, in: ZAM 6 (1931), 121–131, und A. Holl, Die Welt 
zum Narren halten. Demut als Lebensprogramm. München 1993.

46

Kirche



4	 L. Rydén (Hrsg.), The Life of St Andrew the Fool. Bd. 2 (AUU, SByU 4:2). Uppsala 1995, 12 ff.
5	 Vgl. A. S. Lavrov, „Um seine Seele zu retten“: Die Verhöre der Gottesnarren als religiöse Autobiogra-

phien 1699–1740, in: H.-J. Torke (Hrsg.), Von Moskau nach St. Petersburg: Das russische Reich im 17. 
Jahrhundert (FOEG 56). Wiesbaden 2000, 193 f.

barfuß und halbnackt. Befreit von der Welt und ihrer Weisheit, verspottet er die 
Menschen und wird den Menschen zum Spott. Er treibt sich auf den Märkten 
und Straßen herum, verkehrt in den Kneipen und Bordellen, spielt bald den Be­
trunkenen, bald den Esel, bewirft die Leute mit Dreck oder verjagt die Dämonen 
aus der Kirche. Und während er tagsüber den Narren spielt und dafür Prügel 
einsteckt, zieht er nachts, wenn alles schläft, seine Narrenmaske ab und widmet 
sich dem Gebet für die Mitmenschen.4

Die Vita des Andreas Salos war in Russland sehr populär. Zum einen deshalb, 
weil die altrussische Übersetzung aus einem skythischen einen slawischen Skla­
ven gemacht hatte, zum anderen weil eine Marienvision des Heiligen das Fest 
Pokrow begründete – den „Tag zu Ehren des Schutzmantels der Gottesmutter“, 
der in Russland seit dem 12. Jahrhundert am 1. Oktober gefeiert wird. Aufgrund 
des Pokrow-Festes war das Leben des Andreas Salos in ganz Russland bekannt 
geworden, und die Geschichte vom „slawischen“ Sklaven, der um seiner Befrei­
ung willen den Narren spielte, inspirierte nicht wenige zur Nachahmung. 

Nachdem sich die Leibeigenschaft im 17. Jahrhundert in Russland verfestigt 
hatte, waren die „heiligen Narren“ oft leibeigene Bauern, die ihrem Gutsherrn 
entlaufen waren. Das jurodstwo bot Leibeigenen die Möglichkeit einer asketi­
schen Weltflucht, zumal ihnen der Eintritt ins Kloster verwehrt war. Einerseits 
waren Leibeigene nicht imstande, die Einlage zu erbringen, die für einen Klos­
tereintritt erforderlich war, andererseits fielen sie ab 1722 unter eine kirchen­
rechtliche Bestimmung, die den Klostereintritt für Leibeigene ohne Freilassungs­
brief des Leibherrn verbot. Also diente ihnen die „heilige Narrheit“ nicht nur 
als Fluchtweg aus der Leibeigenschaft, sondern auch als irregulärer Ersatz für ein 
Mönchsleben.5

Der Werdegang vom Leibeigenen zum „heiligen Narren“ (jurodiwy) wird auf 
eindrückliche Weise in der Lebensbeschreibung des hl. Ioann von Sesjonowo 
(1791–1839) geschildert. Schon als Jugendlicher litt Ioann unter dem Joch der 
Leibeigenschaft und den Zwangsmaßnahmen, die der Leibherr gegen ihn ergriff. 
Da er die Arbeit nicht zufriedenstellend erledigte, wurde er oft bestraft, sei es 
durch Nahrungsentzug, durch Rutenschläge oder dadurch, dass der Leibherr 
seine Hunde auf ihn hetzte. Eines Tages aber fasste Ioann einen rebellischen 
Entschluss: Er beschloss, nicht mehr für seinen Leibherrn, sondern nur noch 
für Gott, den wahren Herrn, zu arbeiten. Und so befreite er sich vom Leib, der 
dem Leibherrn gehörte, und wählte den Weg des Geistes. Er legte die Sklavenar­
beit nieder, floh aus dem Dorf und zog, fastend und betend, als „heiliger Narr“ 

47

Heilige Narren



durchs Land. Einige Jahre später wurde Ioann von der Polizei aufgegriffen und 
zum Leibherrn zurückgeschickt, doch gelang ihm erneut die Flucht. Wegen sei­
ner charismatischen Gaben erwarb er schließlich die Gunst hoher Adeliger, die 
ihn protegierten und freikauften. Er lernte lesen und schreiben, sammelte eine 
Gemeinschaft von Jüngerinnen um sich und gründete für sie ein Kloster, das 
sich in der Folge zu einem bedeutenden geistlichen Zentrum entwickelte.6

Die Befreiungsgeschichten der „heiligen Narren“ führen meist zu einem 
„Happy End“: zur Erlösung aus der Sklaverei und Sündhaftigkeit der Welt sowie 
zur Vereinigung mit Gott, der sein Volk aus dem Sklavenhaus Ägypten geführt 
hat. Doch der Weg in die Freiheit erweist sich als steinig und schwer. Er führt – 
wie im Buch Exodus – durch die Wüste: durch Entbehrung, Leiden und Spott, 
die um des befreienden Gottes willen auf sich genommen werden. 

Freiheit des Geistes

Freiheit ist ein Grundaspekt des jurodstwo, und gerade dadurch heben sich „hei­
lige Narren“ von „Besessenen“ ab, die sich äußerlich kaum von ihnen unter­
scheiden und für die sie oft gehalten werden. Denn während „Besessene“ per 
definitionem fremdbestimmt sind, d.h. von einer fremden, der eigenen Persön­
lichkeit nicht zugehörenden dämonischen Macht beherrscht werden, sind „hei­
lige Narren“, wie man glaubt, vom Geist Gottes erfüllt – von jenem Geist, der 
dort ist, wo die Freiheit ist (2 Kor 3,17). Als Pneumatiker behalten „heilige Nar­
ren“ ihre Persönlichkeit bei und gelten als frei, und zwar nicht nur als frei von 
dieser Welt, die man für besessen hält, sondern auch als frei in Bezug auf ihre 
Kräfte und ihren Willen; sie gelten als frei im Geiste Gottes. Dementsprechend 
wird das jurodstwo als asketischer Weg beschrieben, der im Zusammenwirken 
von göttlicher Gnade und freiem Willen erfolgt, also „freiwillige Narrheit“ ist. 
So beschreibt der russische Theologe Ioann Andrejewitsch Kowalewski die „hei­
ligen Narren“ als Asketen, „die sich aus Liebe zu Gott freiwillig lossagten von 
allen Annehmlichkeiten und Gütern des irdischen Lebens, von allen Vorteilen 
des gesellschaftlichen Lebens, vom Kreis der Nächsten und Verwandten, ja sich 
bei völlig intakter Denkfähigkeit lossagten vom wichtigsten Unterscheidungs­
merkmal des Menschen unter den irdischen Lebewesen: vom gewöhnlichen 
Gebrauch des Verstandes.“7

Auf ebenso radikale wie normwidrige Weise strebten „heilige Närrinnen und 
Narren“ nach geistiger und sozialer Unabhängigkeit. Durch Hingabe an Gott 

6	 Vgl. Žizneopisanija otečestvennych podivižnikov blagočestija 18 i 19 vekov. Hrsg. v. Archimandrit Ni­
kodim (Kononov) u.a. Bd. 12/1 (Dekabr’). Moskau 1910, 288–326.

7	 I. A. Kovalevskij, Jurodstvo o Christe i Christa radi jurodivye Vostočnoj i Russkoj Cerkvi (Erstausg. 
1895). Moskau 2013, 6.

48

Kirche



8	 Vgl. C. Münch, In Christo närrisches Russland, 320 f. (Belege dort) [s. Anm. 1].
9	 P. M. Sladkopevcev, O sv. jurodivych Christa radi, in: Duchovnaja beseda (1860), 430 f. Der Autor 

rekurriert hier auf 1 Petr 2,5 und Joh 4,23 f.
10	 A. M. Bucharev, Vospominanija o pokojnom zaštatnom svjaščennike Novoierusalimskoj slobody Otce 

Petre Tomanickom. Jaroslavl’ 1871, 34.
11	 Ferner dienten Paulus’ Worte über die Freiheit vom Gesetz (Gal 5,1–6) als biblische Legitimation.

versuchten sie sich von allen Fesseln der Welt zu befreien: von der Fremdbestim­
mung und Unterdrückung durch Gesellschaft, Eltern, Ehemann oder Leibherrn, 
von den Leidenschaften und Begierden des Fleisches, von der Meinung und An­
erkennung der Menschen, von den herrschenden Moden und Ideologien sowie 
von sämtlichen Formalismen, Dogmatismen und Despotismen. Dabei lösten sie 
sich nicht nur von säkularen Normen, sondern auch von sakralen Formen. Denn 
die freiheitliche Grundhaltung der „heiligen Narren“ zeigte sich oft in einer kri­
tischen Einstellung oder Distanz zur herrschenden Kirche: Sie richtete sich nicht 
nur gegen weltliche, sondern auch gegen kirchliche Autoritäten und Konventi­
onen, insbesondere gegen eine Formalisierung, Ritualisierung und Institutiona­
lisierung des christlichen Glaubens, die auf Kosten einer freien, innerlichen und 
auf tätiger Liebe gegründeten Frömmigkeit erfolgte. 

Über mehrere „heilige Närrinnen und Narren“ wird berichtet, dass sie sich 
weder bekreuzigten noch vor den Ikonen verneigten, dass sie weder die Fasten­
gebote befolgten noch die Beichte ablegten, ja dass einige von ihnen jahrelang 
überhaupt nicht zur Kirche und Kommunion gingen.8 Aus Sicht von russischen 
Theologen des 19. Jahrhunderts war dies im Fall der „heiligen Narren“ durchaus 
legitim, weil diese aufgrund ihres geistlichen Entwicklungsstands von der Ver­
bindlichkeit befreit waren, welche die Kirchenregeln für die gemeinen Gläubigen 
hatten. „Es ist nicht verwunderlich“, schreibt Pjotr Sladkopewzew, „dass heilige 
Narren, die die höchste Stufe der Vollkommenheit erlangt hatten, die Forde­
rungen einiger Kirchengesetze nicht erfüllten und manchmal nicht zur Kirche 
gingen; denn wer selbst dem Dreieinigen zum geistlichen Haus erbaut wird, der 
kann, wenn er zu bestimmter Zeit keine handgemachten Kirchen besucht, im 
Geist und in der Wahrheit zu Gott beten.“9 Ähnlich argumentiert Alexander 
Bucharew, der das jahrzehntelange Fernbleiben eines „heiligen Narren“ von der 
hl. Kommunion dadurch rechtfertigt, dass dieser in seiner „tiefen Verbindung“ 
mit Christus, ja durch seine spirituelle „Aneignung Christi“ ständig kommuni­
ziert habe.10 

Als pneumatische Charismatiker, die in unmittelbarer Gottes- und Christus­
beziehung standen, besaßen „heilige Narren“ die Freiheit, sich über Kirchenre­
geln und Mittlerinstanzen hinwegzusetzen. Ihre Freiheit vom rituellen Formalis­
mus ließ sich dabei mit dem Hinweis auf die Sabbatübertretung Jesu und dessen 
Kritik an den Pharisäern (Mt 12,9–14; 15,1–20; 23,1–33) biblisch rechtfertigen11, 
während die imitatio Christi ansonsten v.a. in der Selbsterniedrigung gesehen 
wurde. 

49

Heilige Narren



12	 E. Poseljanin, Russkie podvižniki XIX veka. St. Petersburg 31910, 432.
13	 Vgl. C. Münch, In Christo närrisches Russland, 319 f. (Belege dort) [s. Anm. 1].
14	 Žizneopisanija otečestvennych podivižnikov blagočestija 18 i 19 vekov. Bd. 7 (Ijul’). Moskau 1910, 

221. Das Zweifingerkreuz, das dem griechischen Dreifingerkreuz weichen musste, ist zum auffäl­
ligsten Symbol der Altgläubigen geworden.

15	 N. Ja. Aristov, Simbirskie jurodivye, in: Istoričeskij vestnik (1880). Nojabr’, 573.

Auch die Kritik, die Jesus am Gebetsgeplapper äußerte (Mt 6,7), diente als Erklä­
rung, wenn „heilige Narren“ die Gebetsformeln missachteten. Sie bevorzugten 
das freie Gebet und pflegten es im Verborgenen zu verrichten. Der jurodiwy 
Andrej von Meschtschowsk (1744–1812) nahm Jesu Kritik sogar sehr ernst und 
beschränkte sein Gebet auf ein einziges Wort. In seiner Lebensbeschreibung 
heißt es: „Die Rede seines Gebets war lakonisch. Er schaute zum Himmel, erhob 
seine Hände und sprach nur ‚Herr!‘“12 Wenn ein jurodiwy aber zur Liturgie in die 
Kirche ging, dann verhielt er sich oft auffällig: Es kam vor, dass er tanzte, lärmte 
und lachte.13

Die Freiheit vom rituellen Formalismus ging oft einher mit einer weitgehen­
den Freiheit von konfessioneller Gebundenheit, so etwa im Zuge des Raskol – 
der im 17. Jahrhundert erfolgten Kirchenspaltung in Russland. Manche „heilige 
Narren“ schwankten zwischen Alt- und Neuritualismus oder ließen sich über­
haupt keiner Glaubenspartei zuordnen. Zum Beispiel hat sich der jurodiwy Ioann 
von Roschdestweno († 1837), der als orthodox galt, aber bei einer altgläubigen 
Bürgerin lebte, der konfessionellen Zuordnung entzogen, indem er sich – statt 
mit zwei oder drei Fingern – „mit der ganzen Faust bekreuzigte“.14 Durch norm­
widrige Zeichenhandlungen dieser Art erwiesen sich „heilige Narren“ als „Ver­
mittlungsgestalten“ zwischen kirchentreuen Orthodoxen und „Schismatikern“ 
(raskolniki). In ihrer Freiheit von rituellem Formalismus und konfessioneller 
Gebundenheit vereinten sie das gespaltene Christenvolk. Über den „heiligen 
Narren“ Andrej von Simbirsk (1763–1841) ist z.B. überliefert, dass er von „Recht­
gläubigen“ und „Schismatikern“ gleichermaßen verehrt wurde und dass Letztere 
zu seinem Begräbnis sogar in die Stadtkirche kamen.15

Unter den jurodiwye gab es zwar solche, die sich ausdrücklich zum alten Ritus 
bekannten oder einer geheimen Glaubensgemeinschaft wie den „Flüchtigen“ 
(beguny) oder den „Geißlern“ (chlysty) angehörten, doch gingen die meisten von 
ihnen als Rechtgläubige in die Geschichte ein. Angesichts ihres normwidrigen 
Verhaltens, das zuweilen häretisch anmutete, mag dies erstaunen. Aber das span­
nungsvolle Verhältnis der jurodiwye zur Kirche wurde meist als innerkirchlicher, 
innersystemischer Konflikt verstanden und als Auseinandersetzung zwischen 
Gnade und Gesetz, Charisma und Institution, Individuum und Gemeinschaft 
begriffen. Das normwidrige Verhalten „heiliger Närrinnen und Narren“ richtete 
sich somit nicht gegen die Kirche und deren Riten als solche, sondern gegen 
deren Missstände und Missbräuche, gegen eine Veräußerlichung des religiösen 

50

Kirche



16	 I. I. Kuznecov, Svjatye blažennye Vasilij i Ioann, Christa radi Moskovskie čudotvorcy. Moskau 1910, 
86–88.

17	 A. N. Gippius, Svjatoj Tichon Zadonskij, episkop Voronežskij i vseja Rossii čudotvorec. Paris 1927, 29 f.
18	 A. F. Kovalevskij, Blažennaja Pelagija Ivanovna, in: Dušepoleznoe čtenie (1889). Teil 1, 434.
19	 G. Fletcher, Of the Russe Common Wealth. London 1591, 90.

Lebens und die dadurch generierte Scheinheiligkeit. Wenn Wassili der Selige     
(† 1557), der heilige Moskauer Narr, vor versammelter Menge eine Ikone der hl. 
Gottesmutter zertrümmerte, so wurde dies nicht als ikonoklastische Handlung 
gedeutet, sondern gerechtfertigt und damit erklärt, dass der jurodiwy unter den 
Farben der Ikone ein Teufelsbild erkannt habe.16 Dem „heiligen Narren“ wurde 
ein ungewöhnliches Maß an Handlungsfreiheit zugestanden – im Glauben, dass 
er über die Geistesgabe der Diakrisis, der Unterscheidung der Geister, verfügte 
und durch sein normwidriges Tun die dämonischen Maskierungen in Kirche 
und Gesellschaft entlarvte. Aus diesem Grund konnte er sich sogar erlauben, 
einen geistlichen Würdenträger zu ohrfeigen: So verpasste der jurodiwy Ioann 
Kamenew (18. Jh.) dem Bischof von Woronesch, Tichon von Sadonsk, eine Ohr­
feige, um ihm den „Dämon der Wichtigtuerei“ auszutreiben17, und genauso 
verfuhr die jurodiwaja Pelagia Serebrennikowa (1809–1884) mit dem Bischof von 
Nischni Nowgorod, Nektari, als sich dieser selbstherrlich gebärdete.18 In beiden 
Fällen wurde die Tätlichkeit erstaunlicherweise nicht geahndet, sondern als de­
maskierende und therapeutische Handlung gewertet.

Freiheit des Wortes

Zusammen mit der Handlungsfreiheit verfügten „heilige Narren“ über ein ho­
hes Maß an Redefreiheit – einer Freiheit, die sie aufgrund ihres religiösen Cha­
rismas genossen oder sich unter Risiken selbst herausnahmen. Im Alten Russ­
land profilierten sie sich als Hüter des freien Wortes. Als der englische Diplomat 
Giles Fletcher in den Jahren 1588/89 das Moskauer Reich bereiste, stieß er auf 
Männer, die als Propheten und Heilige galten, fast nackt gingen, lange Haare 
und Ketten trugen und die „Freiheit“ besaßen, „zu sagen, was sie wollten, ohne 
Beschränkung, sei es selbst über den Allerhöchsten“ (liberty to speak what they 
list without any controulment, thogh it be of the very highest himselfe).19

Nachdem sich die Autokratie in Russland durchgesetzt hatte, kam den „hei­
ligen Männern“, wie Fletcher die jurodiwye nannte, eine politische und sozial­
kritische Rolle zu. Besonders die Schreckensherrschaft, die Iwan IV. in den 
1560–70er Jahren ausübte und während der er jegliche Opposition zerschlug, 
rief den Protest „heiliger Narren“ hervor. Im moskowitischen Russland waren 
sie zeitweise die letzte Stimme der Freiheit und des christlichen Gewissens. Den 
Dokumenten zufolge scheuten sie sich nicht, den Zaren direkt anzuklagen und 

51

Heilige Narren



20	 J. Taube / E. Kruse, Erschreckliche, greuliche vnd vnerhorte Tyranney Iwan Wasilowitz, jtzo regierenden 
Großfürsten in Muscow. Hrsg. v. G. Vom Hoff. O.O. 1582, E III.

21	 Russia at the Close of the Sixteenth Century. Hrsg. v. E. A. Bond. London 1856, 161.
22	 P. I. Mel’nikov (Pečerskij), Polnoe sobranie sočinenij. Moskau 21909. Bd. 6, 266.
23	 G. Fletcher, Of the Russe Common Wealth, 91 [s. Anm. 19].
24	 Ebd.
25	 Sofijskaja vtoraja letopis’ (PSRL VI/2). Moskau 2001, 324.

ihm ins Gesicht zu sagen, was sonst niemand auszusprechen wagte: die schreck­
liche Wahrheit. 

Berühmt geworden ist die Begegnung Iwans IV. mit dem „heiligen Narren“ 
Nikola, die sich am 20. Februar 1570 in Pskow ereignet haben soll. Nachdem 
der Zar in Nowgorod über zweitausend Bürger hatte massakrieren lassen, kam 
er nach Pskow mit der Absicht, hier ähnlich zu verfahren. Doch kaum hatte 
er mit den Hinrichtungen begonnen, da begegnete ihm Nikola und schrie ihn 
an: „Iwaschko, Iwaschko, wie lange willst du unschuldiges Blut vergießen? 
Besinn dich und zieh sofort von hinnen, sonst wird dich ein großes Unglück 
überfallen!“20 Erschrocken ob der drohenden Worte des Narren, reiste der Zar 
mit seinen Truppen ab, wodurch der Stadt Schlimmeres erspart blieb. In spä­
teren Überlieferungen wurde die Anklage noch verschärft, und zwar insofern, 
als der jurodiwy den Zaren als „Blutsauger“ und „Esser von Christenfleisch“21 
beschimpft oder zu ihm sagt: „Wanka, Wanka, du bist ein lästerlicher Zar, du 
selbst, Wanka, trinkst Menschenblut und isst dazu Menschenfleisch!“22 Am 
berühmtesten ist die Version Fletchers geworden, wonach der hl. Nikola dem 
Zaren ein Stück rohes Fleisch anbietet. Nachdem dieser dankend abgelehnt 
hat mit der Begründung, es sei Fastenzeit und die Kirche verbiete zurzeit den 
Fleischgenuss, fragt ihn der jurodiwy: „Denkt Iwaschko denn, dass es Sünde 
sei, in der Fastenzeit das Fleisch eines Tieres zu essen, und keine Sünde, soviel 
Menschenfleisch zu essen, wie er es schon tat?“23 Mit dieser Frage verurteilt 
Nikola nicht nur das Strafgericht über Nowgorod, sondern entlarvt auch die 
Scheinfrömmigkeit des Zaren, der sich zwar an die kirchlichen Fastenregeln hält, 
die Gebote Gottes aber mit Füßen tritt. 

Solchen Berichten zum Trotz war die Redefreiheit der jurodiwye nicht immer 
gewährleistet. Sie hing von der Gottesfurcht und Nachsicht der Machthaber 
ab und ging weniger weit als jene der abendländischen (Hof-)Narren, denen 
das mittelalterliche Recht Straffreiheit garantierte. Wie Fletcher berichtet, 
kam es vor, dass „heilige Narren“ wegen der „dreisten Freiheit“ (rude libertie), 
die sie sich herausnahmen, heimlich weggeschafft wurden.24 Dies bestätigt 
ein Chronikbericht über Iwan III., der im Jahr 1488 einen jurodiwy wegen 
Unheilsprophezeiungen in ein Kloster verbannte.25 Zur Zeit des Raskol wurden 
einzelne Gottesnarren, die auf Seiten der Altgläubigen auftraten, sogar hinge­
richtet. Und später gerieten viele von ihnen in Klosterhaft oder ins Irrenhaus. 
Trotz zeit- und fallweise gewährter Immunität gingen die „heiligen Narren“, 

52

Kirche



26	 M. Foucault, Diskurs und Wahrheit: Die Problematisierung der Parrhesia. Berlin 1996, 19.
27	 Ebd., 125.
28	 A. S. Lavrov, „Um seine Seele zu retten“, 198 [s. Anm. 5].
29	 E. G. Palicyna, Svedenija o žizni Ivana Jakovleviča Korejši. Moskau 1869, 11.

wenn sie als Regimekritiker auftraten, ein Risiko ein und profilierten sich als 
heldenmütige Anwälte der Gesellschaft oder, wie man heute sagen würde, als 
Menschen mit Zivilcourage. 

Öffentlicher Mut, Mut zur Wahrheit, Freimut – all diese Aspekte lassen sich 
unter einem Begriff zusammenfassen, der für die Sprechtätigkeit der „heiligen 
Narren“ charakteristisch ist: dem Begriff „Parrhesie“. Dieses aus pan (alles) und 
rhesis (Sagen) zusammengesetzte griechische Wort wird im Deutschen mit „Frei­
mütigkeit“ wiedergegeben und meint eigentlich „die Freiheit, alles zu sagen“. 
Es war vom 5. vorchristlichen bis ins 5. nachchristliche Jahrhundert geläufig 
und wurde als Begriff im 20. Jahrhundert von Michel Foucault geprägt. Unter 
„Parrhesie“ verstand der französische Philosoph das offene, mutige Ausspre­
chen der Wahrheit gegenüber einem mächtigeren Adressaten; das freie Äußern 
von Kritik aus einer moralischen Pflicht heraus, durch das sich der Sprecher 
in Gefahr begibt. „Bei parrhesia“, so Foucault, „gebraucht der Sprecher seine 
Freiheit und wählt Offenheit anstelle von Überredung, die Wahrheit anstelle 
von Falschheit oder Schweigen, das Risiko des Todes anstelle von Leben und 
Sicherheit, die Kritik anstelle von Schmeichelei und die moralische Pflicht an­
stelle von Eigennutz und moralischer Gleichgültigkeit“.26 Dabei bedient er sich 
manchmal des „skandalösen Verhaltens oder Benehmens, das kollektive Ge­
wohnheiten, Meinungen, Anstandsregeln, institutionelle Regeln und so weiter 
in Frage stellt“.27 In diesem Sinne traten die „heiligen Narren“ als Parrhesiasten 
auf, besonders wenn sie – wie Nikola von Pskow – den Zaren attackierten. Die 
Begegnung zwischen dem jurodiwy und dem Zaren erinnert dabei nicht nur an 
die Konfrontation zwischen Diogenes und Alexander dem Großen, die Foucault 
als Musterbeispiel eines „parrhesiastischen Kampfes“ präsentiert, sondern auch 
an die Auseinandersetzungen zwischen Propheten und Königen im Alten Testa­
ment (z.B. an die Begegnung Nathans mit David in 2 Sam 12 oder an die Kon­
frontation Elias mit Ahab in 1 Reg 21,17 ff.). 

Die parrhesiastische Rolle kam den „heiligen Narren“ nicht nur in der Mos­
kauer Epoche zu. Sie blieb ihnen auch erhalten, als ihnen Peter I. den Nimbus 
entzogen hatte. In einem Verhörprotokoll aus dem Jahr 1699 ist beschrieben, 
wie ein jurodiwy namens Iwan der Nackte über Zar Peter schimpfte und den 
Patriarchen Adrian der Korruption anklagte.28 Auch der berühmteste jurodiwy 
des 19. Jahrhunderts, Iwan Korejscha (1783–1861), soll hohe Beamte der Ver­
untreuung von öffentlichen Geldern bezichtigt haben.29 Freimütige Kritik und 

53

Heilige Narren



30	 Žizneopisanija otečestvennych podivižnikov blagočestija 18 i 19 vekov. Zusatzbd. I/1 (Janvar’–Ijun’). 
Moskau 1912, 375 u. 824.

31	 Vgl. C. Münch, In Christo närrisches Russland, 123 f. [s. Anm. 1]. Dabei blieb der jurodiwy ein prote­
stierender Einzelgänger. 

32	 N. A. Berdjaev, Russkaja religioznaja ideja, in: Problemy russkago religioznago soznanija. Berlin 1924, 
77 f.

33	  D. I. Tschižewskij, Das heilige Russland: Russische Geistesgeschichte. Bd. 1. Hamburg 1959, 120. 
34	 Auf das jurodstwo beziehen sich Aktionskünstlerinnen wie die Pussy-Riot-Gruppe. Siehe dazu K. 

Woodyard, Pussy Riot and the Holy Foolishness of Punk, in: Rock Music Studies (2014) 1, 268–286.

furchtloses Wahrsprechen zeichneten die jurodiwye über Jahrhunderte aus. Dem­
entsprechend heißt es über den jurodiwy Iwan Chrol aus der Region Charkow 
(† 1841), dass er „kühn und schroff die Wahrheit“ sagte, und über den jurodiwy 
Prochor aus der Glinskaja-Einsiedelei († 1863) lesen wir: „Unter dem Schein der 
Narrheit sprach er die bittere Wahrheit.“30

In ihrer parrhesiastischen Rolle erwiesen sich die „heiligen Narren“ jedoch 
nicht als Reformer oder Revolutionäre, die zur Veränderung der sozialen Ord­
nung aufriefen oder gar organisatorisch dazu beitrugen. Vielmehr figurierten sie 
als eschatologische Enthüller, die die Nichtigkeit der Ordnung dieser Welt auf­
deckten, indem sie jene mit der Wirklichkeit des hereinbrechenden „anderen 
Äons“ konfrontierten und das Letzte Gericht antizipierten. Ihre Kritik galt dabei 
nicht nur den Starken und Mächtigen, sondern Menschen aller Gesellschafts­
schichten. In der Hagiographie fungiert der jurodiwy als ein von allen sozialen 
Bindungen freies christliches Gewissen, vor dem alle Menschen gleich sind.31 

Nichtsdestotrotz erblickten russische Revolutionäre des 19. Jahrhunderts in 
den jurodiwye ihre geistigen Vorfahren. Die „heiligen Närrinnen und Narren“ 
weckten im vorrevolutionären Russland das Interesse zahlreicher Intellektueller 
und Künstler, Dichter und Denker, Historiker und Theologen. Manche sahen 
im jurodiwy eine persönliche Identifikationsfigur, andere sogar einen Träger des 
russischen Nationalcharakters. Gerade in letzterem Zusammenhang wurde gern 
auf die „geistige Freiheit“ verwiesen, die nicht nur den „heiligen Narren“, son­
dern überhaupt „den russischen Menschen“ auszeichne. Nikolaj Berdjajew zum 
Beispiel meinte, dass „der russische Mensch“, der „zur Narrheit des Geistes“ fä­
hig sei, „unermesslich freier im Geiste“, „freier in seinem religiösen Leben“ sei 
als der „durch Form, Organisation, Recht und Ordnung“ eingeengte „westliche 
Mensch“.32 Dmitri Tschischewski andererseits sah in den jurodiwye weniger ein 
repräsentatives als vielmehr ein exzeptionelles Phänomen und schrieb ange­
sichts der mangelnden Freiheit in Russland: „Vielleicht waren diese ‚Narren‘ zu 
gewisser Zeit die einzigen geistig freien Menschen in Russland!“33 Wie dem auch 
sei, auf die jurodiwye berufen sich russische Performerinnen und Künstler bis 
heute, wenn sie die Repressionen des Staates anprangern und durch provokative 
Protestaktionen ihre Forderung nach Freiheit zum Ausdruck bringen.34

54

Kirche


