Junge Theologie

Bernard Mallmann | Wien

geb. 1985, Lic. theol., Priester, Doktorand im
Fachbereich Dogmatik der Universitait Wien

b.mallmann@mail.de

Glaubenserfahrung und Sinneserfahrung

Die Psalmen gehoren zu den eindrucksvollsten Texten der Bibel. Sie sind aber
mehr als poetische Texte: fiir Jidinnen und Juden und Christ(inn)en sind sie Ge-
bete, und Gebetstexte sind nicht nur fromme Poesie, sondern Niederschlag einer
Lebenswirklichkeit. Im Gebet versucht der Mensch, seine Gottes- und Lebenser-
fahrung in Worte zu fassen. Dies kann sich in Lob, Dank, Flehen, Bitten oder
Anklage ausdriicken. Gebete lassen sich demnach als ins Wort gebrachter Glaube
begreifen. In den Psalmen kénnen sich Menschen also mit ihrer Lebenswirklich-
keit wiedererkennen und in ihnen ihre eigene Gotteserfahrung ausgedriickt fin-
den. Die Psalmen bringen dabei auch die menschlichen Sinne zur Sprache, z.B.
Horen: Ps 85,9; 138,4; Riechen: Ps 115,6; Sehen: Ps 17,5; 37,34; Kosten: Ps 34,9.
Da die Begegnung von Gott und Mensch nur dort geschehen kann, wo der
Mensch ist und lebt, spielen bei der Gotteserfahrung die menschlichen Sinne,
die auf die ,Konditionen des Lebens” bezogen sind, eine wesentliche Rolle."Es
soll im Folgenden der Frage nachgegangen werden, in welcher Beziehung Sin-
neserfahrung und Glaubenserfahrung stehen.?

Erfahrung als Beziehung

Mit seinen Sinnen erschlief3t sich der Mensch die Wirklichkeit, indem sie erfahr-
bar und wahrnehmbar ist, obwohl sie ihm zundchst dauferlich bleibt und nicht
Teil seiner eigenen Personlichkeit ist. Nicht nur im Denken, sondern auch durch
die Sinne wird sich der Mensch seines Subjekt-Seins bewusst. Durch sie wird das
Auere dem Menschen verinnerlicht und es kommt zu einer Verbindung von

1 Vgl. V. Gerhard, Der Sinn des Sinns. Versuch iiber das Géttliche. Miinchen 2017, 53.

2 Zum Begriff der Erfahrung siehe G. Haeffner, Erfahrung — Lebenserfahrung — religiose Erfahrung. Ver-
such einer Begriffskldrung, in: F. Ricken (Hrsg.), Religiose Erfahrung. Ein interdisziplindrer Kldrungs-
versuch. Stuttgart 2004, 14-39.

60



Glaubenserfahrung

Personlichkeit und Welt. Erst dadurch wird eine Wahrnehmung zu einer Erfah-
rung, indem das wahrgenommene Objekt etwas mit dem Ich zu tun bekommt
und die Distanz von Subjekt und Objekt tiberbriickt ist. Eine Sinneserfahrung ist
somit jener Vorgang, bei dem es zu einer Verinnerlichung des Aueren kommt
und das Subjekt davon affiziert wird. Erfahrungen tiberwinden die starre Unter-
scheidung von Subjektivitdt und Objektivitdt. Das eigene Ich erfdhrt sich in der
Verbindung von Subjektivitdt und Objektivitdt auf eine neue Ebene gehoben, da
in der subjektiven Erfahrung etwas Objektives begriffen und damit Teil der eige-
nen Personlichkeit wird. Erfahrung hat somit zunéchst einen eminent passiven
Charakter, indem das Ich zuerst der Wirklichkeit ausgesetzt ist; die Reflexion aber
reagiert darauf aktiv und verinnerlicht den Eindruck.

Damit eine Wahrnehmung eine Erfahrung wird, kann eine Sinneswahrneh-
mung nicht beim bloflen Gegentiber verweilen, sondern muss die Wirklichkeit
des Gegeniibers aktiv er-sinnen und er-leben. Hier deutet sich bereits an, dass
eine Sinneserfahrung nicht ohne Denken und Reflexion zu verstehen ist. Viel-
mehr stehen Erfahrung und Denken in einem wechselseitigen Bezug. Sie bedin-
gen einander: , Eine Erfahrung ist echt, wenn ein Erlebnis so verarbeitet wurde,
dass es nicht geteilt werden kann. Das Moment der Reflexion muss zum Erleben
dazukommen.“? Nur in diesem Gegeniiber von Erfahrung und Reflexion kann es
zu einer kritischen Unterscheidung der Sinne und auch der Geister kommen. Die
Reflexion kann dem Menschen helfen, sich bewusst auf eine Erfahrung einzulas-
sen, sich mit seinem ganzen Leben dafiir zu 6ffnen und darauf zu antworten.
Jede bewusste Erfahrung spornt daher den Menschen an, tiber sich hinaus zu
fragen und sich selbst zu tiberschreiten. Sinneserfahrungen ermoglichen folglich
nicht nur die Wahrnehmung der Immanenz, sondern eréffnen auch den Zugang
zur Transzendenz.

,Leib als Fenster zur Transzendenz"4

Sinneserfahrung ist eine Wahrnehmung durch den Leib, da sich menschliches
Leben als Leib realisiert und ausdriickt. Macht der Leib eine Sinneserfahrung, ist
auch der Geist davon betroffen, der tiber den erfahrenen Gegenstand des Sinnli-
chen ,hinausblickt” und die transzendente Wirklichkeit erkennen ldsst und sie
vergegenwartigt. Die leibliche Haltung gegentiber der transzendenten Wirklich-
keit kann Ausdruck davon sein, wie der Mensch sie in seinem Leben erfahren
hat und in welcher Beziehung er zu dieser Wirklichkeit steht.

Christlicher Spiritualitdt ist eine grofle Aufmerksamkeit gegentiber dem Leib
aufgetragen, da sich das Wort Gottes im Menschen Jesus von Nazareth offenbart

3 C. Vasseur /]. Biindgens, Spiritualitit der Wahrnehmung. Einfiihrung und Einiibung. Freiburg i. Br.
2015, 230.
4 Ebd., 41-42. Dazu auch ebd., 154-164.

61



Junge Theologie

hat (vgl. Joh 1,14). In seiner leib-geistigen Verfassung erfahrt der Mensch, dass
der transzendente Gott mit ihm in Beziehung treten will. Die Verkiindigung Jesu
ist geprdgt von der Achtung des Leibes. Jesus nimmt korperliche Gebrechen der
Menschen wahr und heilt sie. Indem Jesus den Menschen in seiner Leiblichkeit
sieht, ihn hort, mitfithlt und ihn beriihrt, wird das Reich Gottes Gegenwart.
Treibt Jesus durch den Finger Gottes (Lk 11,20) Ddmonen aus, so kommt es da-
rin zu einer besonderen sinnlichen Bertihrung des Leibes und der Welt durch
Gott, der den Menschen in seiner Ganzheit heilen will. Die Leiblichkeit ist kein
Hindernis fiir Glaubenserfahrungen, vielmehr eine ihrer Voraussetzungen. Dies
bedeutet aber, dass der Mensch dazu berufen ist, sich in Leib und Geist darauf
einzulassen.

Der Leib ist nicht nur Medium, um Gott in seinem Leben zu erfahren, son-
dern auch Ausdruck dafiir, wie der Mensch auf diese Gotteserfahrung reagiert
und welche Bedeutung er ihr zuspricht. Macht ein(e) Christ(in) das Kreuzzeichen,
stellt er/sie sich bewusst unter das Zeichen der Erlésung in Jesus Christus. Fir den
Christen bzw. die Christin wird in dieser Geste das Kreuzesgeschehen und der
Glaube an den dreieinen Gott gegenwartig, dem er/sie Vertrauen zuspricht. Das
leibliche Zeichen ist Ausdruck der Erfahrung, die er/sie im Glauben mit der trans-
zendenten Wirklichkeit des Heils gemacht hat und die mit dem eigenen Leben
innerlich verbunden ist. Alle leiblichen Gesten kénnen freilich auch zum auto-
matischen Reflex degenerieren. Damit eine leibliche Geste nicht inhaltsleer wird,
braucht es die dauerhafte Verbindung von Leib und reflexivem Geist.

Christliche Spiritualitdt ermutigt, das , Fenster zur Transzendenz” immer wei-
ter zu 6ffnen, um den Hauch der Gottes- und Glaubenserfahrung in das eigene
Leben hineinwehen zu lassen. Darin besteht eine der Voraussetzungen fiir die
transzendente Wirklichkeitswahrnehmung des Menschen, bei der der Mensch
,etwas” von der Wirklichkeit — vom Ganzen - erfahrt und mit seinem Leib darauf
antwortet. In dieser Beziehung kann sich der Mensch sukzessive die Wirklichkeit
Gottes erschliefien. Auch wenn Gott fiir den menschlichen Geist nie voll und
ganz zu erfassen ist, so kommt es doch zu einem tieferen Verstandnis der gottli-
chen Wirklichkeit im menschlichen Leben. Der Mensch erfihrt, dass Gott, der
Grund seiner Hoffnung, mit seinem Leben zu tun hat und darauf antwortet er:
»Wovon das Herz tiberflief3t, davon spricht der Mund” (Lk 6,45).

Glaubenserfahrung als Erweiterung

,Der Glaube kommt vom Hoéren” (Rom 10,17), das eine Beziehung mit Gott ent-
stehen lédsst, bei dem sich der Mensch geborgen weif3. Eine Glaubenserfahrung
unterscheidet sich von einer sinnlichen Erfahrung darin, dass im Glauben die ei-
gene Lebenswirklichkeit eine neue Perspektive erhdlt. Sie ist das Vertrauen darauf,
dass sich Gott dem Menschen zuwendet und seinen Lebensweg begleitet. ,,Dein

62



Glaubenserfahrung

Glaube hat dir geholfen” (Mt 9,22), spricht Jesus bei der Heilung einer kranken
Frau. Der Glaube ist hier kein blindes Vertrauen, sondern das offene Vertrauen
eines Menschen auf Gott. Er bringt die Erfahrung, dass Gott eine neue Moglich-
keit des Lebens schenken kann, individuell zum Ausdruck. Glaubenserfahrung ist
die Erkenntnis, dass Gott dem Menschen einen neuen Lebenshorizont ertffnet,
der ihm hilft, die Wirklichkeit, die er mit seinen Sinnen erfdhrt, zu reinterpretie-
ren. Durch die Sinneserfahrung kann sich der Mensch die Wirklichkeit nicht voll-
standig erschlieflen. Die Glaubensperspektive will den Menschen helfen, sich den-
noch auf die Wirklichkeit einzulassen und sie zu gestalten.

Sinneserfahrung als Nachfolge im Glauben

Wird die Welt als Schopfung Gottes verstanden, so ist sie der privilegierte Ort ei-
ner Gotteserfahrung durch die menschlichen Sinne. In ihrer ganzen Schonheit
und Erhabenheit kann Gottes Wirken erfahren werden. Es braucht aber den refle-
xiven Schritt, der die Sinneserfahrung mit dem Glauben zusammenfiihrt. Weil
der Mensch etwas von Gott erfahren hat, tritt er ein in die lebendige Beziehung
des Glaubens und sucht mehr und mehr dem Weg zu folgen, auf den ihn der
Glaube gefiihrt hat. Sinneserfahrung bedeutet daher immer ein Voranschreiten in
der Verbindung von Erfahrung und Reflexion, von Eindruck und Ausdruck.

Darin ist die Herausforderung an ein geistliches Leben gestellt, in dem Sinnes-
erfahrungen zu einem Weg der personlichen Nachfolge auffordern und so den
Glauben festigen konnen. Spiritualitdat kann als Nachfolge dessen verstanden wer-
den, der sich in der Welt erfahrbar gemacht hat. Ist Sinneserfahrung grundlegend
Wirklichkeitswahrnehmung, dann bedeutet dies, dass die Wirklichkeit in ihrer
ganzen Brutalitdt erfahren wird. Nicht nur die Schonheit und das Gute, sondern
auch das Hassliche und Abstofiende der Wirklichkeit gehdren dazu. Das ist der
Weg der Erfahrung, den Jesus gegangen ist. Er hat das Héssliche der Welt und der
Wirklichkeit erfahren und angenommen. Die Brutalitdt der Wirklichkeit zeigt
sich konkret in seinem Tod am Kreuz. Gerade weil Jesus als Gottes Sohn die Wirk-
lichkeit so erfahren hat, driickt sich darin der Glaube Gottes an seine Schopfung
und den Menschen aus, der sich in der rettenden Tat der Auferstehung spiegelt.
Christliche Nachfolge darf daher niemals die Erfahrung von Leid und Not, wie sie
in der Welt gegeben sind, ausklammern, denn nur damit kann Spiritualitdt auf
dem Weg vorangehen, der ein immer tieferes Erfahren und Verstehen ermdoglicht
und vom sinnlichen Schauen zum Glauben wird (vgl. 2 Kor 5,7) und somit eine
neue Erkenntnis der Wirklichkeit schenkt (vgl. 1 Kor 13,12). Spiritualitdt und
geistliches Leben haben daher einen aktiven Bezug zur Welt. Der Glaube schlief3t
die Verantwortung fiir das Leben in der Welt ein. Nachfolge Jesu bedeutet, von
der Glaubenserfahrung jene Orte nicht auszuschliefen, die zundchst nichts von
Heil und Erlosung erkennen lassen.

63



Junge Theologie

Sinneserfahrung und Erinnerung

Glaubenserfahrungen unterliegen der Gefahr, ihre Kraft zu verlieren, wenn es

zu einer Sammlung dieser Erfahrungen in einer Religion oder auch in einer be-
stimmten Ausprdgung von Spiritualitit kommt. Sinneserfahrung kann dabei hel-
fen, dass die Glaubenserfahrung immer wieder neue Impulse erfahrt und durch
die Reflexion lebendig gehalten wird. Sinneserfahrungen sind an den Leib gebun-
den und damit auch ein Korrektiv des ,spirituellen Gnostizismus“, der Glaubens-
erfahrungen vollkommen von der leiblichen Wirklichkeit und damit von der Ver-
antwortung in der Welt trennt. Der Leib als Geddchtnis von Erfahrungen bedarf
daher einer besonderen Aufmerksamkeit, um sich in der Erinnerung der eigenen
Erfahrungen der Aktualitdt des Glaubens bewusst zu bleiben.

Glaubenserfahrung ist nicht rein individualistisch. Sie wird auch in Gemein-
schaft gemacht. Im Glauben der Gemeinschaft erfihrt sich die personliche Glau-
benserfahrung nicht einfach aufgehoben, sondern sie ldsst sich in die gemeinsa-
me Erinnerung dessen einbinden, was das Ziel der Glaubensnachfolge sein soll.
Das Evangelium verkiindet keine individualistische Erlésung, sondern alle Men-
schen sollen vom Wort des Lebens erfahren und in die Gemeinschaft mit Gott
treten. Die personliche Glaubenserfahrung kann zur Erfahrung fiir andere werden
und sie zur Nachfolge ermutigen: Erfahrungen eréffnen den Menschen Glauben,
der Glaube eroffnet den Menschen Gemeinschaft mit Gott und untereinander.
Die Gemeinschaft kann dann auch die Erinnerung daran sein, sich immer wieder
neu fiir Sinneserfahrungen zu 6ffnen und sich auf den Weg der Gottessuche zu
machen.

Bringen die Psalmen die Erfahrung ins Gebet, die Menschen mit Gott und der
Welt gemacht haben, so gilt auch das Wort von V. Gerhard: ,Erst die Vergegen-
wartigung der Welt erlaubt es dem Menschen, vor dem Ganzen und vom Ganzen
des Daseins in seiner eigenen Sprache zu sprechen.”® Die Psalmen kénnen eine
Hilfe sein, das ins Wort zu fassen, was der Mensch zunédchst nicht aussprechen
will oder kann. Aber wenn der Mensch seineeigenen Erfahrungen in den Psalmen
wiederfindet, kann das Psalmengebet zu seiner ,eigenen Sprache” werden, und
die ,eigene Sprache” schliefllich zu einem persénlichen Psalm als Ausdruck sei-
nes Glaubens und seiner Erfahrung. Der christliche Glaube ist kein rein bewusst-
seinsimmanenter Akt, sondern ist und bleibt bezogen auf die Wirklichkeit, in der
sich Gott ausspricht und erfahren ldsst. In seinem Leib und in seinem Denken
trifft der Mensch auf Gott und bezieht sich auf ihn. Sinneserfahrung und Glau-
benserfahrung bleiben daher ein Wagnis und eine Herausforderung, aber auch
ein Weg des Kennenlernens Gottes sowie des eigenen Lebens.

5 V. Gerhard, Sinn des Sinns, 32 [s. Anm. 1].

64



