
60

Junge Theologie

Bernard Mallmann | Wien

geb. 1985, Lic. theol., Priester, Doktorand im 
Fachbereich Dogmatik der Universität Wien

b.mallmann@mail.de

Glaubenserfahrung und Sinneserfahrung

Die Psalmen gehören zu den eindrucksvollsten Texten der Bibel. Sie sind aber 
mehr als poetische Texte: für Jüdinnen und Juden und Christ(inn)en sind sie Ge-
bete, und Gebetstexte sind nicht nur fromme Poesie, sondern Niederschlag einer 
Lebenswirklichkeit. Im Gebet versucht der Mensch, seine Gottes- und Lebenser
fahrung in Worte zu fassen. Dies kann sich in Lob, Dank, Flehen, Bitten oder 
Anklage ausdrücken. Gebete lassen sich demnach als ins Wort gebrachter Glaube 
begreifen. In den Psalmen können sich Menschen also mit ihrer Lebenswirklich
keit wiedererkennen und in ihnen ihre eigene Gotteserfahrung ausgedrückt fin
den. Die Psalmen bringen dabei auch die menschlichen Sinne zur Sprache, z.B. 
Hören: Ps 85,9; 138,4; Riechen: Ps 115,6; Sehen: Ps 17,5; 37,34; Kosten: Ps 34,9. 
Da die Begegnung von Gott und Mensch nur dort geschehen kann, wo der 
Mensch ist und lebt, spielen bei der Gotteserfahrung die menschlichen Sinne, 
die auf die „Konditionen des Lebens“ bezogen sind, eine wesentliche Rolle.1 Es 
soll im Folgenden der Frage nachgegangen werden, in welcher Beziehung Sin
neserfahrung und Glaubenserfahrung stehen.2

Erfahrung als Beziehung

Mit seinen Sinnen erschließt sich der Mensch die Wirklichkeit, indem sie erfahr-
bar und wahrnehmbar ist, obwohl sie ihm zunächst äußerlich bleibt und nicht 
Teil seiner eigenen Persönlichkeit ist. Nicht nur im Denken, sondern auch durch 
die Sinne wird sich der Mensch seines Subjekt-Seins bewusst. Durch sie wird das 
Äußere dem Menschen verinnerlicht und es kommt zu einer Verbindung von 

1	 Vgl. V. Gerhard, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche. München 42017, 53.
2	 Zum Begriff der Erfahrung siehe G. Haeffner, Erfahrung – Lebenserfahrung – religiöse Erfahrung. Ver-

such einer Begriffsklärung, in: F. Ricken (Hrsg.), Religiöse Erfahrung. Ein interdisziplinärer Klärungs-
versuch. Stuttgart 2004, 14–39.



Persönlichkeit und Welt. Erst dadurch wird eine Wahrnehmung zu einer Erfah-
rung, indem das wahrgenommene Objekt etwas mit dem Ich zu tun bekommt 
und die Distanz von Subjekt und Objekt überbrückt ist. Eine Sinneserfahrung ist 
somit jener Vorgang, bei dem es zu einer Verinnerlichung des Äußeren kommt 
und das Subjekt davon affiziert wird. Erfahrungen überwinden die starre Unter-
scheidung von Subjektivität und Objektivität. Das eigene Ich erfährt sich in der 
Verbindung von Subjektivität und Objektivität auf eine neue Ebene gehoben, da 
in der subjektiven Erfahrung etwas Objektives begriffen und damit Teil der eige-
nen Persönlichkeit wird. Erfahrung hat somit zunächst einen eminent passiven 
Charakter, indem das Ich zuerst der Wirklichkeit ausgesetzt ist; die Reflexion aber 
reagiert darauf aktiv und verinnerlicht den Eindruck.

Damit eine Wahrnehmung eine Erfahrung wird, kann eine Sinneswahrneh-
mung nicht beim bloßen Gegenüber verweilen, sondern muss die Wirklichkeit 
des Gegenübers aktiv er-sinnen und er-leben. Hier deutet sich bereits an, dass 
eine Sinneserfahrung nicht ohne Denken und Reflexion zu verstehen ist. Viel-
mehr stehen Erfahrung und Denken in einem wechselseitigen Bezug. Sie bedin-
gen einander: „Eine Erfahrung ist echt, wenn ein Erlebnis so verarbeitet wurde, 
dass es nicht geteilt werden kann. Das Moment der Reflexion muss zum Erleben 
dazukommen.“3 Nur in diesem Gegenüber von Erfahrung und Reflexion kann es 
zu einer kritischen Unterscheidung der Sinne und auch der Geister kommen. Die 
Reflexion kann dem Menschen helfen, sich bewusst auf eine Erfahrung einzulas
sen, sich mit seinem ganzen Leben dafür zu öffnen und darauf zu antworten.
Jede bewusste Erfahrung spornt daher den Menschen an, über sich hinaus zu 
fragen und sich selbst zu überschreiten. Sinneserfahrungen ermöglichen folglich 
nicht nur die Wahrnehmung der Immanenz, sondern eröffnen auch den Zugang 
zur Transzendenz.

„Leib als Fenster zur Transzendenz“4 

Sinneserfahrung ist eine Wahrnehmung durch den Leib, da sich menschliches 
Leben als Leib realisiert und ausdrückt. Macht der Leib eine Sinneserfahrung, ist 
auch der Geist davon betroffen, der über den erfahrenen Gegenstand des Sinnli
chen „hinausblickt“ und die transzendente Wirklichkeit erkennen lässt und sie 
vergegenwärtigt. Die leibliche Haltung gegenüber der transzendenten Wirklich-
keit kann Ausdruck davon sein, wie der Mensch sie in seinem Leben erfahren 
hat und in welcher Beziehung er zu dieser Wirklichkeit steht.

Christlicher Spiritualität ist eine große Aufmerksamkeit gegenüber dem Leib 
aufgetragen, da sich das Wort Gottes im Menschen Jesus von Nazareth offenbart 

61

Glaubenserfahrung

3	 C. Vasseur / J. Bündgens, Spiritualität der Wahrnehmung. Einführung und Einübung. Freiburg i. Br. 
2015, 230.

4	 Ebd., 41–42. Dazu auch ebd., 154–164.



hat (vgl. Joh 1,14). In seiner leib-geistigen Verfassung erfährt der Mensch, dass 
der transzendente Gott mit ihm in Beziehung treten will. Die Verkündigung Jesu 
ist geprägt von der Achtung des Leibes. Jesus nimmt körperliche Gebrechen der 
Menschen wahr und heilt sie. Indem Jesus den Menschen in seiner Leiblichkeit 
sieht, ihn hört, mitfühlt und ihn berührt, wird das Reich Gottes Gegenwart. 
Treibt Jesus durch den Finger Gottes (Lk 11,20) Dämonen aus, so kommt es da-
rin zu einer besonderen sinnlichen Berührung des Leibes und der Welt durch 
Gott, der den Menschen in seiner Ganzheit heilen will. Die Leiblichkeit ist kein 
Hindernis für Glaubenserfahrungen, vielmehr eine ihrer Voraussetzungen. Dies 
bedeutet aber, dass der Mensch dazu berufen ist, sich in Leib und Geist darauf 
einzulassen.

Der Leib ist nicht nur Medium, um Gott in seinem Leben zu erfahren, son-
dern auch Ausdruck dafür, wie der Mensch auf diese Gotteserfahrung reagiert 
und welche Bedeutung er ihr zuspricht. Macht ein(e) Christ(in) das Kreuzzeichen, 
stellt er/sie sich bewusst unter das Zeichen der Erlösung in Jesus Christus. Für den 
Christen bzw. die Christin wird in dieser Geste das Kreuzesgeschehen und der 
Glaube an den dreieinen Gott gegenwärtig, dem er/sie Vertrauen zuspricht. Das 
leibliche Zeichen ist Ausdruck der Erfahrung, die er/sie im Glauben mit der trans
zendenten Wirklichkeit des Heils gemacht hat und die mit dem eigenen Leben 
innerlich verbunden ist. Alle leiblichen Gesten können freilich auch zum auto-
matischen Reflex degenerieren. Damit eine leibliche Geste nicht inhaltsleer wird, 
braucht es die dauerhafte Verbindung von Leib und reflexivem Geist.

Christliche Spiritualität ermutigt, das „Fenster zur Transzendenz“ immer wei-
ter zu öffnen, um den Hauch der Gottes- und Glaubenserfahrung in das eigene 
Leben hineinwehen zu lassen. Darin besteht eine der Voraussetzungen für die 
transzendente Wirklichkeitswahrnehmung des Menschen, bei der der Mensch 
„etwas“ von der Wirklichkeit – vom Ganzen – erfährt und mit seinem Leib darauf 
antwortet. In dieser Beziehung kann sich der Mensch sukzessive die Wirklichkeit 
Gottes erschließen. Auch wenn Gott für den menschlichen Geist nie voll und 
ganz zu erfassen ist, so kommt es doch zu einem tieferen Verständnis der göttli
chen Wirklichkeit im menschlichen Leben. Der Mensch erfährt, dass Gott, der 
Grund seiner Hoffnung, mit seinem Leben zu tun hat und darauf antwortet er: 
„Wovon das Herz überfließt, davon spricht der Mund“ (Lk 6,45).

Glaubenserfahrung als Erweiterung

„Der Glaube kommt vom Hören“ (Röm 10,17), das eine Beziehung mit Gott ent-
stehen lässt, bei dem sich der Mensch geborgen weiß. Eine Glaubenserfahrung 
unterscheidet sich von einer sinnlichen Erfahrung darin, dass im Glauben die ei-
gene Lebenswirklichkeit eine neue Perspektive erhält. Sie ist das Vertrauen darauf, 
dass sich Gott dem Menschen zuwendet und seinen Lebensweg begleitet. „Dein 

62

Junge Theologie



Glaube hat dir geholfen“ (Mt 9,22), spricht Jesus bei der Heilung einer kranken 
Frau. Der Glaube ist hier kein blindes Vertrauen, sondern das offene Vertrauen 
eines Menschen auf Gott. Er bringt die Erfahrung, dass Gott eine neue Möglich-
keit des Lebens schenken kann, individuell zum Ausdruck. Glaubenserfahrung ist 
die Erkenntnis, dass Gott dem Menschen einen neuen Lebenshorizont eröffnet, 
der ihm hilft, die Wirklichkeit, die er mit seinen Sinnen erfährt, zu reinterpretie
ren. Durch die Sinneserfahrung kann sich der Mensch die Wirklichkeit nicht voll
ständig erschließen. Die Glaubensperspektive will den Menschen helfen, sich den
noch auf die Wirklichkeit einzulassen und sie zu gestalten.

Sinneserfahrung als Nachfolge im Glauben

Wird die Welt als Schöpfung Gottes verstanden, so ist sie der privilegierte Ort ei
ner Gotteserfahrung durch die menschlichen Sinne. In ihrer ganzen Schönheit 
und Erhabenheit kann Gottes Wirken erfahren werden. Es braucht aber den refle
xiven Schritt, der die Sinneserfahrung mit dem Glauben zusammenführt. Weil 
der Mensch etwas von Gott erfahren hat, tritt er ein in die lebendige Beziehung 
des Glaubens und sucht mehr und mehr dem Weg zu folgen, auf den ihn der 
Glaube geführt hat. Sinneserfahrung bedeutet daher immer ein Voranschreiten in 
der Verbindung von Erfahrung und Reflexion, von Eindruck und Ausdruck.

Darin ist die Herausforderung an ein geistliches Leben gestellt, in dem Sinnes
erfahrungen zu einem Weg der persönlichen Nachfolge auffordern und so den 
Glauben festigen können. Spiritualität kann als Nachfolge dessen verstanden wer
den, der sich in der Welt erfahrbar gemacht hat. Ist Sinneserfahrung grundlegend 
Wirklichkeitswahrnehmung, dann bedeutet dies, dass die Wirklichkeit in ihrer 
ganzen Brutalität erfahren wird. Nicht nur die Schönheit und das Gute, sondern 
auch das Hässliche und Abstoßende der Wirklichkeit gehören dazu. Das ist der 
Weg der Erfahrung, den Jesus gegangen ist. Er hat das Hässliche der Welt und der 
Wirklichkeit erfahren und angenommen. Die Brutalität der Wirklichkeit zeigt 
sich konkret in seinem Tod am Kreuz. Gerade weil Jesus als Gottes Sohn die Wirk-
lichkeit so erfahren hat, drückt sich darin der Glaube Gottes an seine Schöpfung 
und den Menschen aus, der sich in der rettenden Tat der Auferstehung spiegelt. 
Christliche Nachfolge darf daher niemals die Erfahrung von Leid und Not, wie sie 
in der Welt gegeben sind, ausklammern, denn nur damit kann Spiritualität auf 
dem Weg vorangehen, der ein immer tieferes Erfahren und Verstehen ermöglicht 
und vom sinnlichen Schauen zum Glauben wird (vgl. 2 Kor 5,7) und somit eine 
neue Erkenntnis der Wirklichkeit schenkt (vgl. 1 Kor 13,12). Spiritualität und 
geistliches Leben haben daher einen aktiven Bezug zur Welt. Der Glaube schließt 
die Verantwortung für das Leben in der Welt ein. Nachfolge Jesu bedeutet, von 
der Glaubenserfahrung jene Orte nicht auszuschließen, die zunächst nichts von 
Heil und Erlösung erkennen lassen.

63

Glaubenserfahrung



5	 V. Gerhard, Sinn des Sinns, 32 [s. Anm. 1].

Sinneserfahrung und Erinnerung

Glaubenserfahrungen unterliegen der Gefahr, ihre Kraft zu verlieren, wenn es 
zu einer Sammlung dieser Erfahrungen in einer Religion oder auch in einer be-
stimmten Ausprägung von Spiritualität kommt. Sinneserfahrung kann dabei hel-
fen, dass die Glaubenserfahrung immer wieder neue Impulse erfährt und durch 
die Reflexion lebendig gehalten wird. Sinneserfahrungen sind an den Leib gebun-
den und damit auch ein Korrektiv des „spirituellen Gnostizismus“, der Glaubens-
erfahrungen vollkommen von der leiblichen Wirklichkeit und damit von der Ver-
antwortung in der Welt trennt. Der Leib als Gedächtnis von Erfahrungen bedarf 
daher einer besonderen Aufmerksamkeit, um sich in der Erinnerung der eigenen 
Erfahrungen der Aktualität des Glaubens bewusst zu bleiben.

Glaubenserfahrung ist nicht rein individualistisch. Sie wird auch in Gemein-
schaft gemacht. Im Glauben der Gemeinschaft erfährt sich die persönliche Glau-
benserfahrung nicht einfach aufgehoben, sondern sie lässt sich in die gemeinsa
me Erinnerung dessen einbinden, was das Ziel der Glaubensnachfolge sein soll. 
Das Evangelium verkündet keine individualistische Erlösung, sondern alle Men-
schen sollen vom Wort des Lebens erfahren und in die Gemeinschaft mit Gott 
treten. Die persönliche Glaubenserfahrung kann zur Erfahrung für andere werden 
und sie zur Nachfolge ermutigen: Erfahrungen eröffnen den Menschen Glauben, 
der Glaube eröffnet den Menschen Gemeinschaft mit Gott und untereinander. 
Die Gemeinschaft kann dann auch die Erinnerung daran sein, sich immer wieder 
neu für Sinneserfahrungen zu öffnen und sich auf den Weg der Gottessuche zu 
machen.

Bringen die Psalmen die Erfahrung ins Gebet, die Menschen mit Gott und der 
Welt gemacht haben, so gilt auch das Wort von V. Gerhard: „Erst die Vergegen-
wärtigung der Welt erlaubt es dem Menschen, vor dem Ganzen und vom Ganzen 
des Daseins in seiner eigenen Sprache zu sprechen.“5 Die Psalmen können eine 
Hilfe sein, das ins Wort zu fassen, was der Mensch zunächst nicht aussprechen 
will oder kann. Aber wenn der Mensch seineeigenen Erfahrungen in den Psalmen 
wiederfindet, kann das Psalmengebet zu seiner „eigenen Sprache“ werden, und 
die „eigene Sprache“ schließlich zu einem persönlichen Psalm als Ausdruck sei-
nes Glaubens und seiner Erfahrung. Der christliche Glaube ist kein rein bewusst-
seinsimmanenter Akt, sondern ist und bleibt bezogen auf die Wirklichkeit, in der 
sich Gott ausspricht und erfahren lässt. In seinem Leib und in seinem Denken 
trifft der Mensch auf Gott und bezieht sich auf ihn. Sinneserfahrung und Glau-
benserfahrung bleiben daher ein Wagnis und eine Herausforderung, aber auch 
ein Weg des Kennenlernens Gottes sowie des eigenen Lebens.

64

Junge Theologie


