Reflexion

Walter Schaupp | Graz

geb. 1954, Dr. theol., Priester, Professor fiir
Moraltheologie an der Karl-Franzens-Universitdt
Graz

walter.schaupp@uni-graz.at

JIhr seid das Salz der Erde”

Leben in Differenz. AnstdBe fiir ein Ordensleben heute

Einige philosophische Ansdtze der jlingeren Zeit lassen sich unter dem Begriff
,Philosophie der Differenz” oder , Denken der Differenz“ zusammenfassen.! Als
Vertreter konnen Emmanuel Lévinas (der Anspruch ,des Anderen”), Jean-Fran-
cois Lyotard (Unmdoglichkeit ,grofier Erzéhlungen” und Pluralitidt der ,Sprach-
spiele”), Jacques Derrida (, différance”) wie auch Michel Foucault (Begriff der
,Heterotopien”) gelten. Es finden sich also so verschiedene Ausdriicke wie , Dif-
ferenz”, ,Andersheit”, ,das Andere” oder ,Alteritdt” fiir ein gemeinsames bzw.
ahnliches Grundanliegen. Der folgende Beitrag versucht, anhand des Differenz-
denkens Herausforderungen, die sich gegenwirtig im Verhdltnis von Ordensle-
ben und heutiger Welt ergeben, zu analysieren und zu beantworten. Aus christ-
licher Sicht ist dabei eine stdndig notwendige kritische Differenz zur Welt zu
betonen, die jedoch lebendig und produktiv sein muss, soll darin der Uber-
schuss des Reiches Gottes fiir die jeweilige Zeit verfiigbar gemacht werden. Die
Uberlegungen haben aber auch fiir das Weltverhiltnis der Kirche allgemein Be-
deutung.

,Denken der Differenz"

Das Denken der Differenz wendet sich gegen die in der abendlandischen Philo-
sophie dominierenden Vorstellungen von Einheit (alles Seienden), Identitat (als
Ubereinstimmung mit sich selbst) und einfacher Benennbarkeit der Wirklich-

1 Zum Folgenden vgl. H. Kimmerle, Philosophien der Differenz. Eine Einfiihrung. Wiirzburg 2000. Der
Beitrag geht zurtick auf einen Vortrag, den der Verfasser am 6. Mai 2017 im Rahmen des steirischen
Ordenstages im Stift Rein gehalten hat.

66




Leben in Differenz

keit. Dagegen sei die Wirklichkeit in Wahrheit immer mehrdimensional, hetero-
gen und vieldeutig, somit gerade nicht eindeutig benenn- und aussagbar. Den
verschiedenen Philosophien der Differenz gemeinsam ist ein ethisches Anliegen.
Die scheinbare Eindeutigkeit der Wirklichkeit hat in der Sichtweise ihrer Vertreter
ein unterdriickendes Potential im Hinblick auf die real existierenden vielfdltigen
Schattierungen, Uberginge und Differenzen. Die unzulissigen Homogenisierun-
gen des Denkens miissten aufgebrochen werden, um das Nicht-Gesehene sichtbar
zu machen. Man stemmt sich gegen totalitdre, im Namen einer vermeintlich ein-
deutigen Wirklichkeit erhobene Anspriiche und gegen die damit stetig verbunde-
ne Tendenz zu Marginalisierung, Ausgrenzung, ja Vernichtung all dessen, was
sich dieser Eindeutigkeit entzieht. Das Wissen um Differenz und Andersheit als
innere Signatur aller Wirklichkeit soll davor bewahren, anderen unbesehen die
eigenen Vorstellungen von Wahrheit und von Sinn tberstiilpen zu wollen und
sie so zu vereinnahmen.

Bei E. Lévinas ist es das Antlitz des Anderen, das radikal beansprucht und al-
lein in der Lage ist, aus der Selbstzentriertheit eigener Wiinsche und Vorstellun-
gen herauszuholen. J.-F. Lyotard ndhert sich der Thematik sprachphilosophisch
und unterminiert Wahrheitsanspriiche, indem er die Unmoglichkeit , grof3er Er-
zahlungen” unter postmetaphysischen Bedingungen aufweist. Der Mensch sei
unrettbar in ein Netz konkurrierender Sprachspiele verstrickt, die keine eindeuti-
ge Welterklarung und keinen eindeutigen moralischen Anspruch mehr zulassen.
Folgt man J. Derrida und seiner an der Textinterpretation entwickelten Methode
der Dekonstruktion, liefe sich der Sinn eines Gebets oder eines Bibelverses nicht
ein fiir alle Mal festlegen. Er kdme vielmehr in einer nicht abschlief3baren Vielfalt
aufeinanderfolgender, differenter Weisen der Auslegung ans Licht, von denen
keine als die einzig ,richtige” bezeichnet werden kann. Der Gebets- oder Bibel-
text stelle eine ,Spur” dar, weil er stindig neue, differente Bedeutungsgehalte zu
generieren vermag. In all seinen Formen bricht das Denken der Differenz Eindeu-
tigkeiten auf und fihrt in eine Unentschiedenheit. Diese ist jedoch nicht inhalts-
leer, sondern zwingt zu einer bleibenden Offenheit neuen, differenten Aspekten
der Wirklichkeit gegentiber.

Das labile Gleichgewicht der ,kleinen Erzahlungen*

Nicht von ungefdhr hat dieses Denken grof3e Resonanz gefunden. Der Mensch
von heute lehnt tatsachlich tiber weite Strecken homogene und absolute Erkla-
rungsanspriiche ab, ob es sich nun um politische Ideologien oder um religitse
Systeme handelt. Er misstraut den abschlieffenden ,groflen Erzihlungen” iiber
Leben und Welt, die in ihrer Exklusivitdt keinen Raum fiir Alternativen bieten
und lernt, sich mit ,kleinen Erzdhlungen” zufrieden zu geben. Diese existieren
immer schon in einer prekdren Pluralitdt nach dem Motto: ,Jede(r) hat ihre/seine

67



Reflexion

Wahrheit.” Eben deswegen ist der Mensch heute aber auch erstaunlich offen fiir
eine bestindige Konfrontation mit neuen Denkmustern, Sinnangeboten und al-
ternativen Lebensstilen.

Im Bereich des Religiosen spiegelt sich diese Entwicklung in einer allgemeinen
Skepsis gegeniiber den etablierten Grof3kirchen und in einer gleichzeitigen, oft
frappierenden Offenheit fiir ,alternative” religitse und spirituelle Angebote. Der
Verlust der stabilen Glaubensbeziige vergangener Zeiten fiihrt also nicht dazu,
dass der Mensch sich religios-spirituellen Deutungen vollstindig verschliefit, son-
dern dazu, dass diese fluktuieren und experimentell bleiben. Damit kommt es zu
Situationen eines labilen Gleichgewichts. Denn einerseits konnen die ,grof3en Er-
zahlungen” in ihrem Wahrheitsanspruch nicht mehr iiberzeugen. Andererseits
lassen die vielen ,kleinen Erzdhlungen”, die nun in Anspruch genommen wer-
den, notgedrungen Leerstellen im Hinblick auf ein Bediirfnis des Menschen nach
definitivem Sinn; sie relativieren sich gegenseitig, was eine standige Suche nach
Alternativen provoziert.

Man findet es auch in einem atheistischen Milieu interessant, die ganz andere
Atmosphire eines sakralen Raums auf sich wirken zu lassen; man ldsst sich in
einem Zugabteil auf ein Gesprach mit einer geistlichen Schwester ein und taucht
dabei fiir kurze Zeit in die fremde ,Welt” einer streng religidsen Lebenskonzep-
tion ein; oder man experimentiert gedanklich mit fernostlichen Konzeptionen
der Seelenwanderung, um mit dem Gefiihl der Kontingenz des eigenen Daseins
umzugehen. Alles ist moglich, solange nicht universale und exklusive Anspriiche
gestellt werden.

,Differenz* und der Uberschuss des Reiches Gottes

Konnten die beschriebenen Denkformen nicht helfen, zu verstehen, wie Chris-
t(inn)en dem Menschen unserer Zeit die Konfrontation mit dem Evangelium
schulden? Der Beginn der Bergpredigt bei Matthdus — ,Ihr seid das Salz der Erde.
Wenn das Salz seinen Geschmack verliert, womit kann man es wieder salzig ma-
chen?” (Mt 5,13) — wire dann so zu lesen, dass die Jinger(innen) Jesu sich in
eine stindige Differenz zur Welt bringen und darin halten miissten. Es ist das
Evangelium als Botschaft vom kommenden Gottesreich selbst, das jene, die sich
von ihm ansprechen lassen und ihm folgen, immer wieder in eine Differenz zum
status quo der Dinge bringt. Die , Differenz” ist dann in ihrer Neuheit, Anders-
heit, Irritation, aber auch AnstofRigkeit jener Ort, an dem der geschichtlich nie
vollstindig einholbare Uberschuss des Reiches Gottes im Hinblick auf die realen
Verhiltnisse der Welt sichtbar wird.

Die Differenz des Reiches Gottes ist als etwas Lebendiges, Dynamisches und
Kreatives zu verstehen. Sie ist nicht stabil, sondern fluktuierend, indem sie mit
den sich verdndernden historischen Konstellationen mitwandert und die Fiille

68



Leben in Differenz

des Reiches Gottes in je neuen Differenzen sichtbar macht. Dies gilt sowohl fiir
die Frage, wie die evangelischen Réte heute als eschatologische Zeichen richtig
gelebt werden, als auch dafiir, welche konkrete Gestalt karitative Sorge um Arme
und Notleidende, Bemiihen um soziale Gerechtigkeit und Einsatz fiir Frieden und
Gewaltlosigkeit annehmen sollen. Immer geht es darum, sich zu bestehenden
Mechanismen falscher Selbstbehauptung und Selbstsicherung und gleichzeitiger
Ausgrenzung anderer in Differenz zu bringen. Oft sind alternative, bessere Mog-
lichkeiten, mit Interessenskonflikten umzugehen, sichtbar zu machen; Wege, die
mehr der Fiille des Gottesreiches entsprechen.? Weil die Erscheinungsbilder von
Gewalt, Marginalisierung, Ausbeutung und sozialer Not sich stindig verdndern,
kann es hier keine absolute und tiberzeitliche Gestalt der Differenz geben. Ihre
konkrete Stofirichtung d@ndert sich mit dem Kontext, in dem sie gelebt wird.

Geht angesichts dieser Fluktuation nicht die Identitdt des Evangeliums oder
die Identitdt eines bestimmten Ordenscharismas verloren? Hier konnte J. Derri-
das ,Spur” weiterhelfen. Damit bezeichnet er, wie erwdhnt, das dynamische Fort-
schreiten differenter, vom Text selbst generierter Interpretationen. Die Kirche als
ganze im Hinblick auf das Evangelium und die Ordensgemeinschaften dariiber
hinaus im Hinblick auf ihr Charisma miissen in der Welt ,Spuren” eines barm-
herzigen, gewaltlosen, mafivollen und kontemplativen Lebensstils legen. Die
Differenz des Evangeliums, gespiegelt im jeweiligen Ordenscharisma, ist in je
neuen Schattierungen zu leben, die im Gesamt dennoch einen kohdrenten Weg
ergeben. Dies entspricht dem Bild der Kirche als wanderndem Gottesvolk (,das
neue Israel”; vgl. LG 9).

Nicht jede beliebige Differenz macht den Uberschuss des Reiches Gottes pro-
duktiv sichtbar. Es gibt ein steriles, defensives oder auch protesthaftes Beharren
auf einem Anderssein, das nichts verdndert, sondern nur belastet und lahmt.
Darin besteht das Problem eines traditionalistischen Habitus, der sich pointiert
von der Umgebung abgrenzt, in seinem Anderssein aber keine fruchtbare Span-
nung erzeugt. Die Differenz, um die es hier geht, ist dagegen produktiv wirksam,
indem der Kontrast anderen zu denken gibt, zu Kommunikation und Nachfrage
herausfordert, im besten Fall zu Nachahmung einlddt. Damit ein Kontrast oder
eine Andersheit produktiv sein kann, muss darin immer eine ,,Spur” der Welt auf-
genommen und fortgefiihrt werden. Ein in der Welt bzw. der Gesellschaft exis-
tierendes Problem - z.B. die Erfahrung gesellschaftlicher Zwinge und die Suche
nach Freiheit oder die steigende Dominanz 6konomischer Mechanismen — wird
aufgenommen, aber in differenter Weise interpretiert. Das Leben einer fruchtba-
ren Differenz setzt so ein Mitfithlen und Mitdenken mit der Zeit voraus.

2 Dies gilt z.B. fiir den Konflikt zwischen der Pflicht, Migrant(inn)en neue Lebenschancen zu eroff-
nen und dem Anliegen, Ordnung, Sicherheit und Stabilitdt im eigenen Land zu schiitzen.

69



Reflexion

Die Philosophie der Differenz unterstreicht, dass die Differenz nie der blo8e Ge-
gensatz zu einer bestehenden Lesart ist, sondern etwas kreativ Neues. Auch die
Differenz des Reiches Gottes darf nie allein dem (polemischen) Protest gegen
Etabliertes entspringen, sondern stellt immer eine genuin neue Interpretation
der jeweils gegebenen Welt und ihrer Problemlagen im Licht des Evangeliums
dar. Damit geht es um Lebensmodelle und Handlungsweisen, durch die verfesti-
gte Gegensitze tiberwindbar sind. Franz von Assisi interpretierte das Armutside-
al seiner Zeit in einer Weise, die es gestattete, dem Konflikt zwischen Amt und
schwarmerischer Hiresie zu entkommen. Der evangelische Rat der Armut erfor-
dert heute eine Auslegung, die jenseits des Gegensatzes von Luxus und materiel-
ler Armut angesiedelt ist, denn blof3e materielle Armut fiir sich genommen ist
ein Ubel. Es sollte um einen Lebensstil gehen, der bescheiden, aber zugleich er-
fiillend ist und so der klassischen Dichotomie von Reich und Arm entkommt.

Im Folgenden soll angesichts einiger aktueller Herausforderungen durch-
buchstabiert werden, was es konkret bedeuten kénnte, die Differenz des Reiches
Gottes zu leben.

Naturalisierung und Transzendenzverlust

Trotz einer gewissen Renaissance des Spirituellen leben wir in einer Zeit der kon-
sequent naturalistischen Interpretation des Menschen, die diesen durchgingig
von seinen physikalisch-biologischen Grundlagen her erkldrt: Leben ist eine
komplexe Organisationsform von Materie, Geist ein Emergenzphdanomen hoch-
komplexen Lebens, Religion ein Produkt der Sinnsuche des Geistes, das dem
Menschen einen evolutiven Vorteil verschafft und sein Bediirfnis nach Sinn
und Kohidrenz zu befriedigen vermag.® Es ist also mit religi¢sen Bediirfnissen

der Menschen zu rechnen, aber eine solide Basis zur Losung der Probleme der
Menschheit finden wir nach dieser Auffassung nur, wenn wir uns niichtern auf
,harte” naturwissenschaftliche Fakten beziehen. Im Hinblick auf das soziale
Leben erscheint es verniinftiger, sich von vornherein auf einen genetisch einge-
schriebenen ,Egoismus” bzw. Gruppenegoismus zu beziehen und nicht auf uto-
pische moralische Werte wie Gerechtigkeit und universelle Liebe. Nicht nur die
klassischen Wirtschaftstheorien mit ihrer Idee eines ,homo oeconomicus”, auch
moderne politische Theorien wie die Vertragstheorien* gehen daher von einem
y,aufgeklarten Eigeninteresse” des Menschen als grundlegender Triebfeder aller
sozialen Interaktionen aus.

3 So zumindest eine der gidngigen Erklarungen des religiosen Phanomens.

4 Vertragstheorien erklaren das Entstehen von Recht und rechtsférmigen Beziehungen in einer Ge-
sellschaft im Sinn eines Kooperationsvertrags, der sich fiir alle Beteiligten langfristig als vorteilhaft
und niitzlich erweist.

70



Leben in Differenz

Gleichzeitig erodieren die grofien religiosen Institutionen, die frither weltanschau-
liche Sicherheit vermittelten, mehr und mehr. Die Folge ist, dass Menschen heute
spirituell in vielfaltiger Weise auf der Suche sind und sich entsprechende Gewiss-
heiten selbst erarbeiten miissen. So wichtig religios-spirituelle Anschauungen fiir
die personlich-existentielle Lebensbewdltigung sind, im 6ffentlichen und wissen-
schaftlichen Kontext stellen sie keine akzeptable Deutungsgrundlage mehr fiir
menschliche Lebensprobleme dar. Viele fragen daher, wie ihre spirituelle Suche
mit einem , verniinftigen” naturwissenschaftlichen Weltbild vereinbar ist und ob
bzw. wie sie ihren Glauben an eine Transzendenz 6ffentlich thematisieren kon-
nen. Angesichts dieser Entwicklungen ist es die vielleicht wichtigste Aufgabe von
Ordensgemeinschaften, Transzendenz offen zu halten und so auf die Gotteskrise
der heutigen Zeit zu reagieren. Weil die Welt fiir den Menschen immer mehr wis-
senschaftlich ,erklarbar” wird, muss im Sinn einer Differenz Gott als das ganz
Andere der Welt, als ,absolutes Geheimnis“ gedacht und erlebbar werden.’ Als
solches ist er das nie vollstindig Einholbare, ist er die letzte grofie, nie ganz zu
bewiltigende , Differenz” — trotz seiner erfahrbaren, bergenden Prasenz im Leben
des Menschen.

Im Hinblick auf die neuzeitliche Freiheitsgeschichte, die sich als eine spezifi-
sche ,Spur” in der Geschichte menschlicher Selbstverstindigung verstehen ldsst,
muss der gelebte Bezug auf Transzendenz als ein differenter Modus menschlicher
Suche nach Freiheit sichtbar werden - als moglicher Schritt in eine grofiere Frei-
heit, die ein Mehr an Lebendigkeit und neue Handlungsmoglichkeiten angesichts
etablierter Zwinge freisetzt.® Vor dem Hintergrund der Gewaltgeschichte des
Christentums, des gegenwartigen islamistischen Terrors und des damit verbunde-
nen Verdachts, dass religiose Intensitat gesellschaftlich mehr Probleme verursacht
als 10st, ist die MoOglichkeit einer religiosen Lebensform zu zeigen, die existentiell
engagiert — in diesem Sinn ,radikal” —, zugleich jedoch gewaltlos und nicht-ma-
nipulativ ist. Die Differenz liegt in der Moglichkeit einer sensiblen, Mensch und
Gesellschaft heilenden Form von Radikalitét.

Wenn es zutrifft, dass Menschen heute generell auf der Suche sind, wére Trans-
zendenz schliefflich im Modus der Offenheit und Suche und nicht des Besitzens
und Behauptens offenzuhalten. Hier ergibt sich eine zentrale Anfrage an die Qua-
litdt der existentiellen Gottsuche und Gotterfahrenheit von Ordensangehdorigen.
Man erwartet von ihnen, dass auch sie Suchende sind, diese Spur jedoch mit ho-
herer Intensitat, Ausdauer und Professionalitdt verfolgen als andere und dass sie
bei all ihrer Suche auch fiindig geworden sind. Auch sollten sie den Mut haben
und fahig sein, die Geschichte ihres Suchens und Findens zu kommunizieren.

5 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1982, 54, sowie allgemein H.-J. Ho6hn, Der fremde
Gott. Wiirzburg 2008.
6 Vgl. W. Schaupp, Kontemplation und Freiheit, in: GuL 91 (2018), 46-55, 50 f.

n



Reflexion

Innerweltliche Perfektionismen

An die Stelle fritheren spirituellen Vollkommenheitsstrebens ist gegenwartig ein
innerweltlicher Perfektionismus getreten, der in einem omnipriasenten Zwang zu
Steigerung und Optimierung begegnet. Dieser betrifft den Menschen selbst wie
auch die technische Durchdringung und Aneignung der Welt. Was muss nicht
alles gesteigert werden: die Verkaufszahlen und Gewinne von Unternehmen, die
Effizienz von Arbeitsabldufen, der Output an Publikationen in den Forschungs-
statten wie auch die Hektarertrdge in der Landwirtschaft; auf dem Gebiet von
korperlicher Performance und Life-Style das dsthetische Aussehen des Korpers
und seine Fitness, die mentalen Fahigkeiten, die sexuelle Erlebnisfdhigkeit und
ein jugendliches Erscheinungsbild im Alter. Im Bereich der Fortpflanzung mani-
festiert sich der Drang zu Perfektion in steigenden Anspriichen an die Leistungs-
fahigkeit der vorgeburtlichen Diagnostik und an eine Erziehung der Kinder, die
deren Potentiale optimal entfaltet.”

Der hier in Gang gesetzte und forcierte Fortschritt vermindert menschliches
Leid und tragt viel zu menschlichem Gliick bei. Aber oft steigert die andauernde
Optimierung das Gliick der Menschen nicht, sondern schafft neue Zwiange und
fiihrt zu Erschopfung.® Wie jeder Perfektionismus trdagt auch die technisch-bio-
logische Perfektionierung der Welt, die wir gegenwartig erleben, ein sublim ge-
walttédtiges, unterdriickendes und entfremdendes Potential in sich. Der Drang
zur Perfektion stellt offenbar eine tief im Menschen verankerte Dynamik dar,
die sich wohl nur unter Ruickgriff auf den menschlichen Geist verstehen ldsst,
der in der Lage ist, zumindest virtuell jede beliebige Grenze zu iiberschreiten.
Diese Dynamik richtete sich frither vorwiegend auf die ethische und spirituelle
Vervollkommnung des Menschen, die wiederum als ein Privileg des Ordensstan-
des angesehen wurde. Aktuell bricht sie sich jedoch ungebremst als duflere,
technisch-materielle und biologisch-korperliche Perfektionierung von Mensch
und Welt Bahn.

Welche , Differenz” wére hier gefragt? Es braucht einerseits ein grundsatzli-
ches Ja zum menschlichen Streben nach Perfektion, anderseits Alternativen in
den konkreten Zielvorstellungen eines wahrhaft menschlichen Lebens. Das
christliche Vollkommenbheitsstreben fritherer Zeiten ist in einigen seiner Formen
(Streben nach Opfer und Sithne, Abtotung des Korpers und der Gefiihle, Samm-
lung tibernatiirlicher Verdienste) heute zu Recht unannehmbar. Aber das Anlie-
gen, dass die unseren kulturellen Anstrengungen zugrundeliegenden Zielvorstel-
lungen gegliickten Menschseins den ethischen und geistig-spirituellen Bereich

7 Vgl. M. Schmidt, Die beste aller Welten, in: Die Zeit 2017/8, 48; R. Treichler, Perfektionismus. Liebst
du mich trotzdem?, in: Die Zeit 2017/8, 58.
8 Vgl. B.-C. Han, Miidigkeitsgesellschaft. Berlin 2010.

72



Leben in Differenz

mit umfassen miissen, bleibt. Die immer grofiere Reichweite technischen Kon-
nens fiihrt in der menschlichen Zivilisation nur dann nicht in die Katastrophe,
wenn sie von einem entsprechenden Wachstum auf spiritueller Ebene getragen
ist, das universale Verbundenheit und tiefe, freigebende Ehrfurcht vor allem
Leben betrifft. Dazu miissen frithere Vorstellungen ethisch-spiritueller Reife

neu tbersetzt und gelebt werden. Im Rahmen dieser Neuaneignung wéren die
ausgrenzenden und unterdriickenden Aspekte eines ,harten” spirituellen Perfek-
tionismus, der Teile eines gegliickten Menschseins isolierten Zielvorstellungen
opfert, zu vermeiden. Es braucht eine , weiche” Form des Strebens nach Perfekti-
on, die neben der Orientierung an einer integrativen Vorstellung menschlicher
Vollkommenbheit auch sensibel fiir die Briichigkeit der menschlichen Existenz
ist und dieser nicht im Namen verschiedenster Perfektionismen Gewalt antut.

Altern als Herausforderung

Immer mehr Menschen leben immer ldnger. Die Zeitspanne, in der man mit ei-
ner chronischen Krankheit lebt, bevor man stirbt, wird grof3er. Ebenso steigt die
Zahl der Jahre, die Menschen am Ende ihres Lebens im Zustand einer Demenz
und damit in Abhdngigkeit von anderen verbringen. Als Reaktion steigt die
Angst vor einem Altern, das mit Kontrollverlust, Abhédngigkeit, Fremdbestim-
mung und damit Wiirdeverlust verbunden ist. Der immer lauter werdende Ruf
nach assistiertem Suizid und Euthanasie auf Verlangen stellt einen Reflex auf
diese Entwicklungen dar. Gleichzeitig wachst das Bediirfnis, sich moglichst lan-
ge im Sinn des Anti-Aging einen jugendlichen und vitalen Korper zu bewahren.
Angesichts der normativen Privilegierung von Jugendlichkeit und der damit
verbundenen Anstrengung, Symptome des Alterns aufzuhalten wére zu fragen:
Was bedeutet ,,gut” alt zu werden? Die von Christ(inn)en geforderte Differenz
lage sicherlich darin, Moglichkeiten des Altwerdens sichtbar zu machen, in de-
nen das Positive dieser Lebensphase hervortritt und so die Wiirde des Alterns
gewahrt wird: Gibt es einen Beitrag, den nur alte Menschen leisten konnen?
Welche ,Schitze” eines gelebten Lebens konnen nur im Alter gehoben werden?
Michael Rosenberger betont im Zusammenhang mit der antiken und christ-
lichen Tradition der Tugenden deren konstitutiv-leibhaftige Dimension. Tugen-
den konnten nur im Lauf eines leibhaftig gelebten Lebens entfaltet und zur
Vollendung gebracht werden und wiirden daher im Alter ihre ,hochste Dichte”
erreichen, so M. Rosenberger.® Diesen Uberlegungen ist zuzustimmen. Natiir-
lich kann auch ein junger Mensch liebenswiirdig und hilfsbereit sein, aber eine

9 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu leben. Allgemeine Moraltheologie. Miinster 2018, 187.

73



Reflexion

durch viele Krisen und Enttduschungen hindurchgegangene Giite, Barmherzigkeit
und Weisheit, die manche alte Menschen ausstrahlen, werden junge Menschen
nur schwer vermitteln kénnen. Es wird auch bestimmte Erfahrungen von Verséh-
nung und Heilwerden geben, die so nur im Alter moglich sind. Schlief3lich lieRe
sich dartiber nachdenken, wie weit nicht im Alter ganz allgemein die Dimension
des Geistes innerhalb der menschlichen Ganzheit von Geist, Seele und Leib in
besonderer Weise hervorzutreten vermag.

Ordensgemeinschaften missten fragen, wie sie selbst mit ihren alten Mitgliedern
umgehen. Gelingt es ihnen, in alten Mitschwestern und Mitbriidern mehr zu se-
hen als Menschen, die nicht mehr aktiv tédtig sein konnen und die so nach und
nach aus der Mitte des Gemeinschaftslebens herausfallen und an seinen Rand
geraten? Der Akzent miisste sich ganz allgemein von einer Kkaritativen Versorgung
alter Menschen hin zu einer Wahrnehmung eines moglichen Wertes des Altwer-
dens verschieben. In der Antike bestand die grof3e , Differenz” des Christlichen
darin, sich um Alte, Kranke und Sterbende zu kiimmern, um die sich sonst nie-
mand sorgte. Heute ldge die geforderte , Differenz” darin, eine differente Interpre-
tation von , Wiirde im Alter” bzw. ,Wiirde des Alterns” zur Verfiigung zu stellen.

Orte und Raume

Von bewusst inszenierten ,Orten” und ,Rdumen” zu sprechen, ist zu einem Mo-
dethema in Kunst, Architektur und Stadtplanung geworden. Tatsdchlich ist dies
eine Moglichkeit, kritisch-heilsame Differenzen in der gegenwartigen Welt sicht-
bar zu machen. M. Foucault wandte den Begriff der ,Heterotopien” (,Andersor-
te”) zuerst auf Krankenhduser und Irrenanstalten an, als umschriebene Orte in-
nerhalb einer Gesellschaft, in denen Menschen anderen Mechanismen der Macht
und der Identitdtskonstitution unterworfen sind als anderswo.!® Im Anschluss
daran konnte es Aufgabe der Kirche sein, in einem positiven Sinn ,, Andersorte”
zu schaffen, die in einer unheilen Welt eine heilsame Logik von Menschsein und
menschlichem Umgang miteinander sichtbar machen.!

Ein ,,Ort” in dem hier gemeinten Sinn ist ein umschriebener, sinnlich wahr-
nehmbarer und zugleich gestalteter Raum, wie ein Gebdude, ein Gehoft, ein Zim-
metr, ein Offentlicher Platz, eine gestaltete Landschaft oder ein Garten. Ein derar-
tiger Ort ist immer ein Stlick Welt, die nach bestimmten menschlichen Erfahrun-
gen, Bedeutungsgehalten und Werten umgeformt ist und diese daher auch ver-
mittelt. Positiv kann es dabei um die sakrale Atmosphdre eines Raumes gehen,

10 Vgl. M. Foucault, Andere Riume, in: K. Barck (Hrsg.), Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspekti-
ven einer anderen Asthetik. Leipzig 1992, 34-46.

11 Vgl. z.B. C. Bauer, Kritik der Pastoraltheologie. Nicht-Orte und Anders-Réiume nach Michel de Certeau
und Michel Foucault, in: C. Bauer / M. Holzl (Hrsg.), Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor
der Herausforderung Michel Foucaults. Mainz 2003, 181-216.

74



Leben in Differenz

der Ruhe und Stille als wohltuenden Kontrast zur larmerfiillten Aulenwelt spii-
ren ldsst, oder um einen Garten als Stiick blithender Natur in Kontrast zu ei-
ner verddeten Umgebung. In Sakralrdumen finden sich oft spezifisch religiose
Symbole (z.B. Kreuz und Altar in einer Kirche); Riume kdnnen aber auch ohne
solche eine dichte spirituelle Atmosphdre aufweisen. Trotz seiner lokalen Be-
grenztheit symbolisiert ein solcher Ort immer die allgemeine Moglichkeit einer
anderen Welt und hat so eine Botschaft, die iiber das Hier und Jetzt hinausgeht.
Bedeutsam ist ferner die Frage der Grenze. Jeder Raum in dem hier gemeinten
Sinn braucht eine Grenze, denn nur iiber diese kann er im Verhiltnis zur Um-
welt eine Gegenwelt, einen Andersort symbolisieren. Diese muss aber offen und
durchlédssig sein, um Kommunikation mit der Aulenwelt zu ermoglichen, an-
dernfalls bliebe der Andersort fiir sich und kdnnte seine kritisch-heilsame Funk-
tion als Gegenwelt nicht erfiillen. Jede produktive Gegenwelt lebt also von der
richtigen Balance zwischen Abgrenzung und Offnung.

Ordensgemeinschaften sollten daher fiir Orte und Rdume sensibel sein. Sie
sind eine wichtige Moglichkeit, Differenzen sichtbar zu machen. Primaér ist da-
mit ein durch mehrere Menschen aufgespannter Beziehungsraum gemeint, der
nicht nur das Mit- und Zueinander, sondern auch die Beziehung zu Gott inklu-
diert. Sekundar braucht es einen bewusst gestalteten physischen Raum als Aus-
druck von Beziehung. Dies fiihrt zur wichtigen Frage, wie der Lebensort bzw. Le-
bensraum einer Gemeinschaft gestaltet sein muss, um deren zentrale Anliegen
und Werte im Kontext einer konkreten Umwelt zu reprédsentieren.

Wihrend das vorsdtzliche Gestalten von Rdéumen und Orten in Einklang mit
spirituellen Werten fiir monastische Orden schon immer wichtig war (Kreuz-
gang), haben die ,tdtigen” Orden hier doch Nachholbedarf. Bei in der Kranken-
pflege titigen Orden besteht die Gefahr, dass Rdume und Orte ganz von den
funktionalen Erfordernissen einer hochwertigen medizinischen Behandlung
und Pflege bestimmt werden, nur ein Minimum an dsthetischem Anspruch er-
fillen und sich kaum von sdkularen Einrichtungen unterscheiden. Die Heraus-
forderung besteht darin, dass sie von vielen nicht glaubenden Menschen pha-
senweise bewohnt werden und auch fiir diese einen symbolisch zugdnglichen
Ort darstellen miissen. Hier wire noch intensiver dariiber nachzudenken, wie
sie auf einer symbolisch-atmosphérischen Ebene als Andersorte in einem posi-
tiven und heilsamen Sinn gestaltet werden konnen, indem sie dem Menschen
einen Zugang zu einer Wirklichkeitsdimension erschliefien, die tiber effiziente
Technik und sterilen Luxus hinausgeht.

75



