
1	 Zum Folgenden vgl. H. Kimmerle, Philosophien der Differenz. Eine Einführung. Würzburg 2000. Der 
Beitrag geht zurück auf einen Vortrag, den der Verfasser am 6. Mai 2017 im Rahmen des steirischen 
Ordenstages im Stift Rein gehalten hat. 

„Ihr seid das Salz der Erde“ 
Leben in Differenz. Anstöße für ein Ordensleben heute

Einige philosophische Ansätze der jüngeren Zeit lassen sich unter dem Begriff 
„Philosophie der Differenz“ oder „Denken der Differenz“ zusammenfassen.1 Als 
Vertreter können Emmanuel Lévinas (der Anspruch „des Anderen“), Jean-Fran
çois Lyotard (Unmöglichkeit „großer Erzählungen“ und Pluralität der „Sprach
spiele“), Jacques Derrida („différance“) wie auch Michel Foucault (Begriff der 
„Heterotopien“) gelten. Es finden sich also so verschiedene Ausdrücke wie „Dif
ferenz“, „Andersheit“, „das Andere“ oder „Alterität“ für ein gemeinsames bzw. 
ähnliches Grundanliegen. Der folgende Beitrag versucht, anhand des Differenz
denkens Herausforderungen, die sich gegenwärtig im Verhältnis von Ordensle
ben und heutiger Welt ergeben, zu analysieren und zu beantworten. Aus christ
licher Sicht ist dabei eine ständig notwendige kritische Differenz zur Welt zu 
betonen, die jedoch lebendig und produktiv sein muss, soll darin der Über-
schuss des Reiches Gottes für die jeweilige Zeit verfügbar gemacht werden. Die 
Überlegungen haben aber auch für das Weltverhältnis der Kirche allgemein Be
deutung.

 „Denken der Differenz“

Das Denken der Differenz wendet sich gegen die in der abendländischen Philo-
sophie dominierenden Vorstellungen von Einheit (alles Seienden), Identität (als 
Übereinstimmung mit sich selbst) und einfacher Benennbarkeit der Wirklich-

Walter Schaupp | Graz

geb. 1954, Dr. theol., Priester, Professor für 
Moraltheologie an der Karl-Franzens-Universität 
Graz

walter.schaupp@uni-graz.at

Reflexion

66



keit. Dagegen sei die Wirklichkeit in Wahrheit immer mehrdimensional, hetero
gen und vieldeutig, somit gerade nicht eindeutig benenn- und aussagbar. Den 
verschiedenen Philosophien der Differenz gemeinsam ist ein ethisches Anliegen. 
Die scheinbare Eindeutigkeit der Wirklichkeit hat in der Sichtweise ihrer Vertreter 
ein unterdrückendes Potential im Hinblick auf die real existierenden vielfältigen 
Schattierungen, Übergänge und Differenzen. Die unzulässigen Homogenisierun
gen des Denkens müssten aufgebrochen werden, um das Nicht-Gesehene sichtbar 
zu machen. Man stemmt sich gegen totalitäre, im Namen einer vermeintlich ein-
deutigen Wirklichkeit erhobene Ansprüche und gegen die damit stetig verbunde
ne Tendenz zu Marginalisierung, Ausgrenzung, ja Vernichtung all dessen, was 
sich dieser Eindeutigkeit entzieht. Das Wissen um Differenz und Andersheit als 
innere Signatur aller Wirklichkeit soll davor bewahren, anderen unbesehen die 
eigenen Vorstellungen von Wahrheit und von Sinn überstülpen zu wollen und 
sie so zu vereinnahmen.

Bei E. Lévinas ist es das Antlitz des Anderen, das radikal beansprucht und al
lein in der Lage ist, aus der Selbstzentriertheit eigener Wünsche und Vorstellun
gen herauszuholen. J.-F. Lyotard nähert sich der Thematik sprachphilosophisch 
und unterminiert Wahrheitsansprüche, indem er die Unmöglichkeit „großer Er
zählungen“ unter postmetaphysischen Bedingungen aufweist. Der Mensch sei 
unrettbar in ein Netz konkurrierender Sprachspiele verstrickt, die keine eindeuti
ge Welterklärung und keinen eindeutigen moralischen Anspruch mehr zulassen. 
Folgt man J. Derrida und seiner an der Textinterpretation entwickelten Methode 
der Dekonstruktion, ließe sich der Sinn eines Gebets oder eines Bibelverses nicht 
ein für alle Mal festlegen. Er käme vielmehr in einer nicht abschließbaren Vielfalt 
aufeinanderfolgender, differenter Weisen der Auslegung ans Licht, von denen 
keine als die einzig „richtige“ bezeichnet werden kann. Der Gebets- oder Bibel-
text stelle eine „Spur“ dar, weil er ständig neue, differente Bedeutungsgehalte zu 
generieren vermag. In all seinen Formen bricht das Denken der Differenz Eindeu-
tigkeiten auf und führt in eine Unentschiedenheit. Diese ist jedoch nicht inhalts-
leer, sondern zwingt zu einer bleibenden Offenheit neuen, differenten Aspekten 
der Wirklichkeit gegenüber. 

Das labile Gleichgewicht der „kleinen Erzählungen“

Nicht von ungefähr hat dieses Denken große Resonanz gefunden. Der Mensch 
von heute lehnt tatsächlich über weite Strecken homogene und absolute Erklä-
rungsansprüche ab, ob es sich nun um politische Ideologien oder um religiöse 
Systeme handelt. Er misstraut den abschließenden „großen Erzählungen“ über 
Leben und Welt, die in ihrer Exklusivität keinen Raum für Alternativen bieten 
und lernt, sich mit „kleinen Erzählungen“ zufrieden zu geben. Diese existieren 
immer schon in einer prekären Pluralität nach dem Motto: „Jede(r) hat ihre/seine 

67

Leben in Differenz



Wahrheit.“ Eben deswegen ist der Mensch heute aber auch erstaunlich offen für 
eine beständige Konfrontation mit neuen Denkmustern, Sinnangeboten und al-
ternativen Lebensstilen.

Im Bereich des Religiösen spiegelt sich diese Entwicklung in einer allgemeinen 
Skepsis gegenüber den etablierten Großkirchen und in einer gleichzeitigen, oft 
frappierenden Offenheit für „alternative“ religiöse und spirituelle Angebote. Der 
Verlust der stabilen Glaubensbezüge vergangener Zeiten führt also nicht dazu, 
dass der Mensch sich religiös-spirituellen Deutungen vollständig verschließt, son
dern dazu, dass diese fluktuieren und experimentell bleiben. Damit kommt es zu 
Situationen eines labilen Gleichgewichts. Denn einerseits können die „großen Er
zählungen“ in ihrem Wahrheitsanspruch nicht mehr überzeugen. Andererseits 
lassen die vielen „kleinen Erzählungen“, die nun in Anspruch genommen wer-
den, notgedrungen Leerstellen im Hinblick auf ein Bedürfnis des Menschen nach 
definitivem Sinn; sie relativieren sich gegenseitig, was eine ständige Suche nach 
Alternativen provoziert. 

Man findet es auch in einem atheistischen Milieu interessant, die ganz andere 
Atmosphäre eines sakralen Raums auf sich wirken zu lassen; man lässt sich in 
einem Zugabteil auf ein Gespräch mit einer geistlichen Schwester ein und taucht 
dabei für kurze Zeit in die fremde „Welt“ einer streng religiösen Lebenskonzep-
tion ein; oder man experimentiert gedanklich mit fernöstlichen Konzeptionen 
der Seelenwanderung, um mit dem Gefühl der Kontingenz des eigenen Daseins 
umzugehen. Alles ist möglich, solange nicht universale und exklusive Ansprüche 
gestellt werden.

„Differenz“ und der Überschuss des Reiches Gottes 

Könnten die beschriebenen Denkformen nicht helfen, zu verstehen, wie Chris
t(inn)en dem Menschen unserer Zeit die Konfrontation mit dem Evangelium 
schulden? Der Beginn der Bergpredigt bei Matthäus – „Ihr seid das Salz der Erde. 
Wenn das Salz seinen Geschmack verliert, womit kann man es wieder salzig ma
chen?“ (Mt 5,13) – wäre dann so zu lesen, dass die Jünger(innen) Jesu sich in 
eine ständige Differenz zur Welt bringen und darin halten müssten. Es ist das 
Evangelium als Botschaft vom kommenden Gottesreich selbst, das jene, die sich 
von ihm ansprechen lassen und ihm folgen, immer wieder in eine Differenz zum 
status quo der Dinge bringt. Die „Differenz“ ist dann in ihrer Neuheit, Anders-
heit, Irritation, aber auch Anstößigkeit jener Ort, an dem der geschichtlich nie 
vollständig einholbare Überschuss des Reiches Gottes im Hinblick auf die realen 
Verhältnisse der Welt sichtbar wird. 

Die Differenz des Reiches Gottes ist als etwas Lebendiges, Dynamisches und 
Kreatives zu verstehen. Sie ist nicht stabil, sondern fluktuierend, indem sie mit 
den sich verändernden historischen Konstellationen mitwandert und die Fülle 

Reflexion

68



2	 Dies gilt z.B. für den Konflikt zwischen der Pflicht, Migrant(inn)en neue Lebenschancen zu eröff-
nen und dem Anliegen, Ordnung, Sicherheit und Stabilität im eigenen Land zu schützen.

des Reiches Gottes in je neuen Differenzen sichtbar macht. Dies gilt sowohl für 
die Frage, wie die evangelischen Räte heute als eschatologische Zeichen richtig 
gelebt werden, als auch dafür, welche konkrete Gestalt karitative Sorge um Arme 
und Notleidende, Bemühen um soziale Gerechtigkeit und Einsatz für Frieden und 
Gewaltlosigkeit annehmen sollen. Immer geht es darum, sich zu bestehenden 
Mechanismen falscher Selbstbehauptung und Selbstsicherung und gleichzeitiger 
Ausgrenzung anderer in Differenz zu bringen. Oft sind alternative, bessere Mög-
lichkeiten, mit Interessenskonflikten umzugehen, sichtbar zu machen; Wege, die 
mehr der Fülle des Gottesreiches entsprechen.2 Weil die Erscheinungsbilder von 
Gewalt, Marginalisierung, Ausbeutung und sozialer Not sich ständig verändern, 
kann es hier keine absolute und überzeitliche Gestalt der Differenz geben. Ihre 
konkrete Stoßrichtung ändert sich mit dem Kontext, in dem sie gelebt wird. 

Geht angesichts dieser Fluktuation nicht die Identität des Evangeliums oder 
die Identität eines bestimmten Ordenscharismas verloren? Hier könnte J. Derri
das „Spur“ weiterhelfen. Damit bezeichnet er, wie erwähnt, das dynamische Fort
schreiten differenter, vom Text selbst generierter Interpretationen. Die Kirche als 
ganze im Hinblick auf das Evangelium und die Ordensgemeinschaften darüber 
hinaus im Hinblick auf ihr Charisma müssen in der Welt „Spuren“ eines barm-
herzigen, gewaltlosen, maßvollen und kontemplativen Lebensstils legen. Die 
Differenz des Evangeliums, gespiegelt im jeweiligen Ordenscharisma, ist in je 
neuen Schattierungen zu leben, die im Gesamt dennoch einen kohärenten Weg 
ergeben. Dies entspricht dem Bild der Kirche als wanderndem Gottesvolk („das 
neue Israel“; vgl. LG 9).

Nicht jede beliebige Differenz macht den Überschuss des Reiches Gottes pro-
duktiv sichtbar. Es gibt ein steriles, defensives oder auch protesthaftes Beharren 
auf einem Anderssein, das nichts verändert, sondern nur belastet und lähmt. 
Darin besteht das Problem eines traditionalistischen Habitus, der sich pointiert 
von der Umgebung abgrenzt, in seinem Anderssein aber keine fruchtbare Span-
nung erzeugt. Die Differenz, um die es hier geht, ist dagegen produktiv wirksam, 
indem der Kontrast anderen zu denken gibt, zu Kommunikation und Nachfrage 
herausfordert, im besten Fall zu Nachahmung einlädt. Damit ein Kontrast oder 
eine Andersheit produktiv sein kann, muss darin immer eine „Spur“ der Welt auf
genommen und fortgeführt werden. Ein in der Welt bzw. der Gesellschaft exis
tierendes Problem – z.B. die Erfahrung gesellschaftlicher Zwänge und die Suche 
nach Freiheit oder die steigende Dominanz ökonomischer Mechanismen – wird 
aufgenommen, aber in differenter Weise interpretiert. Das Leben einer fruchtba
ren Differenz setzt so ein Mitfühlen und Mitdenken mit der Zeit voraus.

69

Leben in Differenz



3	 So zumindest eine der gängigen Erklärungen des religiösen Phänomens.
4	 Vertragstheorien erklären das Entstehen von Recht und rechtsförmigen Beziehungen in einer Ge-

sellschaft im Sinn eines Kooperationsvertrags, der sich für alle Beteiligten langfristig als vorteilhaft 
und nützlich erweist. 

Die Philosophie der Differenz unterstreicht, dass die Differenz nie der bloße Ge
gensatz zu einer bestehenden Lesart ist, sondern etwas kreativ Neues. Auch die 
Differenz des Reiches Gottes darf nie allein dem (polemischen) Protest gegen 
Etabliertes entspringen, sondern stellt immer eine genuin neue Interpretation 
der jeweils gegebenen Welt und ihrer Problemlagen im Licht des Evangeliums 
dar. Damit geht es um Lebensmodelle und Handlungsweisen, durch die verfesti
gte Gegensätze überwindbar sind. Franz von Assisi interpretierte das Armutside
al seiner Zeit in einer Weise, die es gestattete, dem Konflikt zwischen Amt und 
schwärmerischer Häresie zu entkommen. Der evangelische Rat der Armut erfor-
dert heute eine Auslegung, die jenseits des Gegensatzes von Luxus und materiel
ler Armut angesiedelt ist, denn bloße materielle Armut für sich genommen ist 
ein Übel. Es sollte um einen Lebensstil gehen, der bescheiden, aber zugleich er-
füllend ist und so der klassischen Dichotomie von Reich und Arm entkommt.

Im Folgenden soll angesichts einiger aktueller Herausforderungen durch-
buchstabiert werden, was es konkret bedeuten könnte, die Differenz des Reiches 
Gottes zu leben. 

Naturalisierung und Transzendenzverlust 

Trotz einer gewissen Renaissance des Spirituellen leben wir in einer Zeit der kon
sequent naturalistischen Interpretation des Menschen, die diesen durchgängig 
von seinen physikalisch-biologischen Grundlagen her erklärt: Leben ist eine 
komplexe Organisationsform von Materie, Geist ein Emergenzphänomen hoch-
komplexen Lebens, Religion ein Produkt der Sinnsuche des Geistes, das dem 
Menschen einen evolutiven Vorteil verschafft und sein Bedürfnis nach Sinn 
und Kohärenz zu befriedigen vermag.3 Es ist also mit religiösen Bedürfnissen 
der Menschen zu rechnen, aber eine solide Basis zur Lösung der Probleme der 
Menschheit finden wir nach dieser Auffassung nur, wenn wir uns nüchtern auf 
„harte“ naturwissenschaftliche Fakten beziehen. Im Hinblick auf das soziale 
Leben erscheint es vernünftiger, sich von vornherein auf einen genetisch einge-
schriebenen „Egoismus“ bzw. Gruppenegoismus zu beziehen und nicht auf uto-
pische moralische Werte wie Gerechtigkeit und universelle Liebe. Nicht nur die 
klassischen Wirtschaftstheorien mit ihrer Idee eines „homo oeconomicus“, auch 
moderne politische Theorien wie die Vertragstheorien4 gehen daher von einem 
„aufgeklärten Eigeninteresse“ des Menschen als grundlegender Triebfeder aller 
sozialen Interaktionen aus. 

Reflexion

70



5	 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1982, 54, sowie allgemein H.-J. Höhn, Der fremde 
Gott. Würzburg 2008. 

6	 Vgl. W. Schaupp, Kontemplation und Freiheit, in: GuL 91 (2018), 46–55, 50 f.

Gleichzeitig erodieren die großen religiösen Institutionen, die früher weltanschau-
liche Sicherheit vermittelten, mehr und mehr. Die Folge ist, dass Menschen heute 
spirituell in vielfältiger Weise auf der Suche sind und sich entsprechende Gewiss-
heiten selbst erarbeiten müssen. So wichtig religiös-spirituelle Anschauungen für 
die persönlich-existentielle Lebensbewältigung sind, im öffentlichen und wissen-
schaftlichen Kontext stellen sie keine akzeptable Deutungsgrundlage mehr für 
menschliche Lebensprobleme dar. Viele fragen daher, wie ihre spirituelle Suche 
mit einem „vernünftigen“ naturwissenschaftlichen Weltbild vereinbar ist und ob 
bzw. wie sie ihren Glauben an eine Transzendenz öffentlich thematisieren kön-
nen. Angesichts dieser Entwicklungen ist es die vielleicht wichtigste Aufgabe von 
Ordensgemeinschaften, Transzendenz offen zu halten und so auf die Gotteskrise 
der heutigen Zeit zu reagieren. Weil die Welt für den Menschen immer mehr wis
senschaftlich „erklärbar“ wird, muss im Sinn einer Differenz Gott als das ganz 
Andere der Welt, als „absolutes Geheimnis“ gedacht und erlebbar werden.5 Als 
solches ist er das nie vollständig Einholbare, ist er die letzte große, nie ganz zu 
bewältigende „Differenz“ – trotz seiner erfahrbaren, bergenden Präsenz im Leben 
des Menschen.

Im Hinblick auf die neuzeitliche Freiheitsgeschichte, die sich als eine spezifi
sche „Spur“ in der Geschichte menschlicher Selbstverständigung verstehen lässt, 
muss der gelebte Bezug auf Transzendenz als ein differenter Modus menschlicher 
Suche nach Freiheit sichtbar werden – als möglicher Schritt in eine größere Frei
heit, die ein Mehr an Lebendigkeit und neue Handlungsmöglichkeiten angesichts 
etablierter Zwänge freisetzt.6 Vor dem Hintergrund der Gewaltgeschichte des 
Christentums, des gegenwärtigen islamistischen Terrors und des damit verbunde
nen Verdachts, dass religiöse Intensität gesellschaftlich mehr Probleme verursacht 
als löst, ist die Möglichkeit einer religiösen Lebensform zu zeigen, die existentiell 
engagiert – in diesem Sinn „radikal“ –, zugleich jedoch gewaltlos und nicht-ma-
nipulativ ist. Die Differenz liegt in der Möglichkeit einer sensiblen, Mensch und 
Gesellschaft heilenden Form von Radikalität.

Wenn es zutrifft, dass Menschen heute generell auf der Suche sind,wäre Trans
zendenz schließlich im Modus der Offenheit und Suche und nicht des Besitzens 
und Behauptens offenzuhalten. Hier ergibt sich eine zentrale Anfrage an die Qua-
lität der existentiellen Gottsuche und Gotterfahrenheit von Ordensangehörigen. 
Man erwartet von ihnen, dass auch sie Suchende sind, diese Spur jedoch mit hö
herer Intensität, Ausdauer und Professionalität verfolgen als andere und dass sie 
bei all ihrer Suche auch fündig geworden sind. Auch sollten sie den Mut haben 
und fähig sein, die Geschichte ihres Suchens und Findens zu kommunizieren.

71

Leben in Differenz



7	 Vgl. M. Schmidt, Die beste aller Welten, in: Die Zeit 2017/8, 48; R. Treichler, Perfektionismus. Liebst 
du mich trotzdem?, in: Die Zeit 2017/8, 58.

8	 Vgl. B.-C. Han, Müdigkeitsgesellschaft. Berlin 2010.

Innerweltliche Perfektionismen 

An die Stelle früheren spirituellen Vollkommenheitsstrebens ist gegenwärtig ein 
innerweltlicher Perfektionismus getreten, der in einem omnipräsenten Zwang zu 
Steigerung und Optimierung begegnet. Dieser betrifft den Menschen selbst wie 
auch die technische Durchdringung und Aneignung der Welt. Was muss nicht 
alles gesteigert werden: die Verkaufszahlen und Gewinne von Unternehmen, die 
Effizienz von Arbeitsabläufen, der Output an Publikationen in den Forschungs-
stätten wie auch die Hektarerträge in der Landwirtschaft; auf dem Gebiet von 
körperlicher Performance und Life-Style das ästhetische Aussehen des Körpers 
und seine Fitness, die mentalen Fähigkeiten, die sexuelle Erlebnisfähigkeit und 
ein jugendliches Erscheinungsbild im Alter. Im Bereich der Fortpflanzung mani-
festiert sich der Drang zu Perfektion in steigenden Ansprüchen an die Leistungs-
fähigkeit der vorgeburtlichen Diagnostik und an eine Erziehung der Kinder, die 
deren Potentiale optimal entfaltet.7

Der hier in Gang gesetzte und forcierte Fortschritt vermindert menschliches 
Leid und trägt viel zu menschlichem Glück bei. Aber oft steigert die andauernde 
Optimierung das Glück der Menschen nicht, sondern schafft neue Zwänge und 
führt zu Erschöpfung.8 Wie jeder Perfektionismus trägt auch die technisch-bio
logische Perfektionierung der Welt, die wir gegenwärtig erleben, ein sublim ge
walttätiges, unterdrückendes und entfremdendes Potential in sich. Der Drang 
zur Perfektion stellt offenbar eine tief im Menschen verankerte Dynamik dar, 
die sich wohl nur unter Rückgriff auf den menschlichen Geist verstehen lässt, 
der in der Lage ist, zumindest virtuell jede beliebige Grenze zu überschreiten.
Diese Dynamik richtete sich früher vorwiegend auf die ethische und spirituelle 
Vervollkommnung des Menschen, die wiederum als ein Privileg des Ordensstan
des angesehen wurde. Aktuell bricht sie sich jedoch ungebremst als äußere, 
technisch-materielle und biologisch-körperliche Perfektionierung von Mensch 
und Welt Bahn. 

Welche „Differenz“ wäre hier gefragt? Es braucht einerseits ein grundsätzli
ches Ja zum menschlichen Streben nach Perfektion, anderseits Alternativen in 
den konkreten Zielvorstellungen eines wahrhaft menschlichen Lebens. Das 
christliche Vollkommenheitsstreben früherer Zeiten ist in einigen seiner Formen 
(Streben nach Opfer und Sühne, Abtötung des Körpers und der Gefühle, Samm-
lung übernatürlicher Verdienste) heute zu Recht unannehmbar. Aber das Anlie-
gen, dass die unseren kulturellen Anstrengungen zugrundeliegenden Zielvorstel-
lungen geglückten Menschseins den ethischen und geistig-spirituellen Bereich 

Reflexion

72



mit umfassen müssen, bleibt. Die immer größere Reichweite technischen Kön-
nens führt in der menschlichen Zivilisation nur dann nicht in die Katastrophe, 
wenn sie von einem entsprechenden Wachstum auf spiritueller Ebene getragen 
ist, das universale Verbundenheit und tiefe, freigebende Ehrfurcht vor allem 
Leben betrifft. Dazu müssen frühere Vorstellungen ethisch-spiritueller Reife 
neu übersetzt und gelebt werden. Im Rahmen dieser Neuaneignung wären die 
ausgrenzenden und unterdrückenden Aspekte eines „harten“ spirituellen Perfek-
tionismus, der Teile eines geglückten Menschseins isolierten Zielvorstellungen 
opfert, zu vermeiden. Es braucht eine „weiche“ Form des Strebens nach Perfekti-
on, die neben der Orientierung an einer integrativen Vorstellung menschlicher 
Vollkommenheit auch sensibel für die Brüchigkeit der menschlichen Existenz 
ist und dieser nicht im Namen verschiedenster Perfektionismen Gewalt antut. 

Altern als Herausforderung 

Immer mehr Menschen leben immer länger. Die Zeitspanne, in der man mit ei-
ner chronischen Krankheit lebt, bevor man stirbt, wird größer. Ebenso steigt die 
Zahl der Jahre, die Menschen am Ende ihres Lebens im Zustand einer Demenz 
und damit in Abhängigkeit von anderen verbringen. Als Reaktion steigt die 
Angst vor einem Altern, das mit Kontrollverlust, Abhängigkeit, Fremdbestim-
mung und damit Würdeverlust verbunden ist. Der immer lauter werdende Ruf 
nach assistiertem Suizid und Euthanasie auf Verlangen stellt einen Reflex auf 
diese Entwicklungen dar. Gleichzeitig wächst das Bedürfnis, sich möglichst lan-
ge im Sinn des Anti-Aging einen jugendlichen und vitalen Körper zu bewahren. 
Angesichts der normativen Privilegierung von Jugendlichkeit und der damit 
verbundenen Anstrengung, Symptome des Alterns aufzuhalten wäre zu fragen: 
Was bedeutet „gut“ alt zu werden? Die von Christ(inn)en geforderte Differenz 
läge sicherlich darin, Möglichkeiten des Altwerdens sichtbar zu machen, in de-
nen das Positive dieser Lebensphase hervortritt und so die Würde des Alterns 
gewahrt wird: Gibt es einen Beitrag, den nur alte Menschen leisten können? 
Welche „Schätze“ eines gelebten Lebens können nur im Alter gehoben werden? 

Michael Rosenberger betont im Zusammenhang mit der antiken und christ-
lichen Tradition der Tugenden deren konstitutiv-leibhaftige Dimension. Tugen
den könnten nur im Lauf eines leibhaftig gelebten Lebens entfaltet und zur 
Vollendung gebracht werden und würden daher im Alter ihre „höchste Dichte“ 
erreichen, so M. Rosenberger.9 Diesen Überlegungen ist zuzustimmen. Natür-
lich kann auch ein junger Mensch liebenswürdig und hilfsbereit sein, aber eine 

9	 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu leben. Allgemeine Moraltheologie. Münster 2018, 187.

73

Leben in Differenz



10	 Vgl. M. Foucault, Andere Räume, in: K. Barck (Hrsg.), Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspekti-
ven einer anderen Ästhetik. Leipzig 1992, 34–46.

11	 Vgl. z.B. C. Bauer, Kritik der Pastoraltheologie. Nicht-Orte und Anders-Räume nach Michel de Certeau 
und Michel Foucault, in: C. Bauer / M. Hölzl (Hrsg.), Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor 
der Herausforderung Michel Foucaults. Mainz 2003, 181–216.

durch viele Krisen und Enttäuschungen hindurchgegangene Güte, Barmherzigkeit 
und Weisheit, die manche alte Menschen ausstrahlen, werden junge Menschen 
nur schwer vermitteln können. Es wird auch bestimmte Erfahrungen von Versöh-
nung und Heilwerden geben, die so nur im Alter möglich sind. Schließlich ließe 
sich darüber nachdenken, wie weit nicht im Alter ganz allgemein die Dimension 
des Geistes innerhalb der menschlichen Ganzheit von Geist, Seele und Leib in 
besonderer Weise hervorzutreten vermag. 
Ordensgemeinschaften müssten fragen, wie sie selbst mit ihren alten Mitgliedern 
umgehen. Gelingt es ihnen, in alten Mitschwestern und Mitbrüdern mehr zu se
hen als Menschen, die nicht mehr aktiv tätig sein können und die so nach und 
nach aus der Mitte des Gemeinschaftslebens herausfallen und an seinen Rand 
geraten? Der Akzent müsste sich ganz allgemein von einer karitativen Versorgung 
alter Menschen hin zu einer Wahrnehmung eines möglichen Wertes des Altwer-
dens verschieben. In der Antike bestand die große „Differenz“ des Christlichen 
darin, sich um Alte, Kranke und Sterbende zu kümmern, um die sich sonst nie-
mand sorgte. Heute läge die geforderte „Differenz“ darin, eine differente Interpre-
tation von „Würde im Alter“ bzw. „Würde des Alterns“ zur Verfügung zu stellen. 

Orte und Räume

Von bewusst inszenierten „Orten“ und „Räumen“ zu sprechen, ist zu einem Mo
dethema in Kunst, Architektur und Stadtplanung geworden. Tatsächlich ist dies 
eine Möglichkeit, kritisch-heilsame Differenzen in der gegenwärtigen Welt sicht-
bar zu machen. M. Foucault wandte den Begriff der „Heterotopien“ („Andersor
te“) zuerst auf Krankenhäuser und Irrenanstalten an, als umschriebene Orte in-
nerhalb einer Gesellschaft, in denen Menschen anderen Mechanismen der Macht 
und der Identitätskonstitution unterworfen sind als anderswo.10 Im Anschluss 
daran könnte es Aufgabe der Kirche sein, in einem positiven Sinn „Andersorte“ 
zu schaffen, die in einer unheilen Welt eine heilsame Logik von Menschsein und 
menschlichem Umgang miteinander sichtbar machen.11

Ein „Ort“ in dem hier gemeinten Sinn ist ein umschriebener, sinnlich wahr-
nehmbarer und zugleich gestalteter Raum, wie ein Gebäude, ein Gehöft, ein Zim
mer, ein öffentlicher Platz, eine gestaltete Landschaft oder ein Garten. Ein derar-
tiger Ort ist immer ein Stück Welt, die nach bestimmten menschlichen Erfahrun
gen, Bedeutungsgehalten und Werten umgeformt ist und diese daher auch ver-
mittelt. Positiv kann es dabei um die sakrale Atmosphäre eines Raumes gehen, 

Reflexion

74



der Ruhe und Stille als wohltuenden Kontrast zur lärmerfüllten Außenwelt spü-
ren lässt, oder um einen Garten als Stück blühender Natur in Kontrast zu ei-
ner verödeten Umgebung. In Sakralräumen finden sich oft spezifisch religiöse 
Symbole (z.B. Kreuz und Altar in einer Kirche); Räume können aber auch ohne 
solche eine dichte spirituelle Atmosphäre aufweisen. Trotz seiner lokalen Be-
grenztheit symbolisiert ein solcher Ort immer die allgemeine Möglichkeit einer 
anderen Welt und hat so eine Botschaft, die über das Hier und Jetzt hinausgeht. 
Bedeutsam ist ferner die Frage der Grenze. Jeder Raum in dem hier gemeinten 
Sinn braucht eine Grenze, denn nur über diese kann er im Verhältnis zur Um-
welt eine Gegenwelt, einen Andersort symbolisieren. Diese muss aber offen und 
durchlässig sein, um Kommunikation mit der Außenwelt zu ermöglichen, an-
dernfalls bliebe der Andersort für sich und könnte seine kritisch-heilsame Funk-
tion als Gegenwelt nicht erfüllen. Jede produktive Gegenwelt lebt also von der 
richtigen Balance zwischen Abgrenzung und Öffnung.

Ordensgemeinschaften sollten daher für Orte und Räume sensibel sein. Sie 
sind eine wichtige Möglichkeit, Differenzen sichtbar zu machen. Primär ist da
mit ein durch mehrere Menschen aufgespannter Beziehungsraum gemeint, der 
nicht nur das Mit- und Zueinander, sondern auch die Beziehung zu Gott inklu
diert. Sekundär braucht es einen bewusst gestalteten physischen Raum als Aus-
druck von Beziehung. Dies führt zur wichtigen Frage, wie der Lebensort bzw. Le-
bensraum einer Gemeinschaft gestaltet sein muss, um deren zentrale Anliegen 
und Werte im Kontext einer konkreten Umwelt zu repräsentieren.

Während das vorsätzliche Gestalten von Räumen und Orten in Einklang mit 
spirituellen Werten für monastische Orden schon immer wichtig war (Kreuz-
gang), haben die „tätigen“ Orden hier doch Nachholbedarf. Bei in der Kranken-
pflege tätigen Orden besteht die Gefahr, dass Räume und Orte ganz von den 
funktionalen Erfordernissen einer hochwertigen medizinischen Behandlung 
und Pflege bestimmt werden, nur ein Minimum an ästhetischem Anspruch er-
füllen und sich kaum von säkularen Einrichtungen unterscheiden. Die Heraus-
forderung besteht darin, dass sie von vielen nicht glaubenden Menschen pha-
senweise bewohnt werden und auch für diese einen symbolisch zugänglichen 
Ort darstellen müssen. Hier wäre noch intensiver darüber nachzudenken, wie 
sie auf einer symbolisch-atmosphärischen Ebene als Andersorte in einem posi-
tiven und heilsamen Sinn gestaltet werden können, indem sie dem Menschen 
einen Zugang zu einer Wirklichkeitsdimension erschließen, die über effiziente 
Technik und sterilen Luxus hinausgeht. 

75

Leben in Differenz


