Reflexion

Veronika Hoffmann | Fribourg (CH)

geb. 1974, Dr. theol., Professorin fiir Dogma-
tik an der Universitdt Fribourg (CH)

veronika.hoffmann@unifr.ch

Licht und Dunkel

Metaphorische Anndherungen an Glaube und Zweifel

Licht und Dunkel, Glaube und Zweifel: Die Rollen scheinen eindeutig verteilt zu
sein. Der Glaube gehort auf die Seite des Lichts, Zweifel ist Dunkelheit. ,Lumen
fidei — Licht des Glaubens” hiefy ganz folgerichtig auch die erste Enzyklika von
Papst Franziskus.! Aber ist es tatsdchlich so einfach? Kénnte es nicht sein, dass
manchmal der Glaube nicht das Licht in der Dunkelheit, sondern selbst dunkel
ist? Und was fiir ein Dunkel wére das dann: ein Dunkel der Orientierungslosig-
keit? Ein Dunkel des beruhigten Schlafes? Ein Dunkel, in dem man Sterne be-
trachtet? Und ist umgekehrt wirklich der Zweifel immer dunkel? Kann er nicht
etwas Erhellendes sein? Beruht nicht unser wissenschaftlicher Fortschritt gera-
dezu auf dem Zweifel, auf dem genaueren Hinschauen und Nachfragen, ob die
Dinge wirklich so sind, wie sie sich auf den ersten Blick darstellen? Licht und
Dunkel dienen hier als Metaphern, die bestimmte Eigenschaften oder Funktio-
nen von Glaube und Zweifel beschreiben sollen. Sie sind sprechend, aber auch
mehrdeutig. Die Aneinanderreihung von Fragen hat das bereits gezeigt. Ich
mochte etwas genauer auf Glaube und Zweifel schauen und mir dabei diese
Mehrdeutigkeit zunutze machen.

Dunkler Glaube — zweifelsfrei?

In einem ersten Anlauf richtet sich der Blick auf zwei klassische Vorstellungen
von , dunklem Glauben”, bei denen diese Dunkelheit gerade nichts mit Zweifel

1 Enzyklika Lumen fidei von Papst Franziskus an die Bischife, an die Priester und Diakone, an die
gottgeweihten Personen und an alle Christglidubigen iiber den Glauben (Verlautbarungen des Apo-
stolischen Stuhls, Nr. 193). Bonn 2013. Bekanntermafien hat Franziskus dabei ausdriicklich noch
Uberlegungen seines Vorgingers aufgenommen.

76




Glaube und Zweifel

zu tun hat. Dabei wird sich zeigen, dass eine solche Verbindung von Dunkelheit
mit Gewissheit des Glaubens auf ganz bestimmten Voraussetzungen aufruht —
Voraussetzungen, die heute vielen Menschen nicht mehr zugdnglich oder plau-
sibel sind.

Licht des Glaubens, Dunkelheit der , Glaubensgeheimnisse”

Die Rede von der Dunkelheit des Glaubens ist keineswegs neu. Man findet sie in
alteren Beschreibungen der Eigenschaften des Glaubens ganz ausdriicklich. Zu
diesen Eigenschaften zdhlt typischerweise, dass der Glaube gewiss, frei und ver-
niinftig sei — und eben dunkel. Das ist auf den ersten Blick eine tiberraschende
Aufzdhlung. Die Dunkelheit scheint nicht recht hineinzupassen. Christian
Pesch erkldrt dazu Anfang des 20. Jahrhunderts: ,,Der Glaube ist ein Licht; und
doch soll er dunkel sein? Allerdings; und zwar ist die Dunkelheit eine so wesent-
liche Eigenschaft des Glaubens, dass er ohne dieselbe aufhoren wiirde, Glaube
zu sein. (...) Der Glaube ist (...) zugleich Licht und Dunkelheit, aber selbstver-
standlich nicht unter der gleichen Riicksicht. Ein Licht ist er, insofern er uns in
den Besitz von Wahrheiten setzt, die uns sonst verborgen oder weniger sicher
waren; dunkel ist er, insofern er uns geheimnisvolle Wahrheiten verbiirgt, ohne
den Schleier von denselben zu liiften und ohne uns eine Einsicht in das innere
Wesen der geoffenbarten Lehren zu vermitteln.“? Dunkel an diesem Glauben
sind also manche seiner Inhalte, weil sie unsere Erkenntnisfahigkeit tiberschrei-
ten — z.B. die Trinitdt oder die Gegenwart Christi in der Eucharistie. Hier gibt

es Erklarungsversuche, aber wir erreichen keine ,Einsicht in das innere Wesen”
solcher , Glaubensgeheimnisse”. Zugleich sind diese Glaubensgeheimnisse ab-
solut glaubwiirdig verbiirgt, so dass nicht der geringste Grund zum Zweifel be-
steht: verbiirgt durch Jesus Christus, durch die biblische Offenbarung, durch die
Lehre der Kirche.

Glaube ist in dieser Vorstellung nicht ein Licht in dem Sinn, dass man alles
versteht. Vielmehr wiirde absolutes Verstehen sogar Glauben ausschlief3en, weil
man dann eben wiisste und nicht mehr glauben miisste. Es ist das Licht der Kir-
che, dem man sich anvertraut und das einen im Dunkel des Glaubens fiihrt.
Deshalb ist ein solcher Glaube kein ungewisser Glaube, sondern im Gegenteil
absolut gewiss. Gott hat seine Wahrheit der Kirche geoffenbart, und deshalb ist
der Glaube unbedingt wahr, auch wenn ich es moglicherweise nicht verstehe.
Seinen Glauben in Zweifel zu ziehen, ist unbegriindet, unverntiinftig, ja: Stinde.
Insbesondere die katholische Theologie des 19. und beginnenden 20. Jahrhun-
derts hat das stark gemacht.?

2 C. Pesch, Glaubenspflicht und Glaubensschwierigkeiten (Theologische Zeitfragen, Bd. 5). Freiburg i.
Br. 1908, 160.
3 Vgl. aber auch Katechismus der Katholischen Kirche Nr. 156 f. u. 2088 f.

77



Reflexion

Dunkler Glaube, geblendet vom iiberhellen Licht Gottes

Ein zweiter Bereich, in dem von einer Dunkelheit des Glaubens gesprochen
wird, ist derjenige der geistlichen Erfahrung. Hier ist Glaube dunkel, wenn ihm
die spiirbare Ndhe Gottes, der ,Trost” im Gebet abhandengekommen ist. Wie-
der rithrt also die Dunkelheit des Glaubens aus unserer mangelnden Fahigkeit,
Gott zu erkennen. Aber diesmal geht es nicht um die Schwierigkeit, Konzepte
wie die Trinitdtslehre intellektuell zu entschliisseln. Bei Johannes vom Kreuz
z.B. ist es eine praktische Erkenntnis: Wenn das geistliche Leben angenehm ist,
besteht die Gefahr, dass wir diese angenehmen Erfahrungen suchen, aber nicht
Gott selbst bzw. sie mit Gott verwechseln. Deshalb geschieht es, dass Gott sich
unserer Erfahrbarkeit entzieht. Er erinnert uns daran, dass er grofler ist als alle
Erfahrung und alles Denken und dass er um seiner selbst willen gesucht werden
will.* Wie im ersten Fall, so ist auch hier die Dunkelheit nicht unbedingt eine
des Zweifels. Ich kann Trockenheit im Gebet oder das Gefiihl der Abwesenheit
Gottes erfahren, ohne an ihm zu zweifeln.

Dunkler, fragwiirdiger Glaube

Hingegen scheint mir, dass heute der Glaube vielfach dunkel ist, insofern er in
einer neuen Weise fragwiirdig geworden ist. Kbnnen wir heute noch mit Leich-
tigkeit sagen: Es gibt zwar Vieles, was ich im Glauben nicht verstehe, aber die
Kirche wird schon Recht haben? Jedenfalls ist diese Antwort langst nicht mehr
allen verftigbar, auch nicht allen, die ernsthaft glauben und suchen. Muss ich
nicht selbst verstehen konnen, was ich glaube, weil ich es auch selbst vertreten
muss?

Und konnen wir eine Abwesenheit Gottes so eindeutig wie die geistliche Tra-
dition als , gottliche Padagogik” lesen, als Reinigungsprozess, der mich von mei-
nen frommen Gefiihlen weg und stirker auf Gott selbst hin orientieren soll?
Drangt sich nicht die Frage auf, woher ich eigentlich die Zuversicht nehme, dass
Gott sich nur entzieht? Vielleicht ist er nicht? Vielleicht ist mein Glaube nur die
Projektion meiner Wiinsche, und wenn die Projektion zusammenbricht, bleibt
nicht ein immer gréf8erer und deshalb nicht erfahrener Gott {ibrig, sondern die
Einsicht, dass da aufler meinem Gottes-Wunschbild nichts war?

Gestalten von Glaubens-Dunkelheit, die mit Glaubens-Gewissheit zusam-
mengehen, gibt es sicher auch heute noch. Aber sie decken langst nicht mehr
das ganze Spektrum ab. Vielmehr sind solche Lesarten des Dunkels selbst hin-
terfragbar geworden. Das hat damit zu tun, dass sich die Gestalt des Glaubens
erheblich gedndert hat. Der grundlegende Zweifel liegt heute kulturell und ge-
sellschaftlich viel ndher als frither: Viele Menschen glauben nicht oder glauben

4 Vgl. Johannes vom Kreuz, Die Dunkle Nacht. Vollstaindige Neutibersetzung. Hrsg. u. iibers. v. U.
Dobhan OCD / E. Hense / E. Peeters OCD (Samtliche Werke, Bd. 1). Freiburg i. Br. u.a. #1999.

78



Glaube und Zweifel

anders, und zwar nicht irgendwelche fremde Menschen in fernen Lindern, son-
dern in unserem unmittelbaren Umfeld. Mindestens zum Teil tun sie das mit
guten Argumenten und in tiberzeugender Weise. In manchen Kontexten, bei-
spielsweise in Ostdeutschland, aber auch in bestimmten gesellschaftlichen Krei-
sen ist inzwischen der Glaube die Randperspektive, Nichtglaube die ,Standard-
option“.’ Davon kann der Glaube nicht unberiihrt bleiben. Die Religionskritik
stellt eine ziemlich ernst zu nehmende Konkurrenz zu traditionellen Interpre-
tationen von Glaubensdunkel dar. Man kann das zum Beispiel an der Theodi-
zeefrage sehen. Wie kann es sein, dass es so schrecklich viel Leid auf der Welt
gibt, wenn Gott giitig und allméchtig ist? Schon seit biblischen Zeiten ringen
Menschen damit. Der Antwortversuche sind viele. Aber einer ist relativ neu:
dass dieser giitige und allmdchtige Gott nicht existiert. Das war fiir die Bibel
nicht denkbar und war es auch fiir weite Strecken der europdischen Religionsge-
schichte nicht. Heute hingegen ist es nur allzu naheliegend.

Es hat sich also etwas verdndert im Blick auf Glaube und Zweifel, und ich
meine, dass man mit der Metaphorik von Licht und Dunkel etwas von dieser
Verdnderung einfangen kann. Schauen wir also in einem zweiten Durchgang
etwas genauer hin. Sieben Varianten des Verhdltnisses von Glaube und Zweifel,
Licht und Dunkel werde ich im Folgenden kurz skizzieren — sechs echte und
eine scheinbare.

Glaube und Zweifel in der Metaphorik von Licht und Dunkel

Glaube als Licht

Wir haben von der Dunkelheit des Glaubens gesprochen, aber natiirlich und
zuerst gibt es auch das Licht des Glaubens. Wenn Glaube nicht zumindest auch
Licht wiére und Licht gdbe, wiren Glaubende ja komische Gestalten: Wer lief3e
sich auf eine Weltperspektive ein, die keinerlei Orientierung zu geben vermoch-
te? Dieses Licht ist dabei, soviel ist aus unseren ersten Reflexionen schon deut-
lich geworden, nicht unbedingt das Licht eines umfassenden Wissens, sondern
das Licht einer grundlegenden Orientierung. Es ist nicht die Stirnlampe unserer
Erkenntnis und unseres Konnens, die uns leuchtet, sondern ein Licht, von dem
wir bekennen, dass es von anderswo her kommt. Die Quelle dieses Lichtes ist
zugleich das Ziel: Glaubende vertrauen darauf, aus Gottes Licht zu kommen und
in sein Licht zu gehen. Sie vertrauen auf einen Gott, der Licht ist und mit sei-
nem Licht das Leben erleuchtet: ,Der HERR, mein Gott, macht meine Finsternis
hell.” (Ps 18,29) Die Kirchenkonstitution des 2. Vatikanums Lumen gentium wen-
det diese Figur des Lichts, das wir nicht aus uns haben, auf das Verhiltnis von

5 Vgl hierzu die monumentale Analyse von C. Taylor, Ein sdkulares Zeitalter. Frankfurt a. M. 2009.
Hinfiihrend: V. Hoffmann, Anders glauben. Uber verinderte Bedingungen des Glaubens, in: GuL 90
(2017), 272-280.

79



Reflexion

Christus und Kirche an, wenn sie zu Beginn programmatisch erklért: ,Christus
ist das Licht der Volker” und es ist , seine Herrlichkeit, die auf dem Antlitz der
Kirche widerscheint” (LG 1). Die Kirche ist also wie der Mond, der leuchtet, weil
die Sonne ihn anleuchtet. Wenn der Glaube Licht ist, dann ist er gewissermafien
ein solches Mondlicht, ein empfangenes Licht.

Dunkelheit und Bezweifelbarkeit von Glaubensinhalten

Mit einem solchen Glaubens-Licht ist Dunkelheit im Sinn einer Unverstdndlich-
keit mancher inhaltlicher Aspekte des Glaubens durchaus vertrdglich. Offenba-
rung ist nicht die ultimative Information iiber Gott, sein Wesen und seine Pldne,
sondern wesentlich ,Selbstmitteilung Gottes”: seine Zuwendung zu uns und
unsere Teilhabe an seinem Leben. Diese Teilhabe hebt nicht die Begrenztheit
unserer Erkenntnis auf, die daher riihrt, dass Gott nicht einfach ein Teil unserer
Welt ist und sich damit in den Kategorien unseres Verstandes nicht in gleicher
Weise erfassen lasst wie etwas aus der Welt. Unser Nachdenken tiber Gott ist und
bleibt ein ,nachtrédgliches” Denken, das versucht, den nahegekommenen Gott
in bestimmten Bildern und Modellen zu fassen. Weil diese Modelle aus der Welt
stammen, haben sie in der Anwendung auf Gott immer auch ihre Grenzen. Das
anzuerkennen und deshalb in Sachen religioser Erkenntnis mit Bescheidenheit
aufzutreten, ist heute auch angesichts der Pluralitit der Glaubensbekenntnisse
dringender und naheliegender denn je.

Dunkelheit geistlicher Nicht-Erfahrung

Diese klassische Variante der Dunkelheit im geistlichen Leben ist nicht einfach
obsolet. Weiterhin kann die Nacht der Nicht-Erfahrung Gottes dahin fiihren, sich
nicht mehr auf einen erfahrenen Gott zu verlassen, sondern ganz und gar auf den
geglaubten. In diesem, aber moglicherweise auch nur in diesem Sinn des Verlus-
tes der Erfahrung ist ein solcher Glaube dunkel.

Das heif3t nicht, dass eine solche Nachterfahrung des Glaubens nicht auch
eine Krisenerfahrung sein konnte. Diese Krise ist jedoch keine des Zweifels im
engeren Sinn, sondern der Angst, dass Gott einen verlassen haben kénnte, mog-
licherweise aufgrund eigener Schuld. Es ist also gewissermafen eine ,Beziehungs-
krise”, und entscheidend ist, dass jemand einem zur rettenden Deutung verhilft:
Gott hat sich nicht abgewandt, sondern er will durch die Nacht sogar noch néher
zu sich fithren. So ist die Dunkelheit hier schmerzlich, aber letztlich nichts Nega-
tives.

Aufklirerischer Zweifel, der die Dunkelheit des Glaubens erhellt

Ganz anders verhalt es sich mit Licht und Dunkelheit, Glaube und Zweifel, wenn
man der aufklarerischen Lichtmetapher folgt. Aus der Dunkelheit der Unmiin-
digkeit und Unverstdndigkeit treten wir ins Licht, wenn wir nicht mehr blind

80



Glaube und Zweifel

Autoritidten folgen, sondern selbst denken. Unsere Vernunft ist das Licht, das das
Dunkel von Aberglaube, Autoritidtshorigkeit und religioser Naivitét erhellt.

Dieses Licht des Zweifels hat sein Gutes. Man kann den Eindruck gewinnen,
dass in Sachen Religion zu lange zu viel und zu sicher gewusst wurde. Kritik
scheint dringend notig, Zweifel eine wesentliche Haltung fiir einen aufgekladrten,
modernen Menschen. Es kann freilich auch dazu fiihren, dass der Zweifel eine At-
titlide wird, in der ich mich einrichte. So kann ich in kritischer, leicht ironischer
Distanz bleiben und muss mich weder positionieren noch engagieren. Grundsétz-
lich aber wird man dem Selbst-Denken wohl kaum die Berechtigung absprechen
konnen. Wer heute glaubt, muss vertreten konnen, was er glaubt. Der blofie Ver-
weis auf Autoritdten geniigt nicht mehr.

Eine solche ,Aufkldrung” kann es auch in der Entwicklung des eigenen Glau-
benslebens geben, insbesondere in den manchmal unbequemen Wegen von ei-
nem Kinderglauben, der doch wesentlich auf das Wort anderer hin glaubt, zu
einem Erwachsenenglauben, der sich seinen eigenen Weg suchen muss.

Zweifel angesichts der Pluralitiat und Fragwiirdigkeit der Glaubenshaltungen
Eine solche ,Glaubens-Aufklarung”, so sehr sie sich des Zweifels bedient, zielt mo-
glicherweise wiederum auf Gewissheit: Ich kann vertreten, was ich glaube, und
habe damit (wieder) festen Stand gewonnen. Aber eine zweite wesentliche Verdn-
derung im heutigen Glaubenskontext stellt die Erreichbarkeit einer solchen Ge-
wissheit in Frage. Es gibt so viele Menschen um mich herum, die etwas anderes
glauben, die die Welt anders sehen als ich. Warum sollte ausgerechnet mein Ver-
stand so besonders hell sein, dass er die Wahrheit findet, wahrend viele andere
im Dunkeln tappen? Intellektuelle Gewissheit in Glaubensfragen ist vor diesem
Hintergrund heute schwer zu haben, vielleicht unmdglich, jedenfalls im Sinn ei-
ner unhinterfragten Selbstverstindlichkeit.

Das muss meines Erachtens nicht heifien, dass es gar keine Glaubensgewiss-
heit mehr geben kann, aber sie diirfte anders aussehen, sich ihrer grundsitzlichen
Anfragbarkeit bewusster sein. Moglicherweise ist es eine Gewissheit, die sich im
Lauf von Jahrzehnten der Erfahrung mit dem eigenen Glauben, seiner Praxis und
seiner Reflexion einstellt. Eine solche Form von Gewissheit kdnnte man als eine
eigene Gestalt von Licht verstehen, die vielleicht nicht mit grofien Scheinwerfern
zu vergleichen ist, dafiir aber langfristig zuverldssig leuchtet und auch in einer
auftretenden Dunkelheit noch Orientierung geben kann: ,Ich bin in eine Krise
geraten, in eine Dunkelheit des Glaubens, aber dieser Glaube hat mich jahrzehn-
telang getragen, deshalb werfe ich ihn jetzt nicht einfach tiber Bord.”

Dieses Verhiltnis von Licht und Dunkelheit kann sich auch als gewissermafien
praktisch-existenzielle Seite dessen zeigen, was zuvor unter dem Stichwort der Be-
scheidenheit der Erkenntnis genannt wurde: Ich erkenne an, dass ich Gott weder
in meinem Denken noch in meinem Leben einfangen und endgiiltig einordnen

81



Reflexion

kann. Ich muss damit rechnen, dass mein Glaube angefragt bleibt, weil Gott
grofler bleibt als alle Bilder und Konzepte, alles Erkennen und Erfahren.

Geistliche Nacht als radikaler Gotteszweifel

Und schliefdlich scheint es, dass es auch im geistlichen Bereich eine neue Ge-
stalt von Nacht gibt, die mit den kulturellen Verdnderungen zusammenhéingt.
Bei Thérése von Lisieux und Teresa von Kalkutta, um die vielleicht prominen-
testen Beispiele zu nennen, verdichtet sich die ,dunkle Nacht” zu einer Gestalt
von Krise, die Johannes vom Kreuz und die geistliche Tradition vor ihnen nicht
kannten: den (bei beiden Frauen nur mit duflerstem Zoégern und Schrecken for-
mulierten) Zweifel an der Existenz Gottes.® Religiose Nachterfahrungen lassen
sich interpretieren und relativieren, wenn die Gewissheit des Glaubens anders-
wo herkommt — und eben darum ging es in der klassischen Interpretation der
Dunkelheit. Auf die Gegenwart Gottes konnte man sich aufgrund einer héhe-
ren Autoritat als der eigenen Erfahrung verlassen, sei es durch die Lehre der
Kirche oder den Zuspruch des Evangeliums. Die Abwesenheit Gottes in der Er-
fahrung der Dunkelheit war also, so die von auflen zugesagte Gewissheit, nur
eine scheinbare. Aber jetzt gerdt diese Interpretation selbst, dass es sich bei der
Nachterfahrung um einen von Gott gewirkten Reinigungsprozess handle, mit
in den Strudel des Verdachts. Auch eine Haltung ironisierender Distanz steht
nicht zur Verfligung. Der Zweifel ist jetzt eine existenzielle Bedrohung. Denn
es geht nicht um abstrakte Erkenntnisgrenzen oder die Freiheit eines kritischen
Geistes, sondern der Zweifel greift etwas an, was mein Leben tragen soll.

Der Nebel des ,,Das muss jeder fiir sich entscheiden”

Zu diesen sechs Varianten, wie Licht und Dunkel, Glaube und Zweifel zueinan-
der ins Verhiltnis gesetzt werden, gesellt sich eine siebte, scheinbare. Ich kann
aus der Einsicht in die Begrenztheit unserer Gotteserkenntnis auch den Schluss
ziehen, dass es vielleicht gar nicht so sehr darauf ankommt, was in Sachen Re-
ligion fiir mehr als nur fiir mich wahr ist. Sondern ,in Sachen des Glaubens
muss jeder fiir sich selbst entscheiden”. Die Haltung sieht tolerant und aufge-
klart aus. Aber von tatsdchlich aufgeklirtem Vernunftgebrauch unterscheidet
sie sich im Verstandnis dieser Vernunft. Fir die Aufkldrung ist das Kriterium
die allgemeine Vernunft, so dass sich im Idealfall etwas, das mir einsichtig ist,
auch fiir alle anderen einsichtig machen ldsst. Hinter der Rede vom ,jeder muss

6 Vgl. C. Zaleski, The Dark Night of Mother Teresa, in: First Things (2003), 24-27; Mutter Teresa,
Komm, sei mein Licht. Die geheimen Aufzeichnungen der Heiligen von Kalkutta. Hrsg. v. B. Kolodiej-
chuk. Miinchen 2007; T. Paul, Therese von Lisieux. Eine Liebende am Tisch der Ungldubigen, in: GuL
85 (2012), 304-309.

82



Glaube und Zweifel

selbst entscheiden” steht jedoch eine radikal individualisierte Vernunft. Die Din-
ge sind ,fiir mich” so oder so, und im Extremfall wird meine Entscheidung von
nichts weiter getragen als eben der Tatsache, dass es meine ist. Damit hat sie
aber kein grofieres Gewicht als die, ob ich lieber Vanille- oder Schokoladeneis
esse.’

Ingolf Dalferth hat diese Haltung als ,Cafeteria-Religion” bezeichnet und in
die sprechende Formel gefasst: ,Was Gott ist, bestimme ich!“® In der Metapho-
rik von Licht und Dunkel gesprochen, heifdt das: Das Licht, das mein Leben er-
leuchtet, kommt aus mir selbst. Es ist gerade keines, das von aufien an mich he-
rantritt: weder mit der Forderung, gehorsam etwas anzuerkennen, was ich nicht
verstehe, noch mit derjenigen, moglichst begriindet nachzuvollziehen, was mir
als Glaubensgestalt angeboten wird; und auch nicht als geschenktes Licht, das
seine ,Leuchtkraft” gerade daher gewinnt, dass es geschenkt und nicht selbst
angeziindet ist. Dementsprechend fraglich ist, wie tragfahig eine solche Glau-
benshaltung sein kann. Mir scheint, wir haben es hier weniger mit Licht oder
Dunkelheit als mit einem Nebel zu tun, in den man mit der eigenen Stirnlampe
hineinleuchtet, und dann wird es immer da ein wenig heller, wo man sich ge-
rade hinwendet — aber aus keinem anderen Grund als eben dem, dass man sich
dorthin wendet.

Meine Studierenden, die Religionslehrerinnen und Religionslehrer werden
wollen, fragen hédufig im Blick auf ein Gottesbild nicht, ob es wahr ist (und wie
sich das feststellen lief3e), sondern ob es fiir ihre zukiinftigen Schiilerinnen und
Schiiler hilfreich ist. Nun ist ein hilfreiches Gottesbild sicher eine gute Sache.
Die Frage ist allerdings, ob das allein ein ausreichendes Kriterium ist oder ob
wir dann nicht ein Gottes-Wunschbild verkaufen: So hitte ich Gott gerne. Aber
auch wenn ich noch so gerne einen Gott hitte, der mir wie eine Fee alle Wiin-
sche erfiillt, ein solcher Gott ist offensichtlich eine Illusion.

Zum Umgang mit Licht und Dunkel im Glauben

Die Uberlegungen wollten zeigen, dass die Metaphorik von Licht und Dunkel
kompliziertere Verhiltnisbestimmungen von Glaube und Zweifel ergibt, als man
im ersten Moment meinen mochte, aber auch interessantere und aufschlussrei-
chere. SchlieRen mdchte ich mit einigen wenigen Anmerkungen zum Umgang
mit Licht und Dunkel im Glauben, die sich daraus ergeben.

7 Vgl. ausfiihrlicher C. Taylor, Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt a. M. 1995.
8 I U. Dalferth, ,Was Gott ist, bestimme ich!” Reden von Gott im Zeitalter der ,Cafeteria-Religion”, in:
J. Beutler / E. Kunz (Hrsg.), Heute von Gott reden. Wiirzburg 1998, 57-77.

83



Reflexion

1. Dankbar sein fiir das Licht des Glaubens
Diese Dankbarkeit entsteht aus der Anerkenntnis, dass mein Glauben im Tief-
sten nicht ,meiner” ist, dass sein Licht nicht aus mir kommt. Bei aller Wert-
schiatzung des Zweifels und des kritischen Fragens scheint mir doch, dass es
weder naiv noch verboten ist, dankbar zu sein, wenn einem wirklich eine le-
benstragende und lebensbestimmende Gewissheit geschenkt ist.’

2. Nach dem Licht suchen — mdoglicherweise auch mit dem Mittel des Zweifels Glau-
bensgewissheit wird nicht dauerhaft tragen, wenn man sie lieber im Halbdun-
klen ldsst, weil man fiirchtet, dass sie das Licht nicht aushalten kdnnte. Die
Operationslampe des kritischen Fragens, des Zweifels, mag Héasslichkeiten zu
Tage fordern. Aber wer heute glaubt, muss seinen Glauben vertreten konnen,
und ein solcher vertretbarer Glaube kann sich nicht in romantischen Kerzen-
schein zuriickziehen.

3. Mit der Dunkelheit rechnen
Die geistliche Tradition sagt uns, dass Dunkelheit im Glauben keine Ausnahme
und kein Unfall ist, sondern etwas, womit schlicht zu rechnen ist. Und das gilt
umso mehr, wenn dieser Glaube keine allgemein geteilte kulturelle Selbstver-
standlichkeit mehr ist. Die niichterne Anerkenntnis der Dunkelheit ist gewis-
sermafien die Schwester der Dankbarkeit fiir das Licht.

4. Die Dunkelheit fragen: Was bist du?

Zugleich lohnt es sich, diese Dunkelheit zu fragen: Was genau bist du? Nicht
nur die Metapher ist mehrdeutig, wie wir gesehen haben. Auch die Erfahrung
und ihre (von ihr gar nicht zu trennende) Interpretation kann es sein. Glau-
bensdunkel muss kein Zweifel sein. Wer das Dunkel als geistlichen Reinigungs-
prozess versteht, mag darunter leiden, aber nicht in der Versuchung sein, sich
vom Glauben abzuwenden. Aber es kann auch ein Dunkel des tiefgreifenden
Zweifels sein: weil mein Gottesbild nicht mehr trdgt; weil ich von der Kirche
zutiefst enttduscht wurde; weil ich angesichts von Leiderfahrungen an Gott
irre werde; weil seine schweigende Abwesenheit mich zweifeln ldsst, dass er
mehr ist als ein Wunschbild.

,Dunkelheit” und , Licht” im Glauben kdonnen also durchaus Verschiedenes sein
und brauchen dementsprechend auch verschiedene Weisen, mit ihnen umzuge-
hen. Hier liegt vielleicht ein entscheidender Gewinn der Arbeit mit den Meta-
phern von Licht und Dunkel im Blick auf Glaube und Zweifel: Ihre Mehrdeutig-
keit setzt uns auf die Spur, dass es hier tatsachlich mehr zu deuten geben konnte.

9 Vgl. J. Werbick, Vergewisserungen im interreligiosen Feld (Religion — Geschichte — Gesellschaft, Bd.
49). Minster u.a. 2011, §10.

84



