
1	 Enzyklika Lumen fidei von Papst Franziskus an die Bischöfe, an die Priester und Diakone, an die 
gottgeweihten Personen und an alle Christgläubigen über den Glauben (Verlautbarungen des Apo­
stolischen Stuhls, Nr. 193). Bonn 2013. Bekanntermaßen hat Franziskus dabei ausdrücklich noch 
Überlegungen seines Vorgängers aufgenommen.

Licht und Dunkel
Metaphorische Annäherungen an Glaube und Zweifel

Licht und Dunkel, Glaube und Zweifel: Die Rollen scheinen eindeutig verteilt zu 
sein. Der Glaube gehört auf die Seite des Lichts, Zweifel ist Dunkelheit. „Lumen 
fidei – Licht des Glaubens“ hieß ganz folgerichtig auch die erste Enzyklika von 
Papst Franziskus.1 Aber ist es tatsächlich so einfach? Könnte es nicht sein, dass 
manchmal der Glaube nicht das Licht in der Dunkelheit, sondern selbst dunkel 
ist? Und was für ein Dunkel wäre das dann: ein Dunkel der Orientierungslosig­
keit? Ein Dunkel des beruhigten Schlafes? Ein Dunkel, in dem man Sterne be­
trachtet? Und ist umgekehrt wirklich der Zweifel immer dunkel? Kann er nicht 
etwas Erhellendes sein? Beruht nicht unser wissenschaftlicher Fortschritt gera­
dezu auf dem Zweifel, auf dem genaueren Hinschauen und Nachfragen, ob die 
Dinge wirklich so sind, wie sie sich auf den ersten Blick darstellen?  Licht und 
Dunkel dienen hier als Metaphern, die bestimmte Eigenschaften oder Funktio­
nen von Glaube und Zweifel beschreiben sollen. Sie sind sprechend, aber auch 
mehrdeutig. Die Aneinanderreihung von Fragen hat das bereits gezeigt. Ich 
möchte etwas genauer auf Glaube und Zweifel schauen und mir dabei diese 
Mehrdeutigkeit zunutze machen. 

Dunkler Glaube – zweifelsfrei?

In einem ersten Anlauf richtet sich der Blick auf zwei klassische Vorstellungen 
von „dunklem Glauben“, bei denen diese Dunkelheit gerade nichts mit Zweifel 

Reflexion

Veronika Hoffmann | Fribourg (CH)

geb. 1974, Dr. theol., Professorin für Dogma­
tik an der Universität Fribourg (CH)

veronika.hoffmann@unifr.ch

76



2	 C. Pesch, Glaubenspflicht und Glaubensschwierigkeiten (Theologische Zeitfragen, Bd. 5). Freiburg i. 
Br. 1908, 160.

3	 Vgl. aber auch Katechismus der Katholischen Kirche Nr. 156 f. u. 2088 f.

zu tun hat. Dabei wird sich zeigen, dass eine solche Verbindung von Dunkelheit 
mit Gewissheit des Glaubens auf ganz bestimmten Voraussetzungen aufruht – 
Voraussetzungen, die heute vielen Menschen nicht mehr zugänglich oder plau­
sibel sind. 

Licht des Glaubens, Dunkelheit der „Glaubensgeheimnisse“
Die Rede von der Dunkelheit des Glaubens ist keineswegs neu. Man findet sie in 
älteren Beschreibungen der Eigenschaften des Glaubens ganz ausdrücklich. Zu 
diesen Eigenschaften zählt typischerweise, dass der Glaube gewiss, frei und ver­
nünftig sei – und eben dunkel. Das ist auf den ersten Blick eine überraschende 
Aufzählung. Die Dunkelheit scheint nicht recht hineinzupassen. Christian 
Pesch erklärt dazu Anfang des 20. Jahrhunderts: „Der Glaube ist ein Licht; und 
doch soll er dunkel sein? Allerdings; und zwar ist die Dunkelheit eine so wesent­
liche Eigenschaft des Glaubens, dass er ohne dieselbe aufhören würde, Glaube 
zu sein. (...) Der Glaube ist (...) zugleich Licht und Dunkelheit, aber selbstver­
ständlich nicht unter der gleichen Rücksicht. Ein Licht ist er, insofern er uns in 
den Besitz von Wahrheiten setzt, die uns sonst verborgen oder weniger sicher 
wären; dunkel ist er, insofern er uns geheimnisvolle Wahrheiten verbürgt, ohne 
den Schleier von denselben zu lüften und ohne uns eine Einsicht in das innere 
Wesen der geoffenbarten Lehren zu vermitteln.“2 Dunkel an diesem Glauben 
sind also manche seiner Inhalte, weil sie unsere Erkenntnisfähigkeit überschrei­
ten – z.B. die Trinität oder die Gegenwart Christi in der Eucharistie. Hier gibt 
es Erklärungsversuche, aber wir erreichen keine „Einsicht in das innere Wesen“ 
solcher „Glaubensgeheimnisse“. Zugleich sind diese Glaubensgeheimnisse ab­
solut glaubwürdig verbürgt, so dass nicht der geringste Grund zum Zweifel be­
steht: verbürgt durch Jesus Christus, durch die biblische Offenbarung, durch die 
Lehre der Kirche. 

Glaube ist in dieser Vorstellung nicht ein Licht in dem Sinn, dass man alles 
versteht. Vielmehr würde absolutes Verstehen sogar Glauben ausschließen, weil 
man dann eben wüsste und nicht mehr glauben müsste. Es ist das Licht der Kir­
che, dem man sich anvertraut und das einen im Dunkel des Glaubens führt. 
Deshalb ist ein solcher Glaube kein ungewisser Glaube, sondern im Gegenteil 
absolut gewiss. Gott hat seine Wahrheit der Kirche geoffenbart, und deshalb ist 
der Glaube unbedingt wahr, auch wenn ich es möglicherweise nicht verstehe. 
Seinen Glauben in Zweifel zu ziehen, ist unbegründet, unvernünftig, ja: Sünde. 
Insbesondere die katholische Theologie des 19. und beginnenden 20. Jahrhun­
derts hat das stark gemacht.3

77

Glaube und Zweifel



4	 Vgl. Johannes vom Kreuz, Die Dunkle Nacht. Vollständige Neuübersetzung. Hrsg. u. übers. v. U. 
Dobhan OCD / E. Hense / E. Peeters OCD (Sämtliche Werke, Bd. 1). Freiburg i. Br. u.a. 41999.

Dunkler Glaube, geblendet vom überhellen Licht Gottes 
Ein zweiter Bereich, in dem von einer Dunkelheit des Glaubens gesprochen 
wird, ist derjenige der geistlichen Erfahrung. Hier ist Glaube dunkel, wenn ihm 
die spürbare Nähe Gottes, der „Trost“ im Gebet abhandengekommen ist. Wie­
der rührt also die Dunkelheit des Glaubens aus unserer mangelnden Fähigkeit, 
Gott zu erkennen. Aber diesmal geht es nicht um die Schwierigkeit, Konzepte 
wie die Trinitätslehre intellektuell zu entschlüsseln. Bei Johannes vom Kreuz 
z.B. ist es eine praktische Erkenntnis: Wenn das geistliche Leben angenehm ist, 
besteht die Gefahr, dass wir diese angenehmen Erfahrungen suchen, aber nicht 
Gott selbst bzw. sie mit Gott verwechseln. Deshalb geschieht es, dass Gott sich 
unserer Erfahrbarkeit entzieht. Er erinnert uns daran, dass er größer ist als alle 
Erfahrung und alles Denken und dass er um seiner selbst willen gesucht werden 
will.4 Wie im ersten Fall, so ist auch hier die Dunkelheit nicht unbedingt eine 
des Zweifels. Ich kann Trockenheit im Gebet oder das Gefühl der Abwesenheit 
Gottes erfahren, ohne an ihm zu zweifeln. 

Dunkler, fragwürdiger Glaube
Hingegen scheint mir, dass heute der Glaube vielfach dunkel ist, insofern er in 
einer neuen Weise fragwürdig geworden ist. Können wir heute noch mit Leich­
tigkeit sagen: Es gibt zwar Vieles, was ich im Glauben nicht verstehe, aber die 
Kirche wird schon Recht haben? Jedenfalls ist diese Antwort längst nicht mehr 
allen verfügbar, auch nicht allen, die ernsthaft glauben und suchen. Muss ich 
nicht selbst verstehen können, was ich glaube, weil ich es auch selbst vertreten 
muss?

Und können wir eine Abwesenheit Gottes so eindeutig wie die geistliche Tra­
dition als „göttliche Pädagogik“ lesen, als Reinigungsprozess, der mich von mei­
nen frommen Gefühlen weg und stärker auf Gott selbst hin orientieren soll? 
Drängt sich nicht die Frage auf, woher ich eigentlich die Zuversicht nehme, dass 
Gott sich nur entzieht? Vielleicht ist er nicht? Vielleicht ist mein Glaube nur die 
Projektion meiner Wünsche, und wenn die Projektion zusammenbricht, bleibt 
nicht ein immer größerer und deshalb nicht erfahrener Gott übrig, sondern die 
Einsicht, dass da außer meinem Gottes-Wunschbild nichts war?

Gestalten von Glaubens-Dunkelheit, die mit Glaubens-Gewissheit zusam­
mengehen, gibt es sicher auch heute noch. Aber sie decken längst nicht mehr 
das ganze Spektrum ab. Vielmehr sind solche Lesarten des Dunkels selbst hin­
terfragbar geworden. Das hat damit zu tun, dass sich die Gestalt des Glaubens 
erheblich geändert hat. Der grundlegende Zweifel liegt heute kulturell und ge­
sellschaftlich viel näher als früher: Viele Menschen glauben nicht oder glauben 

Reflexion

78



5	 Vgl. hierzu die monumentale Analyse von C. Taylor, Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt a. M. 2009. 
Hinführend: V. Hoffmann, Anders glauben. Über veränderte Bedingungen des Glaubens, in: GuL 90 
(2017), 272–280.

anders, und zwar nicht irgendwelche fremde Menschen in fernen Ländern, son­
dern in unserem unmittelbaren Umfeld. Mindestens zum Teil tun sie das mit 
guten Argumenten und in überzeugender Weise. In manchen Kontexten, bei­
spielsweise in Ostdeutschland, aber auch in bestimmten gesellschaftlichen Krei­
sen ist inzwischen der Glaube die Randperspektive, Nichtglaube die „Standard­
option“.5 Davon kann der Glaube nicht unberührt bleiben. Die Religionskritik 
stellt eine ziemlich ernst zu nehmende Konkurrenz zu traditionellen Interpre­
tationen von Glaubensdunkel dar. Man kann das zum Beispiel an der Theodi­
zeefrage sehen. Wie kann es sein, dass es so schrecklich viel Leid auf der Welt 
gibt, wenn Gott gütig und allmächtig ist? Schon seit biblischen Zeiten ringen 
Menschen damit. Der Antwortversuche sind viele. Aber einer ist relativ neu: 
dass dieser gütige und allmächtige Gott nicht existiert. Das war für die Bibel 
nicht denkbar und war es auch für weite Strecken der europäischen Religionsge­
schichte nicht. Heute hingegen ist es nur allzu naheliegend.

Es hat sich also etwas verändert im Blick auf Glaube und Zweifel, und ich 
meine, dass man mit der Metaphorik von Licht und Dunkel etwas von dieser 
Veränderung einfangen kann. Schauen wir also in einem zweiten Durchgang 
etwas genauer hin. Sieben Varianten des Verhältnisses von Glaube und Zweifel, 
Licht und Dunkel werde ich im Folgenden kurz skizzieren – sechs echte und 
eine scheinbare.

Glaube und Zweifel in der Metaphorik von Licht und Dunkel

Glaube als Licht
Wir haben von der Dunkelheit des Glaubens gesprochen, aber natürlich und 
zuerst gibt es auch das Licht des Glaubens. Wenn Glaube nicht zumindest auch 
Licht wäre und Licht gäbe, wären Glaubende ja komische Gestalten: Wer ließe 
sich auf eine Weltperspektive ein, die keinerlei Orientierung zu geben vermöch­
te? Dieses Licht ist dabei, soviel ist aus unseren ersten Reflexionen schon deut­
lich geworden, nicht unbedingt das Licht eines umfassenden Wissens, sondern 
das Licht einer grundlegenden Orientierung. Es ist nicht die Stirnlampe unserer 
Erkenntnis und unseres Könnens, die uns leuchtet, sondern ein Licht, von dem 
wir bekennen, dass es von anderswo her kommt. Die Quelle dieses Lichtes ist 
zugleich das Ziel: Glaubende vertrauen darauf, aus Gottes Licht zu kommen und 
in sein Licht zu gehen. Sie vertrauen auf einen Gott, der Licht ist und mit sei­
nem Licht das Leben erleuchtet: „Der HERR, mein Gott, macht meine Finsternis 
hell.“ (Ps 18,29) Die Kirchenkonstitution des 2. Vatikanums Lumen gentium wen­
det diese Figur des Lichts, das wir nicht aus uns haben, auf das Verhältnis von 

79

Glaube und Zweifel



Christus und Kirche an, wenn sie zu Beginn programmatisch erklärt: „Christus 
ist das Licht der Völker“ und es ist „seine Herrlichkeit, die auf dem Antlitz der 
Kirche widerscheint“ (LG 1). Die Kirche ist also wie der Mond, der leuchtet, weil 
die Sonne ihn anleuchtet. Wenn der Glaube Licht ist, dann ist er gewissermaßen 
ein solches Mondlicht, ein empfangenes Licht.

Dunkelheit und Bezweifelbarkeit von Glaubensinhalten
Mit einem solchen Glaubens-Licht ist Dunkelheit im Sinn einer Unverständlich­
keit mancher inhaltlicher Aspekte des Glaubens durchaus verträglich. Offenba­
rung ist nicht die ultimative Information über Gott, sein Wesen und seine Pläne, 
sondern wesentlich „Selbstmitteilung Gottes“: seine Zuwendung zu uns und 
unsere Teilhabe an seinem Leben. Diese Teilhabe hebt nicht die Begrenztheit 
unserer Erkenntnis auf, die daher rührt, dass Gott nicht einfach ein Teil unserer 
Welt ist und sich damit in den Kategorien unseres Verstandes nicht in gleicher 
Weise erfassen lässt wie etwas aus der Welt. Unser Nachdenken über Gott ist und 
bleibt ein „nachträgliches“ Denken, das versucht, den nahegekommenen Gott 
in bestimmten Bildern und Modellen zu fassen. Weil diese Modelle aus der Welt 
stammen, haben sie in der Anwendung auf Gott immer auch ihre Grenzen. Das 
anzuerkennen und deshalb in Sachen religiöser Erkenntnis mit Bescheidenheit 
aufzutreten, ist heute auch angesichts der Pluralität der Glaubensbekenntnisse 
dringender und naheliegender denn je. 

Dunkelheit geistlicher Nicht-Erfahrung 
Diese klassische Variante der Dunkelheit im geistlichen Leben ist nicht einfach 
obsolet. Weiterhin kann die Nacht der Nicht-Erfahrung Gottes dahin führen, sich 
nicht mehr auf einen erfahrenen Gott zu verlassen, sondern ganz und gar auf den 
geglaubten. In diesem, aber möglicherweise auch nur in diesem Sinn des Verlus­
tes der Erfahrung ist ein solcher Glaube dunkel.

Das heißt nicht, dass eine solche Nachterfahrung des Glaubens nicht auch 
eine Krisenerfahrung sein könnte. Diese Krise ist jedoch keine des Zweifels im 
engeren Sinn, sondern der Angst, dass Gott einen verlassen haben könnte, mög­
licherweise aufgrund eigener Schuld. Es ist also gewissermaßen eine „Beziehungs­
krise“, und entscheidend ist, dass jemand einem zur rettenden Deutung verhilft: 
Gott hat sich nicht abgewandt, sondern er will durch die Nacht sogar noch näher 
zu sich führen. So ist die Dunkelheit hier schmerzlich, aber letztlich nichts Nega­
tives. 

Aufklärerischer Zweifel, der die Dunkelheit des Glaubens erhellt
Ganz anders verhält es sich mit Licht und Dunkelheit, Glaube und Zweifel, wenn 
man der aufklärerischen Lichtmetapher folgt. Aus der Dunkelheit der Unmün­
digkeit und Unverständigkeit treten wir ins Licht, wenn wir nicht mehr blind 

Reflexion

80



Autoritäten folgen, sondern selbst denken. Unsere Vernunft ist das Licht, das das 
Dunkel von Aberglaube, Autoritätshörigkeit und religiöser Naivität erhellt. 

Dieses Licht des Zweifels hat sein Gutes. Man kann den Eindruck gewinnen, 
dass in Sachen Religion zu lange zu viel und zu sicher gewusst wurde. Kritik 
scheint dringend nötig, Zweifel eine wesentliche Haltung für einen aufgeklärten, 
modernen Menschen. Es kann freilich auch dazu führen, dass der Zweifel eine At­
titüde wird, in der ich mich einrichte. So kann ich in kritischer, leicht ironischer 
Distanz bleiben und muss mich weder positionieren noch engagieren. Grundsätz­
lich aber wird man dem Selbst-Denken wohl kaum die Berechtigung absprechen 
können. Wer heute glaubt, muss vertreten können, was er glaubt. Der bloße Ver­
weis auf Autoritäten genügt nicht mehr. 

Eine solche „Aufklärung“ kann es auch in der Entwicklung des eigenen Glau­
benslebens geben, insbesondere in den manchmal unbequemen Wegen von ei­
nem Kinderglauben, der doch wesentlich auf das Wort anderer hin glaubt, zu 
einem Erwachsenenglauben, der sich seinen eigenen Weg suchen muss. 

Zweifel angesichts der Pluralität und Fragwürdigkeit der Glaubenshaltungen 
Eine solche „Glaubens-Aufklärung“, so sehr sie sich des Zweifels bedient, zielt mö­
glicherweise wiederum auf Gewissheit: Ich kann vertreten, was ich glaube, und 
habe damit (wieder) festen Stand gewonnen. Aber eine zweite wesentliche Verän­
derung im heutigen Glaubenskontext stellt die Erreichbarkeit einer solchen Ge­
wissheit in Frage. Es gibt so viele Menschen um mich herum, die etwas anderes 
glauben, die die Welt anders sehen als ich. Warum sollte ausgerechnet mein Ver­
stand so besonders hell sein, dass er die Wahrheit findet, während viele andere 
im Dunkeln tappen? Intellektuelle Gewissheit in Glaubensfragen ist vor diesem 
Hintergrund heute schwer zu haben, vielleicht unmöglich, jedenfalls im Sinn ei­
ner unhinterfragten Selbstverständlichkeit. 

Das muss meines Erachtens nicht heißen, dass es gar keine Glaubensgewiss­
heit mehr geben kann, aber sie dürfte anders aussehen, sich ihrer grundsätzlichen 
Anfragbarkeit bewusster sein. Möglicherweise ist es eine Gewissheit, die sich im 
Lauf von Jahrzehnten der Erfahrung mit dem eigenen Glauben, seiner Praxis und 
seiner Reflexion einstellt. Eine solche Form von Gewissheit könnte man als eine 
eigene Gestalt von Licht verstehen, die vielleicht nicht mit großen Scheinwerfern 
zu vergleichen ist, dafür aber langfristig zuverlässig leuchtet und auch in einer 
auftretenden Dunkelheit noch Orientierung geben kann: „Ich bin in eine Krise 
geraten, in eine Dunkelheit des Glaubens, aber dieser Glaube hat mich jahrzehn­
telang getragen, deshalb werfe ich ihn jetzt nicht einfach über Bord.“

Dieses Verhältnis von Licht und Dunkelheit kann sich auch als gewissermaßen 
praktisch-existenzielle Seite dessen zeigen, was zuvor unter dem Stichwort der Be­
scheidenheit der Erkenntnis genannt wurde: Ich erkenne an, dass ich Gott weder 
in meinem Denken noch in meinem Leben einfangen und endgültig einordnen 

81

Glaube und Zweifel



6	 Vgl. C. Zaleski, The Dark Night of Mother Teresa, in: First Things (2003), 24–27; Mutter Teresa, 
Komm, sei mein Licht. Die geheimen Aufzeichnungen der Heiligen von Kalkutta. Hrsg. v. B. Kolodiej­
chuk. München 2007; T. Paul, Therese von Lisieux. Eine Liebende am Tisch der Ungläubigen, in: GuL 
85 (2012), 304–309.

kann. Ich muss damit rechnen, dass mein Glaube angefragt bleibt, weil Gott 
größer bleibt als alle Bilder und Konzepte, alles Erkennen und Erfahren.  

Geistliche Nacht als radikaler Gotteszweifel
Und schließlich scheint es, dass es auch im geistlichen Bereich eine neue Ge­
stalt von Nacht gibt, die mit den kulturellen Veränderungen zusammenhängt. 
Bei Thérèse von Lisieux und Teresa von Kalkutta, um die vielleicht prominen­
testen Beispiele zu nennen, verdichtet sich die „dunkle Nacht“ zu einer Gestalt 
von Krise, die Johannes vom Kreuz und die geistliche Tradition vor ihnen nicht 
kannten: den (bei beiden Frauen nur mit äußerstem Zögern und Schrecken for­
mulierten) Zweifel an der Existenz Gottes.6 Religiöse Nachterfahrungen lassen 
sich interpretieren und relativieren, wenn die Gewissheit des Glaubens anders­
wo herkommt – und eben darum ging es in der klassischen Interpretation der 
Dunkelheit. Auf die Gegenwart Gottes konnte man sich aufgrund einer höhe­
ren Autorität als der eigenen Erfahrung verlassen, sei es durch die Lehre der 
Kirche oder den Zuspruch des Evangeliums. Die Abwesenheit Gottes in der Er­
fahrung der Dunkelheit war also, so die von außen zugesagte Gewissheit, nur 
eine scheinbare. Aber jetzt gerät diese Interpretation selbst, dass es sich bei der 
Nachterfahrung um einen von Gott gewirkten Reinigungsprozess handle, mit 
in den Strudel des Verdachts. Auch eine Haltung ironisierender Distanz steht 
nicht zur Verfügung. Der Zweifel ist jetzt eine existenzielle Bedrohung. Denn 
es geht nicht um abstrakte Erkenntnisgrenzen oder die Freiheit eines kritischen 
Geistes, sondern der Zweifel greift etwas an, was mein Leben tragen soll. 

Der Nebel des „Das muss jeder für sich entscheiden“
Zu diesen sechs Varianten, wie Licht und Dunkel, Glaube und Zweifel zueinan­
der ins Verhältnis gesetzt werden, gesellt sich eine siebte, scheinbare. Ich kann 
aus der Einsicht in die Begrenztheit unserer Gotteserkenntnis auch den Schluss 
ziehen, dass es vielleicht gar nicht so sehr darauf ankommt, was in Sachen Re­
ligion für mehr als nur für mich wahr ist. Sondern „in Sachen des Glaubens 
muss jeder für sich selbst entscheiden“. Die Haltung sieht tolerant und aufge­
klärt aus. Aber von tatsächlich aufgeklärtem Vernunftgebrauch unterscheidet 
sie sich im Verständnis dieser Vernunft. Für die Aufklärung ist das Kriterium 
die allgemeine Vernunft, so dass sich im Idealfall etwas, das mir einsichtig ist, 
auch für alle anderen einsichtig machen lässt. Hinter der Rede vom „jeder muss 

Reflexion

82



selbst entscheiden“ steht jedoch eine radikal individualisierte Vernunft. Die Din­
ge sind „für mich“ so oder so, und im Extremfall wird meine Entscheidung von 
nichts weiter getragen als eben der Tatsache, dass es meine ist. Damit hat sie 
aber kein größeres Gewicht als die, ob ich lieber Vanille- oder Schokoladeneis 
esse.7

Ingolf Dalferth hat diese Haltung als „Cafeteria-Religion“ bezeichnet und in 
die sprechende Formel gefasst: „Was Gott ist, bestimme ich!“8 In der Metapho­
rik von Licht und Dunkel gesprochen, heißt das: Das Licht, das mein Leben er­
leuchtet, kommt aus mir selbst. Es ist gerade keines, das von außen an mich he­
rantritt: weder mit der Forderung, gehorsam etwas anzuerkennen, was ich nicht 
verstehe, noch mit derjenigen, möglichst begründet nachzuvollziehen, was mir 
als Glaubensgestalt angeboten wird; und auch nicht als geschenktes Licht, das 
seine „Leuchtkraft“ gerade daher gewinnt, dass es geschenkt und nicht selbst 
angezündet ist. Dementsprechend fraglich ist, wie tragfähig eine solche Glau­
benshaltung sein kann. Mir scheint, wir haben es hier weniger mit Licht oder 
Dunkelheit als mit einem Nebel zu tun, in den man mit der eigenen Stirnlampe 
hineinleuchtet, und dann wird es immer da ein wenig heller, wo man sich ge­
rade hinwendet – aber aus keinem anderen Grund als eben dem, dass man sich 
dorthin wendet.

Meine Studierenden, die Religionslehrerinnen und Religionslehrer werden 
wollen, fragen häufig im Blick auf ein Gottesbild nicht, ob es wahr ist (und wie 
sich das feststellen ließe), sondern ob es für ihre zukünftigen Schülerinnen und 
Schüler hilfreich ist. Nun ist ein hilfreiches Gottesbild sicher eine gute Sache. 
Die Frage ist allerdings, ob das allein ein ausreichendes Kriterium ist oder ob 
wir dann nicht ein Gottes-Wunschbild verkaufen: So hätte ich Gott gerne. Aber 
auch wenn ich noch so gerne einen Gott hätte, der mir wie eine Fee alle Wün­
sche erfüllt, ein solcher Gott ist offensichtlich eine Illusion. 

Zum Umgang mit Licht und Dunkel im Glauben

Die Überlegungen wollten zeigen, dass die Metaphorik von Licht und Dunkel 
kompliziertere Verhältnisbestimmungen von Glaube und Zweifel ergibt, als man 
im ersten Moment meinen möchte, aber auch interessantere und aufschlussrei­
chere. Schließen möchte ich mit einigen wenigen Anmerkungen zum Umgang 
mit Licht und Dunkel im Glauben, die sich daraus ergeben. 

7	 Vgl. ausführlicher C. Taylor, Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt a. M. 1995.
8	 I. U. Dalferth, „Was Gott ist, bestimme ich!“ Reden von Gott im Zeitalter der „Cafeteria-Religion“, in: 

J. Beutler / E. Kunz (Hrsg.), Heute von Gott reden. Würzburg 1998, 57–77. 

83

Glaube und Zweifel



9	 Vgl. J. Werbick, Vergewisserungen im interreligiösen Feld (Religion – Geschichte – Gesellschaft, Bd. 
49). Münster u.a. 2011, §10.

1.	Dankbar sein für das Licht des Glaubens
	 Diese Dankbarkeit entsteht aus der Anerkenntnis, dass mein Glauben im Tief­

sten nicht „meiner“ ist, dass sein Licht nicht aus mir kommt. Bei aller Wert­
schätzung des Zweifels und des kritischen Fragens scheint mir doch, dass es 
weder naiv noch verboten ist, dankbar zu sein, wenn einem wirklich eine le­
benstragende und lebensbestimmende Gewissheit geschenkt ist.9

2. 	Nach dem Licht suchen – möglicherweise auch mit dem Mittel des Zweifels Glau­
bensgewissheit wird nicht dauerhaft tragen, wenn man sie lieber im Halbdun­
klen lässt, weil man fürchtet, dass sie das Licht nicht aushalten könnte. Die 
Operationslampe des kritischen Fragens, des Zweifels, mag Hässlichkeiten zu 
Tage fördern. Aber wer heute glaubt, muss seinen Glauben vertreten können, 
und ein solcher vertretbarer Glaube kann sich nicht in romantischen Kerzen­
schein zurückziehen.

3. 	Mit der Dunkelheit rechnen
	 Die geistliche Tradition sagt uns, dass Dunkelheit im Glauben keine Ausnahme 

und kein Unfall ist, sondern etwas, womit schlicht zu rechnen ist. Und das gilt 
umso mehr, wenn dieser Glaube keine allgemein geteilte kulturelle Selbstver­
ständlichkeit mehr ist. Die nüchterne Anerkenntnis der Dunkelheit ist gewis­
sermaßen die Schwester der Dankbarkeit für das Licht.

4. Die Dunkelheit fragen: Was bist du?
	 Zugleich lohnt es sich, diese Dunkelheit zu fragen: Was genau bist du? Nicht 

nur die Metapher ist mehrdeutig, wie wir gesehen haben. Auch die Erfahrung 
und ihre (von ihr gar nicht zu trennende) Interpretation kann es sein. Glau­
bensdunkel muss kein Zweifel sein. Wer das Dunkel als geistlichen Reinigungs­
prozess versteht, mag darunter leiden, aber nicht in der Versuchung sein, sich 
vom Glauben abzuwenden. Aber es kann auch ein Dunkel des tiefgreifenden 
Zweifels sein: weil mein Gottesbild nicht mehr trägt; weil ich von der Kirche 
zutiefst enttäuscht wurde; weil ich angesichts von Leiderfahrungen an Gott 
irre werde; weil seine schweigende Abwesenheit mich zweifeln lässt, dass er 
mehr ist als ein Wunschbild. 

„Dunkelheit“ und „Licht“ im Glauben können also durchaus Verschiedenes sein 
und brauchen dementsprechend auch verschiedene Weisen, mit ihnen umzuge­
hen. Hier liegt vielleicht ein entscheidender Gewinn der Arbeit mit den Meta­
phern von Licht und Dunkel im Blick auf Glaube und Zweifel: Ihre Mehrdeutig­
keit setzt uns auf die Spur, dass es hier tatsächlich mehr zu deuten geben könnte. 

Reflexion

84


