Der gute Zweifel

Nikolaas Sintobin SJ | Amsterdam

»Internetpriester”
Website: nikolaassintobin.blogspot.com

Der gute Zweifel

Uber seine Rolle bei Ignatius'

Ein Merkmal unserer Kultur ist, dass wir uns schwer tun mit Unsicherheit. Der
wissenschaftliche Fortschrittsgedanke fiihrt uns zu der Annahme, dass jedes Pro-
blem geldst werden kann. Sicherheit, Eindeutigkeit und Kontrolle stehen auf der
Werteskala unserer postmodernen Gesellschaft ganz oben. Die Losungen von Pro-
blemen sollten am liebsten sofort erfolgen. Im Cyberzeitalter gehort es zur Nor-
malitdt, dass mit einem Knopfdruck die allmédchtigen Logarithmen die jeweilige
Losung finden: Der Computer wird es schon richten. Populisten machen es noch
einfacher, indem sie schwarz-weify Antworten produzieren, die alle Probleme aus
der Welt schaffen. Sehr einladend - auf kurze Sicht! Wir wissen, dass dies eigent-
lich Unsinn ist. Leicht lassen wir uns aber mitreiffen durch diese komfortable Ar-
gumentation. In abgewandelter Form ist dieses Phidnomen auch in kirchlichen
Kreisen zu finden. Denken wir nur an die Auseinandersetzungen anldsslich der
auflerordentlichen Synode tiber die Familie. Es liegt dann nahe, dass das Wort
»~Zweifel” einen unangenehmen Unterton erhilt. Zweifeln wird zum Synonym fiir
Unentschlossenheit, Unvermdégen und Angst — kurz, wer zweifelt, ist ein Loser.

Darfst du als Christ(in) zweifeln?

In vielen christlichen Kreisen hat seit alters her das Wort ,Zweifel” eine proble-
matische Deutung. Wer wirklich glaubt, kennt keinen Zweifel. Oder anders: Wer
aus der Wahrheit lebt, hat fiir alle Fragen eine klare und deutliche Antwort. Ist
das aber wirklich so? Ist ein authentischer Glaube tatsachlich unvereinbar mit ei-
ner Zweifelserfahrung? Hat die Mitgliedschaft in der katholischen Kirche zur Fol-
ge, dass jegliche Unklarheit endgiiltig verschwindet oder, noch deutlicher, dass
die Antwort auf jede Frage schon von vornherein gegeben ist? In der Begegnung

1 Quelle: N. Sintobin, De goede twijfel, in: Cardoner 36 (2017), 39-46; Ubersetzung: Ludger van Ber-
gen SJ, Bearbeitung: Christoph Benke.

85



Reflexion

mit einer Gruppe polnischer Jesuiten wahrend des Weltjugendtages in Krakau
(30. Juli 2016) stellte Papst Franziskus folgende Uberlegung iiber die Existenz vie-
ler ,Graunuancen®, die das Lernen von Unterscheidung notwendig machen, an:
,Ich bitte euch, mit Seminaristen zu arbeiten. Gebt ihnen insbesondere, was wir
aus den Exerzitien empfangen haben: die Weisheit der Unterscheidung. Manche
Projekte in der Priesterausbildung, die allzu klar und genau sind, bewahren das
Risiko einer Ideensammlung mit der Konsequenz einer Praxis aufgrund von stren-
gen Grenzen und Kriterien, die aber die konkrete Situationen nicht berticksichti-
gen (...). Heute muss die Kirche wachsen (...) in der Fahigkeit zur Unterscheidung!
Zukiinftige Priester miissen nicht nur mit allgemeinen und abstrakten Ideen
ausgeriistet werden (...), sondern sie sind auszubilden mit Riicksicht auf eine ver-
feinerte Unterscheidung der Geister. So erst werden sie den Menschen helfen
konnen in ihrem konkreten Leben. Dies muss dir klar sein: Im Leben ist nicht al-
les schwarz auf weif} (...). Das Wichtigste im Leben sind die Graunuancen. Es geht
nun darum, unterscheiden zu lernen in diesem Graubereich.”

Diese Empfehlung von Papst Franziskus konnen auch wir beherzigen, indem
wir nachspiiren, wie Ignatius selber mit den Graunuancen umging, die er in sei-
ner tiaglichen Arbeit vorfand. Als erster Generaloberer der Gesellschaft Jesu muss-
te er tagein und tagaus komplizierte Dokumente bearbeiten, Knoten 16sen und
Leitlinien bestimmen. Ignatius entwickelte hierfiir eine spirituelle Pddagogik, auf
die Franziskus hinweist: die Unterscheidung der Geister.

Ignatius von Loyola: Praxis der Unterscheidung

1552 bekam Ignatius die Nachricht, dass Papst Julius III. und Kaiser Karl V. woll-
ten, dass Francisco de Borja Kardinal werden sollte. Francisco, ehemals Herzog
von Gandia, war als junger Witwer in die Gesellschaft Jesu eingetreten. Papst und
Kaiser wiinschten, er moge seine Regierungserfahrung der Weltkirche zur Verfi-
gung stellen. Nach griindlicher Recherche des Dokuments mit seinen Ratgebern
kam Ignatius zur Einsicht, dass es fiir beide Antworten - ja oder nein — gediegene
Argumente gab. Als Generaloberer musste er den Knoten l6sen, der in hohem
Mafie ein Problem der verschiedensten Grauthemen war. Am 5. Juni schrieb er
einen Brief an Francisco de Borja. Er beschreibt den Verlauf des Unterscheidungs-
prozesses, der es ihm ermoglichte, die Kardinalsernennung abzulehnen: ,In Be-
zug auf den (Kardinals-)Hut schien mir, sollte ich Euch einige Rechenschaft geben
uber das, was in mir vorgegangen ist (...). Als mir als sichere Sache mitgeteilt wur-
de, dass der Kaiser Euch benannt hatte und der Papst einverstanden war, Euch
zum Kardinal zu machen, hatte ich sogleich diese Gewissheit (...) zu hindern,
worin ich kann. Da ich aber dennoch (...) des gottlichen Willens nicht sicher
wat, gab ich die Anordnung im Haus, dass drei Tage alle Priester zelebrieren und
alle Laien Gebete halten, damit ich in allem zur grofleren gottlichen Ehre gefiihrt

86



Der gute Zweifel

werde. In dieser Zeit der drei Tage verspiirte ich in mir, wiahrend ich einige Stun-
den nachdachte (...), dass gewisse Befiirchtungen kamen bzw. nicht jene Freiheit
des Geistes, um zu sprechen und diese Sache zu hindern (...): ,Wie weif3 ich, was
Gott unser Herr tun will?’ Ich fand in mir keine voéllige Sicherheit darin, es zu
hindern. Zu anderer Zeit, wenn ich mich zu meinen gewohnten Gebeten begab,
verspiirte ich in mir, dass sich diese Befiirchtungen entfernten. Indem ich mit
diesem Ansuchen verschiedene Male ging, (...) fand ich mich schlieflich am drit-
ten Tag im gewohnten Gebet und seitdem immer mit einem so klaren Urteil und
einem (...) so freien Willen, was an mir liegt, vor dem Papst und den Kardinélen
zu verhindern, dass ich es, wenn ich es nicht tate, (...) Gott unserem Herrn keine
gute Rechenschaft tiber mich ablegen wiirde, vielmehr eine ganzlich schlechte.”?

In seinem Brief verwendet Ignatius das Wort , Zweifel” nicht. Dennoch kon-
nen wir daraus drei wichtige Aspekte ableiten tiber die Weise, wie Ignatius mit
der Zweifelserfahrung umgeht.

Das Nicht-Wissen als Ausgangspunkt

Im zweiten Abschnitt seines Briefes stellt Ignatius bei sich selbst einen Mangel

an innerer Freiheit fest, um einen Standpunkt einzunehmen. Hiermit verweist

er auf die Tugend der Indifferenz. Er umschreibt die Indifferenz, die nichts mit
Apathie zu tun hat, im ,Prinzip und Fundament”, als jene Meditation, die den
Anfang der Exerzitien ausmacht: ,Deshalb ist es notig, dass wir uns gegeniiber al-
len geschaffenen Dingen in allem, was die Freiheit unserer Entscheidungsmacht
gestattet und ihr nicht verboten ist, indifferent machen. Wir sollen also nicht un-
sererseits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit; Reichtum als Armut; Ehre als
Ehrlosigkeit; langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst, indem
wir allein wiinschen und wahlen, was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt, zu dem wir
geschaffen sind.”?

Notwendiger Ausgangspunkt, um unterscheiden zu konnen im Hinblick auf
das Treffen einer Entscheidung, ist eine grof3tmogliche innere Offenheit, Frei-
heit oder Verfiigbarkeit. Im Rahmen unserer Problematik kann man tiber ein
Wachsen in der Haltung des Nichtwissens sprechen: eine innere Einstellung, die
dafiir sorgt, dass du so weit wie moéglich unabhéngig bist von deinen eigenen
spontanen Neigungen, Vorziigen und Empfindungen. Positiv formuliert: eine be-
wusste Haltung des Gehorsams gegeniiber dem, was der Geist Gottes dir eingeben
will, auch wenn dies differiert zu dem, wozu du dich spontan hingezogen fiihlst.
Diese geistliche Indifferenz ist fiir Ignatius die Grundbedingung, um tiberhaupt
entscheiden zu konnen. Sie bedeutet das Freikommen von deinen Sicherheiten

2 Deutsche Werkausgabe 1, 413-414.
3 GU 23, zit. n. Deutsche Werkausgabe 11, 110.

87



Reflexion

und Anhédnglichkeiten, die Akzeptanz, nicht im Voraus zu wissen, wohin die Un-
terscheidung dich fithren wird.

Der dynamisierende Zweifel

Bereits jetzt ist klar: Im Brief geht es Ignatius ganz und gar um den Unterschei-
dungsprozess. Ignatius beschreibt detailliert seinen mit Mithen verbundenen
Weg von innerer Unsicherheit zur Sicherheit. Die ausfiihrliche Wiedergabe des
Hin-und-Her-Schwankens zwischen Angst und Ruhe klingt fiir moderne Ohren
etwas ungewohnt. Fir Ignatius erscheint dies eigentlich normal und glaub-
wiirdig. Er erwdhnt die Existenz von inhaltlichen, objektiven Argumenten fiir
oder wider die Kardinalsernennung, aber er gibt keine Details an. Er betrachtet
die Wiedergabe der Entwicklung seiner Entscheidung, also das Erwdhnen sei-
nes Zweifels, als ungleich relevanter. Nicht, dass er den Zweifel zu einem Ideal
erhebt; aber dem Zweifel Raum zu geben, ist Zeichen eines inneren Prozesses,
der vom eigenen Sicherheitsbediirfnis befreit und den Geist fiir das Verlangen
Gottes offnet. In dieser Hinsicht kann man annehmen, dass der Zweifel wie ein
Motor ist, der es ermoglicht, zu guter Letzt bei Gottes Willen zu landen. Etwas
Ahnliches finden wir im Schrifttum des hl. Peter Faber, des Mitgriinders der Ge-
sellschaft Jesu. Er schreibt an geistliche Begleiter, dass die Abwechslung von Kraft
und Schwiche, Licht und Finsternis dem geistlichen Wachstum zutrdglicher sei
als ein fortwahrender Verbleib im Zustand des Trostes. Faber gibt selbst Anlei-
tungen, um diese geistliche Auseinandersetzung gezielt hervorzurufen.

Zweifel und Demut

Die letztendliche Entscheidung, die den Zweifel beendet, ist eher ein Fall der
Gnade als des personlichen Verdienstes. Es geht hier um das betende Unterschei-
den des Verlangens oder des Willens Gottes selbst. Diese Erkenntnis des gottli-
chen Willens ist etwas, das du empfangst. Nach drei Tagen stellt Ignatius fest (in
seinem Brief bentitzt er das mehr passive Wahrnehmen), dass es so weit ist. Un-
terscheiden ist also eine Ubung, um demiitig aus der Hand zu geben und mutig
offen zu sein fiir das Unbekannte. Sie ist eine Schule, um Gott die Fithrung zu
iiberlassen. Er ist es dann auch, der Ruhe und Sicherheit herbeifiihrt. Die Lektiire
dieses bemerkenswerten Briefs eroffnet uns drei Einsichten hinsichtlich der Frage
nach dem Stellenwert des Zweifels in der ignatianischen Unterscheidung:
1. Das Nichtwissen, eine Geisteshaltung, die fiir den modernen Menschen noch
problematischer als Zweifel ist, kommt vor dem Zweifel.
2. Der Zweifel, die unangenehme Abwechslung von entgegengesetzten Gemiits-
lagen, ist ein wichtiger Indikator, ob der Geist im Laufe des Unterscheidungs-
prozesses, dessen Motor der Zweifel ist, wirksam ist oder nicht.

88



Der gute Zweifel

3. Geht der Zweifel in eine dauerhafte Gemiitsruhe tiber, ist dies nicht Verdienst,
sondern eine nicht vorhersagbare Gnade, die empfangen wird. Nur durchge-
haltene Demut gestattet es, den Zweifel endgiiltig hinter sich zu lassen.

Drei Methoden, um eine Wahl zu treffen, mit oder ohne Zweifel

Der oben beschriebene Fall zeigt deutlich auf, dass in der ignatianischen Unter-
scheidung Zweifel — die Facetten der Graupalette — nicht so sehr ein Problem ist,
sondern ein vertrauter Aspekt der Dynamik in der Unterscheidung. Ignatius ver-
wendet hier iibrigens eine spirituelle Pddagogik, die dafiir sorgt, dass der Zweifel
eine Dynamik und keine Blockade beinhaltet. Aber die Frage ist, ob der Zweifel
notwendiger Durchgang ist, um zu einer Entscheidung zu kommen. Auch hierin
gibt uns der Brief einige Anweisungen. Dies gilt selbstverstdndlich auch fiir das
Exerzitienbiichlein, wo es in den Nummern 175-177 um das Treffen einer Wahl
geht. Ignatius unterscheidet drei Methoden (er nennt sie , Zeiten”), um eine ge-
sunde und gute Wahl zu treffen: , 175 Die erste Zeit ist: Wann Gott, unser Herr,
den Willen so bewegt und anzieht, dass diese fromme Seele dem Gezeigten folgt,
ohne zu zweifeln noch zweifeln zu konnen; so wie es der hl. Paulus und der hl.
Matthdus getan haben, als sie Christus, unserem Herrn, nachfolgten. 176 Die
Zweite: Wann man genug Klarheit und Erkenntnis gewinnt aus Erfahrung und
Trostungen und Trostlosigkeiten und aus Erfahrung der Unterscheidung verschie-
dener Geister. 177 Die dritte Zeit: Wann die Seele nicht von verschiedenen Gei-
stern getrieben wird und ihre nattirlichen Fihigkeiten frei und ruhig gebraucht.”*

Die Wahl ohne Zweifel

Die erste Methode ist die stirkste und aulergewohnlichste. Es ist das einzige Mal,
dass Ignatius das Wort Zweifel beniitzt, nur um zu sagen, dass bei dieser Gelegen-
heit die Moglichkeit des Zweifels ausgeschlossen ist. Es handelt sich hier um eine
Wahl, die direkt und unmittelbar von Gott eingegeben wird. Sie fiihrt zu einer
absoluten Sicherheit, die die betroffene Person nur feststellen kann. Diese Form
der Entscheidung kann nicht induziert werden. Sie ist pure Gnade. So kannte ich
einen Mann, der vor dreiflig Jahren wihrend der Exerzitien eine Wahl der ersten
Zeit ,empfing” — eine Entscheidung fiir das Ordensleben. Sein Weg war nicht
leicht, aber ungeachtet vieler Priifungen zweifelte er nie an der Echtheit seiner
Berufung. Im ersten Paragraphen seines Briefes steht, dass der Anfang seiner Ent-
scheidungsdynamik nahe bei der ersten Zeit lag: , Ich hatte sogleich diese Gewiss-
heit oder diesen Geist, zu hindern, wo ich kann.” Ignatius beschreibt eine unmit-
telbare Erfahrung, die ihn ganz bewegt. Aber doch nicht so sehr, dass alle Zweifel
verschwunden wéren. Darauf geht er tiber zu der zweiten Methode.

4 Deutsche Werkausgabe 11, 176.

89



Reflexion

Die Wahl durch den Zweifel hindurch

Die zweite Methode, auch affektive Waage genannt, ist die meist angewendete
Methode. Ignatius betrachtet diese zweite Methode als die meist zuverldssige und
y,normale” Methode. Diese wendet er fiir seine Unterscheidung in der Sache Borja
an. Kurz zusammengefasst bedeutet es, dass man andédchtig die verschiedenen Ge-
miitsbewegungen betrachtet (Trost — Trostlosigkeit), die sich im betenden Herz
anbieten bei der Betrachtung der moglichen Wahlen. Diese zweite Zeit ist not-
wendigerweise mit Zweifel verbunden. Der Wechsel oder das gleichzeitige Auf-
kommen von gegensédtzlichen Gefiihlen verlangt eine Indifferenz hinsichtlich
des Ergebnisses. Auch Geduld und Vertrauen sind gefragt. So wie es Ignatius in
diesem Fall beschreibt, ist es oft so, dass nach einiger Zeit der Zweifel der Ruhe
und Sicherheit weicht hinsichtlich einer der Optionen oder eines anderen, nicht
vorhergesehenen Weges, der sich in der Betrachtung kundtut. Wenigstens gibt es
dann ein hohes Maf} an Trost bei einer der Moglichkeiten. Die affektive Waage
hat ihre Aufgabe gelost.

Die dritte Zeit wird auch die rationale Waage genannt. Manch einer hat ein
sehr ausgeglichenes Gefiihlsleben. Solche Menschen kennen kaum den Wechsel
von Trost und Trostlosigkeit. Diesen bietet Ignatius eine Methode an, bei der Vor-
und Nachteile rational erwogen werden, um so eine Wahl zu treffen.

Der gute Zweifel

Der gute Zweifel existiert - ohne Zweifel! Die anstrengende Auseinandersetzung
mit der manchmal sehr subtilen Palette von Graustufen kann ein Zeichen sein
fiir eine Offenheit vor Gottes Geist und fiir die Bereitschaft, die Komplexitit
menschlicher Wirklichkeit ernst zu nehmen, ohne die Realitdt auf allzu verein-
fachende Schwarzweif3vorstellungen zu reduzieren. Zweifel und Glaube kénnen
hervorragend Hand in Hand gehen. Den Zweifel mutig annehmen zu konnen,
spricht von einem Vertrauen in Gottes Wirksamkeit, das die Zeit der Erprobung
ernst nimmt. In der ignatianischen Tradition macht die Erfahrung des Zweifels
oft einen Teil der Dynamik der Unterscheidung aus. Passt dies alles bei dem/der
unmittelbar Betroffenen, dann gilt dies mit den notwendigen Abdnderungen auch
fiir Begleiter(innen) und Ratgeber(innen), ob sie nun Priester sind oder nicht.
Letztere stehen jetzt vor der Aufgabe, die zu begleitende Personen zu unterstiit-
zen beim Ertragen der Unsicherheit wahrend des Entscheidungsprozesses. Igna-
tius 1lddt zu grofier Diskretion ein: Das miihselige Warten und Suchen braucht
nicht allzu schnell beendet zu werden dadurch, dass man selbst eine Antwort an-
bieten miisste. Der gute Zweifel fordert vom Begleiter Demut. Und diese Demut
hilft beim Annehmen der letztendlichen, definitiven Wahl.

90



