
1	 Quelle: N. Sintobin, De goede twijfel, in: Cardoner 36 (2017), 39–46; Übersetzung: Ludger van Ber­
gen SJ, Bearbeitung: Christoph Benke.

Der gute Zweifel
Über seine Rolle bei Ignatius1

Ein Merkmal unserer Kultur ist, dass wir uns schwer tun mit Unsicherheit. Der 
wissenschaftliche Fortschrittsgedanke führt uns zu der Annahme, dass jedes Pro­
blem gelöst werden kann. Sicherheit, Eindeutigkeit und Kontrolle stehen auf der 
Werteskala unserer postmodernen Gesellschaft ganz oben. Die Lösungen von Pro­
blemen sollten am liebsten sofort erfolgen. Im Cyberzeitalter gehört es zur Nor­
malität, dass mit einem Knopfdruck die allmächtigen Logarithmen die jeweilige 
Lösung finden: Der Computer wird es schon richten. Populisten machen es noch 
einfacher, indem sie schwarz-weiß Antworten produzieren, die alle Probleme aus 
der Welt schaffen. Sehr einladend – auf kurze Sicht! Wir wissen, dass dies eigent­
lich Unsinn ist. Leicht lassen wir uns aber mitreißen durch diese komfortable Ar­
gumentation. In abgewandelter Form ist dieses Phänomen auch in kirchlichen 
Kreisen zu finden. Denken wir nur an die Auseinandersetzungen anlässlich der 
außerordentlichen Synode über die Familie. Es liegt dann nahe, dass das Wort 
„Zweifel“ einen unangenehmen Unterton erhält. Zweifeln wird zum Synonym für 
Unentschlossenheit, Unvermögen und Angst – kurz, wer zweifelt, ist ein Loser. 

Darfst du als Christ(in) zweifeln?

In vielen christlichen Kreisen hat seit alters her das Wort „Zweifel“ eine proble­
matische Deutung. Wer wirklich glaubt, kennt keinen Zweifel. Oder anders: Wer 
aus der Wahrheit lebt, hat für alle Fragen eine klare und deutliche Antwort. Ist 
das aber wirklich so? Ist ein authentischer Glaube tatsächlich unvereinbar mit ei­
ner Zweifelserfahrung? Hat die Mitgliedschaft in der katholischen Kirche zur Fol­
ge, dass jegliche Unklarheit endgültig verschwindet oder, noch deutlicher, dass 
die Antwort auf jede Frage schon von vornherein gegeben ist? In der Begegnung 

Nikolaas Sintobin SJ | Amsterdam

„Internetpriester“
Website: nikolaassintobin.blogspot.com

Der gute Zweifel

85



mit einer Gruppe polnischer Jesuiten während des Weltjugendtages in Krakau 
(30. Juli 2016) stellte Papst Franziskus folgende Überlegung über die Existenz vie­
ler „Graunuancen“, die das Lernen von Unterscheidung notwendig machen, an: 
„Ich bitte euch, mit Seminaristen zu arbeiten. Gebt ihnen insbesondere, was wir 
aus den Exerzitien empfangen haben: die Weisheit der Unterscheidung. Manche 
Projekte in der Priesterausbildung, die allzu klar und genau sind, bewahren das 
Risiko einer Ideensammlung mit der Konsequenz einer Praxis aufgrund von stren­
gen Grenzen und Kriterien, die aber die konkrete Situationen nicht berücksichti­
gen (...). Heute muss die Kirche wachsen (...) in der Fähigkeit zur Unterscheidung! 
Zukünftige Priester müssen nicht nur mit allgemeinen und abstrakten Ideen 
ausgerüstet werden (...), sondern sie sind auszubilden mit Rücksicht auf eine ver­
feinerte Unterscheidung der Geister. So erst werden sie den Menschen helfen 
können in ihrem konkreten Leben. Dies muss dir klar sein: Im Leben ist nicht al­
les schwarz auf weiß (...). Das Wichtigste im Leben sind die Graunuancen. Es geht 
nun darum, unterscheiden zu lernen in diesem Graubereich.“

Diese Empfehlung von Papst Franziskus können auch wir beherzigen, indem 
wir nachspüren, wie Ignatius selber mit den Graunuancen umging, die er in sei­
ner täglichen Arbeit vorfand. Als erster Generaloberer der Gesellschaft Jesu muss­
te er tagein und tagaus komplizierte Dokumente bearbeiten, Knoten lösen und 
Leitlinien bestimmen. Ignatius entwickelte hierfür eine spirituelle Pädagogik, auf 
die Franziskus hinweist: die Unterscheidung der Geister.

Ignatius von Loyola: Praxis der Unterscheidung 

1552 bekam Ignatius die Nachricht, dass Papst Julius III. und Kaiser Karl V. woll- 
ten, dass Francisco de Borja Kardinal werden sollte. Francisco, ehemals Herzog 
von Gandia, war als junger Witwer in die Gesellschaft Jesu eingetreten. Papst und 
Kaiser wünschten, er möge seine Regierungserfahrung der Weltkirche zur Verfü­
gung stellen. Nach gründlicher Recherche des Dokuments mit seinen Ratgebern 
kam Ignatius zur Einsicht, dass es für beide Antworten – ja oder nein – gediegene 
Argumente gab. Als Generaloberer musste er den Knoten lösen, der in hohem 
Maße ein Problem der verschiedensten Grauthemen war. Am 5. Juni schrieb er 
einen Brief an Francisco de Borja. Er beschreibt den Verlauf des Unterscheidungs­
prozesses, der es ihm ermöglichte, die Kardinalsernennung abzulehnen: „In Be­
zug auf den (Kardinals-)Hut schien mir, sollte ich Euch einige Rechenschaft geben 
über das, was in mir vorgegangen ist (...). Als mir als sichere Sache mitgeteilt wur­
de, dass der Kaiser Euch benannt hatte und der Papst einverstanden war, Euch 
zum Kardinal zu machen, hatte ich sogleich diese Gewissheit (...) zu hindern, 
worin ich kann. Da ich aber dennoch (…) des göttlichen Willens nicht sicher 
war, gab ich die Anordnung im Haus, dass drei Tage alle Priester zelebrieren und 
alle Laien Gebete halten, damit ich in allem zur größeren göttlichen Ehre geführt 

86

Reflexion



werde. In dieser Zeit der drei Tage verspürte ich in mir, während ich einige Stun­
den nachdachte (…), dass gewisse Befürchtungen kamen bzw. nicht jene Freiheit 
des Geistes, um zu sprechen und diese Sache zu hindern (…): ‚Wie weiß ich, was 
Gott unser Herr tun will?‘ Ich fand in mir keine völlige Sicherheit darin, es zu 
hindern. Zu anderer Zeit, wenn ich mich zu meinen gewohnten Gebeten begab, 
verspürte ich in mir, dass sich diese Befürchtungen entfernten. Indem ich mit 
diesem Ansuchen verschiedene Male ging, (…) fand ich mich schließlich am drit­
ten Tag im gewohnten Gebet und seitdem immer mit einem so klaren Urteil und 
einem (…) so freien Willen, was an mir liegt, vor dem Papst und den Kardinälen 
zu verhindern, dass ich es, wenn ich es nicht täte, (…) Gott unserem Herrn keine 
gute Rechenschaft über mich ablegen würde, vielmehr eine gänzlich schlechte.“2 

In seinem Brief verwendet Ignatius das Wort „Zweifel“ nicht. Dennoch kön­
nen wir daraus drei wichtige Aspekte ableiten über die Weise, wie Ignatius mit 
der Zweifelserfahrung umgeht.

Das Nicht-Wissen als Ausgangspunkt

Im zweiten Abschnitt seines Briefes stellt Ignatius bei sich selbst einen Mangel 
an innerer Freiheit fest, um einen Standpunkt einzunehmen. Hiermit verweist 
er auf die Tugend der Indifferenz. Er umschreibt die Indifferenz, die nichts mit 
Apathie zu tun hat, im „Prinzip und Fundament“, als jene Meditation, die den 
Anfang der Exerzitien ausmacht: „Deshalb ist es nötig, dass wir uns gegenüber al­
len geschaffenen Dingen in allem, was die Freiheit unserer Entscheidungsmacht 
gestattet und ihr nicht verboten ist, indifferent machen. Wir sollen also nicht un­
sererseits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit; Reichtum als Armut; Ehre als 
Ehrlosigkeit; langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst, indem 
wir allein wünschen und wählen, was uns mehr zu dem Ziel hinführt, zu dem wir 
geschaffen sind.“3

Notwendiger Ausgangspunkt, um unterscheiden zu können im Hinblick auf 
das Treffen einer Entscheidung, ist eine größtmögliche innere Offenheit, Frei­
heit oder Verfügbarkeit. Im Rahmen unserer Problematik kann man über ein 
Wachsen in der Haltung des Nichtwissens sprechen: eine innere Einstellung, die 
dafür sorgt, dass du so weit wie möglich unabhängig bist von deinen eigenen 
spontanen Neigungen, Vorzügen und Empfindungen. Positiv formuliert: eine be­
wusste Haltung des Gehorsams gegenüber dem, was der Geist Gottes dir eingeben 
will, auch wenn dies differiert zu dem, wozu du dich spontan hingezogen fühlst. 
Diese geistliche Indifferenz ist für Ignatius die Grundbedingung, um überhaupt 
entscheiden zu können. Sie bedeutet das Freikommen von deinen Sicherheiten 

2	 Deutsche Werkausgabe I, 413–414.
3	 GÜ 23, zit. n. Deutsche Werkausgabe II, 110.

87

Der gute Zweifel



und Anhänglichkeiten, die Akzeptanz, nicht im Voraus zu wissen, wohin die Un­
terscheidung dich führen wird. 

Der dynamisierende Zweifel

Bereits jetzt ist klar: Im Brief geht es Ignatius ganz und gar um den Unterschei­
dungsprozess. Ignatius beschreibt detailliert seinen mit Mühen verbundenen 
Weg von innerer Unsicherheit zur Sicherheit. Die ausführliche Wiedergabe des 
Hin-und-Her-Schwankens zwischen Angst und Ruhe klingt für moderne Ohren 
etwas ungewohnt. Für Ignatius erscheint dies eigentlich normal und glaub­
würdig. Er erwähnt die Existenz von inhaltlichen, objektiven Argumenten für 
oder wider die Kardinalsernennung, aber er gibt keine Details an. Er betrachtet 
die Wiedergabe der Entwicklung seiner Entscheidung, also das Erwähnen sei­
nes Zweifels, als ungleich relevanter. Nicht, dass er den Zweifel zu einem Ideal 
erhebt; aber dem Zweifel Raum zu geben, ist Zeichen eines inneren Prozesses, 
der vom eigenen Sicherheitsbedürfnis befreit und den Geist für das Verlangen 
Gottes öffnet. In dieser Hinsicht kann man annehmen, dass der Zweifel wie ein 
Motor ist, der es ermöglicht, zu guter Letzt bei Gottes Willen zu landen. Etwas 
Ähnliches finden wir im Schrifttum des hl. Peter Faber, des Mitgründers der Ge­
sellschaft Jesu. Er schreibt an geistliche Begleiter, dass die Abwechslung von Kraft 
und Schwäche, Licht und Finsternis dem geistlichen Wachstum zuträglicher sei 
als ein fortwährender Verbleib im Zustand des Trostes. Faber gibt selbst Anlei­
tungen, um diese geistliche Auseinandersetzung gezielt hervorzurufen.

Zweifel und Demut

Die letztendliche Entscheidung, die den Zweifel beendet, ist eher ein Fall der 
Gnade als des persönlichen Verdienstes. Es geht hier um das betende Unterschei­
den des Verlangens oder des Willens Gottes selbst. Diese Erkenntnis des göttli­
chen Willens ist etwas, das du empfängst. Nach drei Tagen stellt Ignatius fest (in 
seinem Brief benützt er das mehr passive Wahrnehmen), dass es so weit ist. Un­
terscheiden ist also eine Übung, um demütig aus der Hand zu geben und mutig 
offen zu sein für das Unbekannte. Sie ist eine Schule, um Gott die Führung zu 
überlassen. Er ist es dann auch, der Ruhe und Sicherheit herbeiführt. Die Lektüre 
dieses bemerkenswerten Briefs eröffnet uns drei Einsichten hinsichtlich der Frage 
nach dem Stellenwert des Zweifels in der ignatianischen Unterscheidung:
1. Das Nichtwissen, eine Geisteshaltung, die für den modernen Menschen noch 

problematischer als Zweifel ist, kommt vor dem Zweifel.
2. Der Zweifel, die unangenehme Abwechslung von entgegengesetzten Gemüts­

lagen, ist ein wichtiger Indikator, ob der Geist im Laufe des Unterscheidungs­
prozesses, dessen Motor der Zweifel ist, wirksam ist oder nicht.

88

Reflexion



3. Geht der Zweifel in eine dauerhafte Gemütsruhe über, ist dies nicht Verdienst, 
sondern eine nicht vorhersagbare Gnade, die empfangen wird. Nur durchge­
haltene Demut gestattet es, den Zweifel endgültig hinter sich zu lassen.

Drei Methoden, um eine Wahl zu treffen, mit oder ohne Zweifel

Der oben beschriebene Fall zeigt deutlich auf, dass in der ignatianischen Unter­
scheidung Zweifel – die Facetten der Graupalette – nicht so sehr ein Problem ist, 
sondern ein vertrauter Aspekt der Dynamik in der Unterscheidung. Ignatius ver­
wendet hier übrigens eine spirituelle Pädagogik, die dafür sorgt, dass der Zweifel 
eine Dynamik und keine Blockade beinhaltet. Aber die Frage ist, ob der Zweifel 
notwendiger Durchgang ist, um zu einer Entscheidung zu kommen. Auch hierin 
gibt uns der Brief einige Anweisungen. Dies gilt selbstverständlich auch für das 
Exerzitienbüchlein, wo es in den Nummern 175–177 um das Treffen einer Wahl 
geht. Ignatius unterscheidet drei Methoden (er nennt sie „Zeiten“), um eine ge­
sunde und gute Wahl zu treffen: „175 Die erste Zeit ist: Wann Gott, unser Herr, 
den Willen so bewegt und anzieht, dass diese fromme Seele dem Gezeigten folgt, 
ohne zu zweifeln noch zweifeln zu können; so wie es der hl. Paulus und der hl. 
Matthäus getan haben, als sie Christus, unserem Herrn, nachfolgten. 176 Die 
Zweite: Wann man genug Klarheit und Erkenntnis gewinnt aus Erfahrung und 
Tröstungen und Trostlosigkeiten und aus Erfahrung der Unterscheidung verschie­
dener Geister. 177 Die dritte Zeit: Wann die Seele nicht von verschiedenen Gei­
stern getrieben wird und ihre natürlichen Fähigkeiten frei und ruhig gebraucht.“4

Die Wahl ohne Zweifel
Die erste Methode ist die stärkste und außergewöhnlichste. Es ist das einzige Mal, 
dass Ignatius das Wort Zweifel benützt, nur um zu sagen, dass bei dieser Gelegen­
heit die Möglichkeit des Zweifels ausgeschlossen ist. Es handelt sich hier um eine 
Wahl, die direkt und unmittelbar von Gott eingegeben wird. Sie führt zu einer 
absoluten Sicherheit, die die betroffene Person nur feststellen kann. Diese Form 
der Entscheidung kann nicht induziert werden. Sie ist pure Gnade. So kannte ich 
einen Mann, der vor dreißig Jahren während der Exerzitien eine Wahl der ersten 
Zeit „empfing“ – eine Entscheidung für das Ordensleben. Sein Weg war nicht 
leicht, aber ungeachtet vieler Prüfungen zweifelte er nie an der Echtheit seiner 
Berufung. Im ersten Paragraphen seines Briefes steht, dass der Anfang seiner Ent­
scheidungsdynamik nahe bei der ersten Zeit lag: „Ich hatte sogleich diese Gewiss­
heit oder diesen Geist, zu hindern, wo ich kann.“ Ignatius beschreibt eine unmit­
telbare Erfahrung, die ihn ganz bewegt. Aber doch nicht so sehr, dass alle Zweifel 
verschwunden wären. Darauf geht er über zu der zweiten Methode.

4	 Deutsche Werkausgabe II, 176.

89

Der gute Zweifel



Die Wahl durch den Zweifel hindurch
Die zweite Methode, auch affektive Waage genannt, ist die meist angewendete 
Methode. Ignatius betrachtet diese zweite Methode als die meist zuverlässige und 
„normale“ Methode. Diese wendet er für seine Unterscheidung in der Sache Borja 
an. Kurz zusammengefasst bedeutet es, dass man andächtig die verschiedenen Ge­
mütsbewegungen betrachtet (Trost – Trostlosigkeit), die sich im betenden Herz 
anbieten bei der Betrachtung der möglichen Wahlen. Diese zweite Zeit ist not­
wendigerweise mit Zweifel verbunden. Der Wechsel oder das gleichzeitige Auf­
kommen von gegensätzlichen Gefühlen verlangt eine Indifferenz hinsichtlich 
des Ergebnisses. Auch Geduld und Vertrauen sind gefragt. So wie es Ignatius in 
diesem Fall beschreibt, ist es oft so, dass nach einiger Zeit der Zweifel der Ruhe 
und Sicherheit weicht hinsichtlich einer der Optionen oder eines anderen, nicht 
vorhergesehenen Weges, der sich in der Betrachtung kundtut. Wenigstens gibt es 
dann ein hohes Maß an Trost bei einer der Möglichkeiten. Die affektive Waage 
hat ihre Aufgabe gelöst. 

Die dritte Zeit wird auch die rationale Waage genannt. Manch einer hat ein 
sehr ausgeglichenes Gefühlsleben. Solche Menschen kennen kaum den Wechsel 
von Trost und Trostlosigkeit. Diesen bietet Ignatius eine Methode an, bei der Vor- 
und Nachteile rational erwogen werden, um so eine Wahl zu treffen.

Der gute Zweifel

Der gute Zweifel existiert – ohne Zweifel! Die anstrengende Auseinandersetzung 
mit der manchmal sehr subtilen Palette von Graustufen kann ein Zeichen sein 
für eine Offenheit vor Gottes Geist und für die Bereitschaft, die Komplexität 
menschlicher Wirklichkeit ernst zu nehmen, ohne die Realität auf allzu verein­
fachende Schwarzweißvorstellungen zu reduzieren. Zweifel und Glaube können 
hervorragend Hand in Hand gehen. Den Zweifel mutig annehmen zu können, 
spricht von einem Vertrauen in Gottes Wirksamkeit, das die Zeit der Erprobung 
ernst nimmt. In der ignatianischen Tradition macht die Erfahrung des Zweifels 
oft einen Teil der Dynamik der Unterscheidung aus. Passt dies alles bei dem/der 
unmittelbar Betroffenen, dann gilt dies mit den notwendigen Abänderungen auch 
für Begleiter(innen) und Ratgeber(innen), ob sie nun Priester sind oder nicht. 
Letztere stehen jetzt vor der Aufgabe, die zu begleitende Personen zu unterstüt­
zen beim Ertragen der Unsicherheit während des Entscheidungsprozesses. Igna­
tius lädt zu großer Diskretion ein: Das mühselige Warten und Suchen braucht 
nicht allzu schnell beendet zu werden dadurch, dass man selbst eine Antwort an­
bieten müsste. Der gute Zweifel fordert vom Begleiter Demut. Und diese Demut 
hilft beim Annehmen der letztendlichen, definitiven Wahl.

90

Reflexion


