Kéhlmeiers Antonius

Josef Epping | Arnsberg

geb. 1955, Studiendirektor, Lehrer fiir Kath.
Religion und Deutsch

jodieppSS@gmail.com

Das Leben — ein Kunstwerk Gottes

AnstéBe aus Kohlmeiers Antonius-Erzahlung

Im August 1930 notiert Ludwig Wittgenstein im Nachklang zu einer Bemer-
kung seines Freundes, des Architekten Paul Engelmann: ,So, wenn E. seine
Schriften ansieht und sie wunderbar findet (die er doch einzeln nicht verof-
fentlichen mochte), so sieht er sein Leben als ein Kunstwerk Gottes, und als
das ist es allerdings betrachtenswert, jedes Leben und Alles. Doch kann nur
der Kiinstler das Einzelne so darstellen, dass es uns als Kunstwerk erscheint;
jene Manuskripte verlieren mit Recht ihren Wert, wenn man sie einzeln, und
iiberhaupt, wenn man sie unvoreingenommen, das heif3t, ohne vorher schon
begeistert zu sein, betrachtet. Das Kunstwerk zwingt uns — sozusagen — zu der
richtigen Perspektive, ohne die Kunst aber ist der Gegenstand ein Stiick Na-
tur wie jedes andere.”!

Das Leben - ein Kunstwerk Gottes? Lisst sich diese Sichtweise heute noch
plausibel machen in einer Zeit, in der Selbstbehauptung, Selbstinszenierung
und Selbstoptimierung im Trend liegen? Die Uberlegung Wittgensteins gibt
einige Hinweise dazu:

— Er unterscheidet zwischen dem ganzen Leben, das in seinem Zusammenhang
(in der Riickschau) als Kunstwerk (Gottes) gesehen werden kann, und den auf
den ersten Blick wenig beeindruckenden oder gar deprimierenden Einzelereig-
nissen.

— Dieser grofle Zusammenhang geht tiber das Leben des Einzelmenschen weit
hinaus; in ihm sind , jedes Leben und Alles” betrachtenswert.

— Nur der/die Kinstler(in) kann auch das Einzelne so gestalten, dass es im gro-
fen Zusammenhang als ein Kunstwerk sinnvoll und wertvoll wird.

— Das bedarf einer Haltung der Voreingenommenheit und Begeisterung.

— Dem Kunstwerk gelingt es, uns in eine ,richtige Perspektive” zu bringen.

1 L. Wittgenstein, Werkausgabe. Bd. 8. Frankfurt a. M. 152017, 456.

97



Lektiire

Darin wird ein Gegenmodell sichtbar zu der Vorstellung von der Beherrsch-
barkeit des eigenen Lebens und vom Zwang zur Selbstoptimierung. Es Korre-
spondiert gut zu einem Wort, das Ignatius von Loyola nachgesagt wird: , We-
nige Menschen ahnen, was Gott aus ihnen machen wiirde, wenn sie sich der
Fithrung der Gnade riickhaltlos tibergdben.”? Der , Lebenskiinstler” ist dann
nicht der Mensch, sondern Gott.

Ein Leben lesbar machen

Am Kiinstlertum Gottes haben die menschlichen Kiinstler Anteil. Sie konnen
in ihrer Kunst einen Sinnzusammenhang gestalten, in dem auch die unschein-
baren, abwegigen, destruktiven Einzelheiten einen sinnvollen Platz im Gan-
zen erhalten. Die Kiinstler partizipieren durch diese ,Liebe zum Detail” an
der gottlichen Voreingenommenheit, Parteinahme und Begeisterung fiir alles
Lebendige. Die traditionelle literarische Form, die das Menschenleben als ein
Kunstwerk Gottes versteht und gestaltet, ist (nach dem Evangelium und ne-
ben den autobiografischen ,Bekenntnissen”) die Heiligenlegende.? Hier leitet
Gott den Menschen nach seinem verborgenen Ratschluss durch Hohen und
Tiefen und fiithrt ihn zur Vollendung. Im Laufe der Gattungsgeschichte zeigt
sich die Legende aber als von marchenhaften Ziigen und der Verklarung ih-
rer Helden dermafien tiberwuchert, dass sie spatestens seit der Aufkldarung als
ernstzunehmende Literatur nicht mehr in Frage kommt.

Thre urspriingliche Intention ist jedoch keineswegs erledigt. Sie will das
Menschenmogliche zeigen, nicht als Utopie, sondern als realgeschichtlich in
immer neuen Anldufen verwirklicht. Sie handelt von der Wirksamkeit einer
gottlichen Macht, die im Bescheidwissen tiber die durchschaubare Realitdt
nicht erfasst wird. Besonders angewiesen auf diese Macht sind freilich jene
Menschen, deren Lebensumstdande so beschaffen sind, dass nur noch Sensatio-
nen, Wunder und Heroen einen Gegenpol zu ihrer Misere bilden und Rettung
versprechen. Nun hat im vergangenen Jahr Michael Kohlmeier eine Novelle
vorgelegt, die auf hohem literarischem Niveau von einem kanonisierten Heili-
gen erzdhlt, vom ,Mann, der Verlorenes wiederfindet“: Antonius von Padua.

Das Geflecht der Erzahlung

,Der Mann, der Verlorenes wiederfindet, nun lag er in Arcella auf dem Platz
vor dem Kloster” (7). So beginnt der Text. Es ist eine Geschichte vom Sterben.

2 Ignatius von Loyola, In allem — Gott (Ignatianische Impulse 15). Wiirzburg 2006, 94.

3 Zur Textsorte der Legende vgl. J. Epping, Von Anekdote bis Wundergeschichte. Textsorten verstehen.
Miinchen 2009, 84-91.

4 M. Kohlmeier, Der Mann, der Verlorenes wiederfindet. Miinchen 2017.

98



Kéhlmeiers Antonius

Vom Ende her wird das Leben des Antonius als Ganzes betrachtet. Er liegt ei-
nige Stunden auf dem Platz in Arcella, seinem 6ffentlichen Totenbett, Stun-
den, in denen er sich schmerzvoll vom Leben 16st, bis schliefdlich im allerletz-
ten Abschnitt der Novelle (nach etwa 150 Buchseiten) sein Tod konstatiert
wird. Das Sterben ist dabei als Finale angelegt, nicht im triumphalen Sinne,
aber doch so, dass hier die groffen Motive im Leben des Antonius zusammen-
und enggefiihrt werden: seine intellektuelle Hochbegabung, die Bedeutung
des geliebten Grof3vaters als Vorbild und Mentor, die erste Liebe und ihr Schei-
tern, das seelische Ringen zwischen Hochmut und Demut, Rationalitdt und
schlichtem Glauben, die Momente von Versagen und Schuld, die Berufung
und die charismatische Wirksamkeit des Predigers.

Vor dem ,Nun” von Arcella bei Padua sind die jiingsten Ereignisse angesiedelt:
die Ankiindigung einer grofien Predigt des Antonius nach einjahrigem Schwei-
gen, der Aufenthalt des todkranken Predigers im Kloster der Franziskaner, die Pre-
digt selbst vor 3000 Zuhorern, schliefdlich der Wunsch des erschopften Antonius,
zum Sterben nach Padua gebracht zu werden - das er jedoch nicht mehr errei-
chen wird. In diese Erzdhlstrdnge mischt sich die Vorausblende auf die Zukunft.
Zeitgenossen des Antonius berichten nach seinem Tod, wie sie die Ereignisse er-
lebt haben. Teils sind das informelle Alltagserzihlungen, teils Zeugenaussagen
vor der papstlichen Kongregation fiir die Heiligsprechungen (Antonius wird im
kiirzesten Kanonisierungsprozess der Kirchengeschichte schon elf Monate nach
seinem Tod heiliggesprochen), ja, an einer Stelle gibt es sogar ein Zeugnis vor
dem Thron Gottes.

Wie war das Leben des Antonius? Als Antwort auf diese Frage nehmen die
Riickblenden den gréfiten Raum der Erzahlung ein. Vornehmlich sind es Erinne-
rungen an wichtige Stationen seines Lebens. Sie brechen im Sterbeprozess in un-
geordneter Folge auf, als Lebensbilderschau, wie wir sie aus der Sterbeforschung
der letzten Jahrzehnte kennen. In solchen Riickblenden erinnert sich Antonius
an die innere Freiheit und gliickliche Gelostheit des Grof3vaters, der sich nach
dem Tod seiner Frau eine afrikanische Muslima zur Geliebten nimmt. Er erinnert
sich an die eigene erste und schnell gescheiterte Liebe zu deren Tochter Basima,
an den Tod des geliebten Grofdvaters, an den Eintritt in das Kloster der Augusti-
ner-Chorherren, an die Entfremdung vom Abt Amarildo, an seine philosophi-
schen und theologischen Studien, an den Eintritt bei den Franziskanern, die Be-
gegnung mit dem Ordensgriinder Franziskus, die erste grof3e Predigt in Forli.

Das alles wird nicht linear erzdhlt, sondern in einer komplexen Verflech-
tung der Zeiten und in hdufiger Brechung der Erzdhlperspektiven. So wendet
sich Kohlmeier mit einer ganz und gar modernen Erzdhlweise an die heutigen,
literarisch erfahrenen Leser(innen). Es geht nicht um Hagiografie, sondern um
die literarische Neu-Erzdhlung der Geschichte des Menschen Antonius in be-
wusster Auswahl, Akzentuierung und Zuspitzung.

99



Lektiire

Neu-Erzdhlung: So lieRe sich die Gattungsbezeichnung Novelle tibersetzen, die
der Autor seinem Werk beigegeben hat. Die literarische Gattung der Novelle ist
im Laufe der Literaturgeschichte immer facettenreicher geworden, aber als Kern
lasst sich die Zuspitzung auf ein fiir das Leben von Menschen entscheidendes
Ereignis ausmachen. In der Gestaltung der Erzdhlung ist eindeutig das Sterben
auf dem Platz von Arcella das entscheidende Ereignis, auf das die Lebenslinien
des Protagonisten zulaufen. Sein Sterben riickt das Leben in die ,richtige Per-
spektive”.

Das Drama des Hochbegabten

Fernando, der spitere Antonius, ist vom Erzdhler als ein moderner Charakter
gezeichnet; seine Entwicklung verlauft nicht geradlinig in gesellschaftlich
vorgegebenen Bahnen, sondern als ,Bastel- oder Drahtseilbiographie”s, im
Ausprobieren, Verwerfen und Ubernehmen von Identifikationsangeboten, in
der Balance zwischen den Anspriichen von aufien und den Antrieben von in-
nen. Als typischer Kopfmensch bleibt er im Lebenskampf oft hilflos, wo mit
anderen Bandagen als mit denen des Geistes gekdmpft wird. So erweist er
sich als zu schwach und zu unreif, um dem Druck seines Onkels und seines
Vaters standzuhalten, als es darum geht, sich zu Basima, der ersten grofien
Liebe seines Lebens zu bekennen. Er wird an ihr und am Vermdichtnis des ge-
liebten Grof3vaters schuldig.

Ein beherrschendes Motiv der Novelle ist Fernandos lebenslanges Ringen
mit einer pragenden religiosen Vorstellung seiner Zeit. Der Hochmut galt als
Hauptlaster und Ursprung aller Siinde; das korrespondierende Ideal war die De-
mut als Selbsterniedrigung. Sein hochmiitiges Selbstbewusstsein fiihrt Fernando
schliefdlich in das zweite grofle, schuldhafte Versagen seines Lebens. Amarildo,
Abt der Augustiner-Chorherren, ladt ihn zu einem Spaziergang ein und entwi-
ckelt ihm dabei seine theologischen Uberlegungen zum Buch Hiob und zur Fra-
ge nach dem Bosen in der Welt. Der Zwanzigjdhrige fertigt ihn arrogant mit
einer ausfiihrlichen, auswendig zitierten Passage aus einem Text des Augustinus
ab. Fernando bleibt nicht verborgen, dass er menschlich versagt hat. Er schafft
es aber nicht, seinen Abt um eine Aussprache und um Verzeihung zu bitten. Es
wird noch einige Zeit der Reifung brauchen, bis seine Arroganz sich zur Hoch-
herzigkeit wandelt und andererseits aus der Tendenz zur Selbstdemiitigung eine
freie und gelassene Selbsteinschdtzung werden wird. Bis ans Lebensende hat er
daran zu arbeiten. An seinem Todestag heif3t es schlieflich: ,Zuletzt aber breite-
te sich tber die ganze Person des Antonius eine demiitige Freude aus” (119).

5 U. Beck / E. Beck-Gernsheim (Hrsg.), Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften.
Frankfurt a. M. 1998, 13.

100



Kéhlmeiers Antonius

In der schuldhaften Begegnung mit Amarildo erfahrt Fernando die Grenzen des
Biicherwissens. ,Nicht der meistbelesene Avicenna, nicht der allgebildete Aver-
roés, auch nicht der Denkriese Aristoteles oder der barmherzige Meisterdialek-
tiker Scottus Eriugena hatten seinen Kopf zurechtgeriickt, sondern der beschei-
dene Abt seines Klosters, dem er nicht mehr zugetraut hétte, als dass er seine
Kutte sauber hielte” (55). So geht seine Bekehrung von einem Menschen aus,
der ihm intellektuell weit unterlegen ist.

Der historische Antonius von Padua ist vor allem als Prediger berithmt ge-
worden; der Grofiteil seiner hinterlassenen Schriften besteht aus Entwiirfen und
Stichwortzetteln zu Predigten. Die Novelle beschriankt sich auf zwei der Hunder-
te von Predigten, die Antonius gehalten hat: auf die ,Initialziindung” der ersten
grofden Predigt in San Mercuriale in Forli und auf die (fiktive) letzte Predigt vor
den 3000 Zuhorern von Camposampiero unmittelbar vor seinem Tod.

Die Schilderung dieser ersten Predigt ist ein erzdhlerisches Meisterstiick. Nur
eine kleine Passage ist in wortlicher Rede wiedergegeben. Es ist der entscheiden-
de Augenblick, als dem Antonius nach einem stammelndem Beginn die Szene
beim Spaziergang mit Amarildo vor das innere Auge tritt. Er gibt den vorberei-
teten Text auf; alles rhetorische Wissen und alle Technik der Rede wirft er tiber
Bord: ,,Er predigte zu sich selbst und zu sonst niemandem, horte sich selbst zu
und sonst niemandem” (61). Der Kopfmensch Antonius kann plotzlich Gefiihle
zulassen und Mitleid und Liebe empfinden. Auf diesem Wege erkennt er seine
Berufung: ,,Der Herr hatte ihm ein Talent gegeben, er wiirde es vermehren” (62).
Jetzt ist er endlich bei sich selbst angekommen. Seinen ,,Hochmut” kann er an-
nehmen und integrieren. Seine Begabung wird zur Gabe, die er freigiebig an alle
weiterschenken wird; aus Hochmut ist Hochherzigkeit geworden. Bei seiner er-
sten Predigt hat er die Quelle gefunden, die eine immense Lebensenergie in ihm
wecken wird. Diese Quelle sprudelt erst im Verzicht auf gewollte Selbstinszenie-
rung; im Loslassen des Eigen-Sinns findet er seine Identitdt. Hier lohnt sich ein
ausfiihrlicheres Textzitat. Darin sind die Riickblende und die gegenwartige Refle-
xion in den Sterbestunden verkniipft:

»50 war es gewesen: Die unaufzihlbaren Eigenschaften des Menschen tanzen
zur Melodie Gottes, und das Schauspiel heifst Leben, und wenn er innehielt, ist
er tot. Die Erinnerung an seinen ersten Triumph, den schonsten, war ein Tanz
der Verehrung. Er verehrte den, der in San Mercuriale von der Kanzel herabge-
sprochen hatte, und er durfte es tun, ohne sich selbst der Eitelkeit zu bezichti-
gen, denn nicht er war es gewesen, sondern ein anderer, der sich seine Zunge
und seine Stimmbadnder ausgeliehen und sich ihrer bedient hatte. Alle Predigten
nach dieser ersten waren Nachahmungen gewesen. Er hatte dem nachgeeifert,
der er gewesen war, ohne damals zu wissen, wer er war in dieser Stunde auf der
Kanzel. Auch erinnerte er sich nicht, was er gesagt hatte; nur, dass er keine sei-
ner vorbereiteten Wendungen gebraucht hatte, daran erinnerte er sich. Er war

101



Lektiire

aufler sich gewesen und hatte sein Haus einem anderen iiberlassen.” (63) Das ist
die befreiende Erkenntnis des Antonius in seiner Lebensriickschau auf dem Platz
von Arcella: Gottes Melodie trdgt das Leben. Die Sorge um sich selbst kann auf-
gegeben werden und sich wandeln zum Tanz, zum geldsten und dynamischen
Sich-Einschwingen auf den grofien Zusammenhang des Lebens.

Der Mann, der Verlorenes wiederfindet

,Der Verlorenes wiederfindet” — dieses Attribut des Antonius ist dem Autor so
wichtig, dass er es in den Titel der Novelle aufgenommen und mehrfach in
der Erzdhlung aufgegriffen hat. Kohlmeier hebt es damit deutlich tiber die
volkstiimliche Zuschreibung fiir Antonius als ,Patron der Schlamper” hinaus.
Was heifdt es, Verlorenes wiederzufinden? Die Schliisselszene fiir dieses Thema
liegt einmal mehr im Gesprach mit Abt Amarildo. In diesem entscheidenden
Moment macht Amarildo seinem hochbegabten Schiitzling in Frageform ein
geistliches Identifikationsangebot: ,Du, mein Bruder, bist du berufen, auf die
Seelen achtzugeben, die sich zum B&sen neigen? Bist du berufen, sie zu suchen,
wenn sie verloren gehen? Bist du der Mann, der Verlorenes wiederfindet? Dann
kannst du unterscheiden zwischen Gut und Bose. Ich kann es oft nicht, Bruder
Fernando, ich kann es oftmals nicht” (48).

Es ist ein Angebot, das Fernando zundchst gelangweilt ablehnt. Erst nach
seiner Berufung zum Prediger kann er es fiir sich annehmen. Dann aber setzt
er es mit fast unerschopflicher Energie als sein Lebensprogramm in die Tat um.
Es ist ein Lebensprogramm mit klarer Bindung an das Zentrum des christlichen
Glaubens. Der gute Hirte, der dem Verlorenen nachgeht, ist eines der eindriick-
lichsten und wirkmachtigsten biblischen Bilder von Gott.¢

In der Erzdhlung erscheinen zwei konkrete Personen, die sich an Antonius
aufrichten. In beiden Fillen ist es nicht so, dass Antonius als geistlicher Uberva-
ter wortmachtig oder wundertdtig die Verlorenen rettet, sondern so, dass in der
Begegnung mit ihm die eigenen Ressourcen dieser Menschen aktiviert werden,
dass sie also an ihm zu sich selbst kommen. Die erste Person ist Ginevra della
Maria. Sie hort fiir sich aus der Predigt des Antonius einen entscheidenden Satz
heraus: ,Antonius habe ganz gewiss nicht tiber den Hass gepredigt, sondern
iber die Liebe; dass die Liebe, wenn sie ehrlich empfunden werde, mit keinem
irdischen Mafdstab gemessen werden diirfe, denn sie sei nicht von dieser Welt.
(...). Inr jedenfalls habe dieser eine Satz geniigt. Er habe sie getrostet. Er habe sie
mit allem versohnt.” (106)

Ginevra ist eine héssliche, pockennarbige Frau. Sie hatte ein Verhdltnis mit
ihrem Dienstherrn fortgesetzt, auch nachdem sie einen einfachen Handwerker

6 Vgl. z.B. Ps 23; Ez 34,16; Joh 10; Joh 21,15-17

102



Kéhlmeiers Antonius

geheiratet hatte — nach der kirchlichen Lehre eine schwere Stinde. Seit einiger
Zeit leidet sie an Blutfluss und betrachtet das als Strafe fiir ihre Siinden. Wie die
Lblutfliissige Frau” aus dem Evangelium (vgl. Mk 5,24b-34) nimmt sie ihre Hei-
lung selbst in die Hand. Sie folgt Antonius bis Arcella und will kurz vor seinem
Tod bei ihm beichten. Als der Entkriftete die Hand zum Kreuzzeichen nicht
mehr heben kann, ergreift sie selbst seine Hand und zeichnet sich zum Zei-
chen der Lossprechung mit seinem Zeigefinger das Kreuz auf die Stirn.

Die andere Person ist der jlingste Bruder im Konvent von Camposampie-
ro. Er hat sich Antonius zum Vorbild genommen. Als Antonius auf dem Platz
von Arcella liegt und alle sehen, dass er Durst leidet, ist es dieser junge Mann,
der dem beriithmten Prediger den Liebesdienst erweisen und ihm Wasser
bringen will. Er wird von seinem Prior daran gehindert. Wie wir spater erfah-
ren, geschieht das auf den ausdriicklichen Wunsch des Antonius hin, der es
sich verbeten habe, sich seinen Durst stillen zu lassen — so jedenfalls die Aus-
sage des Priors vor der romischen Kongregation. Oder steckt hinter dieser
Darstellung des Oberen nur das Ideal einer heroischen Heiligkeit, die unver-
einbar ist mit der Stillung ,niedriger” Bedirfnisse?

Jedenfalls ldsst sich der ,kleine Mdnch” (156), wie er nun genannt wird,
nicht davon abschrecken, in der Sterbenacht, wihrend die Menge schlift, zu
Antonius zu gehen und ihm in einer beriihrend schlichten Weise als letzten
Liebesdienst die Beichte abzunehmen. Er ist die letzte Person, die mit Anto-
nius spricht und die bei seinem Abschied aus dem Leben bei ihm ist. Er ist
derjenige, der Barmherzigkeit ibt und einfach das tut, was dem Mitmenschen
gut tut. So wird erkennbar, dass der Antonius der Erzidhlung kein ,grofler
Einzelner” ist, sondern verbunden ist und im Zusammenhang steht mit einer
Reihe von Menschen, die die Gabe haben, das Verlorene aufzuheben: Vor
ihm sind das sein Grof3vater und sein erster Abt, die ihn auf den Weg des
Selberdenkens weisen. Mit ihm sind das die Frau Ginevra, die bei Antonius
ihren Lebensglauben wiederfindet, und der junge Monch, der nicht grofle
Worte macht, sondern durch einfache Taten der Nachstenliebe zum Kern des
christlichen Glaubens findet. In dieser Weise zeigt der Erzahlzusammenhang
der Novelle, dass ,jedes Leben und Alles” betrachtenswert sind.

Die Vollendung im Ende

Das Herausgleiten des Antonius aus dieser Welt ist in der Erzdhlung eindrucks-
voll gestaltet. Antonius sieht den Grof3vater auf sich zukommen, er wird sein
Begleiter an der Schwelle des Todes. Zunidchst fiihrt der Grofivater dem Ster-
benden eine reale Person vom Platz in Arcella zu, eben , Ginevra della Maria,
die Pockennarbige” (139). Dann muss Antonius von den beiden Menschen
Abschied zu nehmen, an denen er am meisten schuldig geworden ist. Der

103



Lektiire

Grof3vater bringt den bereits verstorbenen Abtprimas Amarildo. Der berich-
tet Antonius vom Fegefeuer, in das er wegen seines Hasses auf Fernando/
Antonius gekommen ist. ,Ich bin verlorengegangen, und du hast mich nicht
gesucht” (142), lautet sein Vorwurf.

Ein iiberzeugender Zug der Erzahlung ist es, dass Antonius noch im Ster-
ben der alte Mensch mit den gewohnten Denkstrukturen bleibt: Er mochte
dem Amarildo in pastoraler Weise Vergebung zusprechen. Der weist ihn sanft
zurecht: ,Und was ist, wenn ich dir vergebe?, fragte der Abtprimas. Was habe
ich getan, das du mir vergeben konntest? Der Abtprimas ldchelte und schiit-
telte zugleich den Kopf, was nicht eindeutig zu interpretieren war” (144).

Danach fiihrt der Grofdvater Basima in das Bewusstsein des Sterbenden. Auf
diese Weise gibt es ein Wiedersehen mit ihr. Sie erzahlt von ihrem einfachen
und gliicklichen Leben als Frau eines fiirsorglichen und grofiziigigen Mannes
und als Mutter dreier Kinder. Und wieder zeigt sich, dass Antonius noch an
seinen Denkgewohnheiten klebt. Denn als Basima von kleinen ehelichen Zwis-
tigkeiten erzdhlt, sagt er: , Vielleicht konnte ich dir einen Rat geben.” Sie ant-
wortet: , Das glaube ich nicht” (152) und setzt ihre Erzahlung fort. Darin erfahrt
Antonius Vergebung seiner Schuld: Basima tragt ihrem Geliebten nichts nach
und ist mit sich und ihm im Frieden.

»Nun Fernando, sagte der Grof3vater, nun hast du nichts mehr zu erledigen
— jedenfalls nichts, dass ich wiisste” (155). Zu einer symboltrichtigen Zeit geht
das irdische Leben des Antonius zu Ende, ndamlich als im Osten das Licht des
neuen Tages sich erhebt. Sein Tod selbst bleibt auch fiir den/die Leser(in) der
Erzdhlung im Schweigen verborgen. Als die ersten Schlédfer auf dem Platz von
Arcella wach werden und den Tod des Heiligen konstatieren, sitzt ein Rabe auf
seiner Brust. Der Rabe — in der Mythologie Todesbote, aber auch Gotterbote —
ist als Symbol der Klugheit und der selbstgewdhlten Einsamkeit das passende
,Totemtier” fiir den Antonius der Erzdhlung. ,Niemand ist vor seinem Tod selig
zu preisen”, so die bekannte dem Solon zugeschriebene Sentenz. Im Tod aber
konnen, jedenfalls in der kunstvollen Gestaltung des literarischen Werks, die
Einzelheiten eines Lebens ihren Sinn bekommen und kann das Ganze in , der
richtigen Perspektive” sich vollenden.

Das Leben wird zum ,Kunstwerk Gottes*

Michael Kéhlmeier hat seine Erzdhlung deutlich aus einer Haltung der Vorein-

genommenheit und Faszination fiir den Menschen Antonius geschrieben. Wie

hat der Autor das Leben seines Protagonisten als Kunstwerk gestaltet? Zunédchst
kommt die Novelle ganz ohne eine Heroisierung des Heiligen aus. Antonius

ist ein Mensch auf der Suche nach dem eigenen Weg. Er hat Grenzen und wird
schuldig an seinen Mitmenschen. Bis zuletzt kann er sich nicht von seinen et-

104



Kéhlmeiers Antonius

was arroganten Denkmustern l6sen. Antonius ist aber auch ein Mensch, der
kritisch und selbstbewusst mit den Autoritdten seiner Zeit umgeht, einschlief3-
lich seines Ordensgriinders Franziskus. Als ihm seine Berufung aufgegangen

ist, entwickelt er eine staunenswerte Lebensenergie und 10st unter seinen Zeit-
genoss(inn)en einen pfingstlichen Flachenbrand aus, einen, der die Menschen
nicht wie andere Massenbewegungen in die Verdummung fiihrt, sondern in die
Selbstwerdung. In den entscheidenden Momenten seines Lebens kann er sich
selbst loslassen und ins Offene hinein aufbrechen. Oder, besser gesagt: Die Mo-
mente, in denen er sich loslassen kann, werden die entscheidenden in seinem
Leben. Antonius geht seinen Weg nicht allein. Immer wieder, bis in die Stunden
des Sterbens hinein, werden ihm Menschen auf den Weg geschickt, die ihm aus
der Enge des eigenen Denkens in eine neue Weite verhelfen. So miindet sein
Lebensweg in den groflen offenen Horizont, der iiber die Enge des Todes hinaus-
weist.

Erst das Loslassenkdnnen und Sich-fiihren-Lassen machen das Leben zu ei-
nem Kunstwerk. Damit ist keineswegs eine Grundhaltung des passiven oder
gar quietistischen Geschehenlassens gemeint. Antonius ist ja ein ganz aktiver
Mensch. Es geht vielmehr um eine Balance von intensiver Suche nach dem Ei-
genen und eine Gelassenheit, die die Verkrampfung in das Ich 16st. Etwa hun-
dert Jahre nach dem geschichtlichen Antonius von Padua hat es Meister Eckhart
auf den Punkt gebracht: ,Nimm dich selbst wahr. Und wo du dich findest, da
lass dich, das ist das Allerbeste.””

Die Novelle von Michael Ko6hlmeier konfrontiert uns Leser(innen) unaus-
weichlich mit dem Elend des Sterbenmiissens und mit dem Tod als einer Wahr-
heit, die dem Menschen zumutbar ist (Ingeborg Bachmann). Sie bewahrt aber
darin den Glanz eines , miindigen und zu sich selbst erwachten Menschen“s.

In der Gesamtschau, wie sie erst vom Tod her mdoglich ist, wird das Kunstwerk
eines Lebens sichtbar, seine Schonheit, in der auch die Flecken und Briiche ih-
ren tiefen Sinn bekommen. Michael Kohlmeiers Erzahlung darf als Werbung fiir
eine alternative Lebensform gelesen werden. Sie ladt uns ein, herauszutreten aus
der Sorge um uns selbst, aus dem Druck des Machen- und Schaffen-Miissens,
aus der Enge des von uns selbst inszenierten und optimierten Lebens und ein-
zutreten in den offenen Horizont Gottes und seiner Liebe zu den Menschen.

7 Zitiert nach I. Kampmann, Meister Eckhart Brevier. Miinchen 2010, 17.
8 E. Biser, Die Entdeckung des Christentums. Der alte Glaube und das neue Jahrtausend. Freiburg i. Br.
22001, 32.

105



