
1	 Der vorliegende Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines Referats, das am 11. Mai 2018 bei einer 
Podiumsveranstaltung des 101. Deutschen Katholikentags in Münster gehalten wurde.

2	 J. Vanier, In Gemeinschaft leben. Meine Erfahrungen. Freiburg i. Br. u.a. 1993, 314.

Kommunizierendes Friedensverständnis
Inspirationen durch Hildegard von Bingen

In Europa erleben wir derzeit die längste Friedensperiode der Geschichte. In un­
serem Alltag erfahren wir jedoch, wie zerbrechlich der Friede ist. Täglich errei­
chen uns Berichte von Kriegen, gewaltsamen Eskalationen, bedrohlichen Krisen. 
Auch in unseren eigenen Verhältnissen sind wir immer wieder Konflikten – unter­
schwellig oder offen ausgetragen – ausgesetzt. Eine Versöhnung erfolgt meistens 
erst nach einem heftigen Streit. Muss es so sein? Warum ist es so? Der folgende 
Versuch, auf diese Fragen einzugehen, schöpft aus der spirituellen Tradition und 
versteht sich als eine Einladung zur realitätsbezogenen Reflexion und geistesge­
wirkten Gestaltung einer Friedenskultur.1 

Friede: Ein spiritueller Wachstumsprozess

„Um in der Wahrheit zu bleiben, muss man manchmal seinen seelischen Frieden 
verlieren können. Echter Gottesfriede entsteht oft erst aus Leiden und Demüti­
gung oder aus einer bewusst angenommenen seelischen Erschütterung.“2 Diese 
Worte von Jean Vanier, dem Gründer der Arche-Gemeinschaften, widersprechen 
unserer üblichen Vorstellung von Frieden. Wenn wir an Frieden denken, dann 
meinen wir Ruhe und einen ungestörten Verlauf der Dinge. In Jean Vaniers Frie­
densverständnis dagegen ist viel Dynamik enthalten. Friede entsteht demgemäß 
dann, wenn wir uns den störenden Faktoren unseres Lebens stellen.

Jean Vanier steht mit dieser Einsicht nicht allein, auch andere Meister des spi­
rituellen Lebens sind ähnlicher Überzeugung. Basil Kardinal Hume, ehemals Abt 

Maura Zátonyi OSB | Rüdesheim

geb. 1974, Dr. phil., 
Abtei St. Hildegard/Eibingen

sr.maura@abtei-st-hildegard.de

116

Nachfolge



3	 B. Hume, Gott suchen. Einsiedeln 1979, 79.
4	 Zu einer zusammenfassenden Einführung in Hildegards Leben, Denken und Werk siehe M. Zátonyi, 

Hildegard von Bingen (Zugänge zum Denken des Mittelalters, Bd. 8). Münster 2017.
5	 Siehe Hildegard von Bingen, Prophetisches Vermächtnis – Testamentum propheticum. Übers. u. eingel. 

v. M. Zátonyi. Beuron 2016, 75.
6	 Vgl. ebd., 82.

von Ampleforth, dann Erzbischof von Westminster, legte seinen Mönchen ans 
Herz: „Der Friede, den [das Ordensleben] schenkt, ist ein hart errungener und, 
glauben Sie mir, er bringt Leiden mit sich. Und doch ist es ein Friede, der durch 
die uns von allen Seiten her bedrängenden Stürme nicht erschüttert wird.“3 

So überrascht es nicht, wenn wir in die Geschichte der Spiritualität blickend 
auf weitere Konzepte eines dynamischen und kämpferischen Friedensverständ­
nisses stoßen. Zwar aus der zeitlichen Ferne von 900 Jahren, aber mit einer beein­
druckenden Aktualität vertritt die heilige Hildegard von Bingen (1098–1179), seit 
2012 zur Kirchenlehrerin erhoben, eine Auffassung, die mit den bereits zitierten 
Worten übereinstimmt. Die hl. Hildegard wird häufig mit in Richtung Himmel 
gerichtetem Blick dargestellt. Ihr Lebenswerk zeugt aber von ihrer Bodenständig­
keit, ihrer realistischen Menschenkenntnis, einem psychologischen Feingefühl 
und auch von ihrer Entschlossenheit, Konflikten und Schwierigkeiten konstruk­
tiv zu begegnen.4 

Als Äbtissin kannte Hildegard aus eigener Erfahrung sowohl die glücklichen 
Momente als auch die belastenden Schwierigkeiten des gemeinschaftlichen Le­
bens. Sie wusste, dass das friedliche Zusammenleben von Menschen immer wie­
der durch Zwietracht und Spaltungen gefährdet ist.5 Zugleich war sie überzeugt, 
dass wir aus den Gefährdungen und Erschütterungen eine gereifte Erfahrung von 
Frieden gewinnen können. Ihre Überzeugungen hat sie in einem Brief zusam­
mengefasst, der als ihr spirituelles Testament gilt: „Alles, wovor der Mensch aus 
Angst flieht, um nicht verletzt zu werden, trägt dazu bei, dass er seine Zuversicht 
auf Gott setzt und zu ihm ruft, damit Gott ihm beisteht und ihn in der Ruhe des 
Friedens bewahrt. Alles aber, was um des Menschen willen existiert, was in ihm 
ist, wodurch er wirkt und was ihm friedlich und zuträglich Hilfe leistet, lehrt den 
Menschen, Gott Liebe entgegenzubringen. Wenn der Mensch nämlich nur das 
kennen würde, was ihm angenehm und wohltuend ist, wüsste er nicht, was das 
ist und was es heißt. Deshalb gewinnt der Mensch das höchste Wissen unter der 
Last der Härte, die von dem kommt, was schädlich ist, und so erkennt er, was gut 
und böse ist, und so kann er allem einen Namen geben, wie Adam. Würde der 
Mensch nämlich in den Dingen nur das eine kennen, dann wäre das Werk Gottes 
in ihm nicht vollkommen (...).“6 

Mit diesen Worten gibt Hildegard zu verstehen: Alles, was den Menschen be­
unruhigt, wodurch er seinen Frieden bedroht und gefährdet sieht, kann ihn in 
einer existenziellen Erkenntnis wachsen lassen. Diese Gedanken beinhalten eine 
befreiende Botschaft: Es steht in unserer Entscheidung, wie wir auf Verletzungen, 

117

Hildegard von Bingen



7	 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege – Liber Scivias. Übers. v. M. Heieck. Beuron 2010, 385.
8	 Siehe dazu G. Lautenschläger, Viriditas. Ein Begriff und seine Bedeutung, in: E. Forster (Hrsg.), Hilde-

gard von Bingen. Prophetin durch die Zeiten. Freiburg i. Br. u.a. 1997, 224–237.
9	 Zur „kommunizierenden“ Struktur geistlicher Prozesse in den Visionen Hildegards siehe D. Flande­

ra / M. Zátonyi, „Jeder, der Flügel im Glauben hat ...“. Betrachtungen über Glaube, Hoffnung und Liebe 
bei der Kirchenlehrerin Hildegard von Bingen, in: G. Ratzinger / R. Zörb (Hrsg.), Zum 90. Geburtstag. 
Festschrift der Gesellschaft zur Förderung christlicher Verantwortung e.V. für den Heiligen Vater em. Bene-
dikt XVI. 16. April 2017. Rohrbach bei Weimar 2017, 43 f.

Bedrängnisse, Enttäuschungen und sogar Unrecht reagieren! Entweder antworten 
wir mit Aggression und schlagen zu, wenn wir uns bedroht fühlen, und dann wer­
den wir immer mehr in Verbitterung verwickelt. Oder wir lassen uns herausfor­
dern und sind bereit, uns auf einen Lernprozess einzulassen.

„Der Frieden sprosst in der vollen Grünkraft der Wahrheit“

Hildegard versteht den Weg zum Frieden als einen spirituellen Lernprozess – oder 
sogar als einen spirituellen Wachstumsprozess: „Der Frieden sprosst in der vollen 
Grünkraft der Wahrheit.“7 Das typisch hildegardische Wort „Grünkraft“ (viridi-
tas)8 enthält theologische und spirituelle Dimensionen. Gerade dieses Wort viridi-
tas macht deutlich, dass das Wachsen in den Frieden hinein ein von Gottes Geist 
gewirkter Prozess ist. Dies gilt es im Folgenden zu zeigen.

Bei einer Lektüre in den Werken Hildegards ergeben sich drei Momente, die 
nach dem hildegardischen Friedensverständnis einen solchen Prozess konstituie­
ren: 1. Realitätssinn, 2. Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit und 3. Aufgeschlossenheit 
für die transzendenten Dimensionen des Daseins. Zudem leuchtet ein, dass es 
sich bei Hildegard um ein kommunizierendes Friedensverständnis handelt: Frie­
den wächst durch entsprechende Formen der Kommunikation.9 

Obwohl sich Hildegard an zentralen Stellen mit dem Frieden befasst, hat sie 
keine systematische Lehre oder einen Traktat darüber entworfen. Ihre Form, sich 
auszudrücken, sind Visionen, in denen uns fremde und befremdende Bilder be­
gegnen. Wenn wir uns aber in diese Visionen vertiefen, dann entdecken wir, dass 
diese Bilder etwas mit uns zu tun haben. Die Visionen Hildegards laden uns ein, 
unseren Alltag mit spiritueller Kraft zu durchdringen und so ein Stück Frieden zu 
verwirklichen. Hildegards Visionen vermögen unserem Dasein – manchmal ein 
Knäuel von unterschiedlichen, einander widerstrebenden Kräften – eine Fassung 
zu geben und in das Dickicht unserer Beziehungslandschaft Licht zu bringen. 
Dazu müssen wir die einzigartige Sprache der Visionen auf uns wirken lassen. 

Anfang: Realitätssinn - konstruktive Konfrontation

Der Frieden fällt nicht vom Himmel. Hildegard war sich dessen bewusst. Sie 
schreibt realistisch vom „Sprossen“ des Friedens: „Der Frieden sprosst in der 

118

Nachfolge



vollen Grünkraft der Wahrheit“ [Herv. MZ]. Frieden kann nur dann entstehen, 
wenn wir bereit sind, Wachstumsprozesse und natürliche Gesetzmäßigkeiten zu 
akzeptieren. 

Diese Verpflichtung der Realität gegenüber veranschaulicht Hildegard in ih­
rem theologischen Spätwerk, dem Buch vom Wirken Gottes, mit der ihr eigenen 
Bildersprache. In einer Vision beschreibt sie einen Brunnen, in dem zwei Ge­
stalten stehen, während eine dritte Gestalt außerhalb des Brunnens auf dessen 
Randstein steht.10 Hildegard erklärt dazu, dass diese drei Gestalten die Liebe, die 
Demut und den Frieden verkörpern. Dass die Liebe und die Demut im Brunnen 
stehen, ist gemäß Hildegards Auslegung ein Symbol dafür, dass sie „in der reins­
ten Gottheit [stehen], aus der Ströme der Seligkeit fließen“.11 Demzufolge gehö­
ren Liebe und Demut zum Wesen Gottes, wie Hildegard dies auch an anderen 
Stellen in ihrem Werk zum Ausdruck bringt.12

Der Friede dagegen – und das lässt aufhorchen – steht außerhalb des Brun­
nens auf einem Stein. Hildegard deutet das so, dass der Friede immer neu er­
rungen werden muss, weil er nicht nur dem himmlischen, sondern zugleich 
dem irdischen Bereich zugeordnet ist.13 Die irdische Realität ist nach Hildegards 
Worten durch Schwankungen und Änderungen gekennzeichnet: Wir werden 
hin und her geworfen.14 Das alles verursacht Ängste im Menschen selbst und 
Spannungen unter den Menschen. Wir müssen die irdische Realität miteinander 
bewältigen und gestalten. Dabei treffen wir auf unterschiedliche Interessen, un­
terschiedliche Meinungen und wir setzen uns mit unterschiedlichen Tempera­
menten ein. Spannungen sind vorprogrammiert! 

Aber nicht die Spannungen zerstören den Frieden, sondern das Ignorieren 
der Spannungen. Besonders wir Christ(inn)en neigen dazu, alles harmonisieren 
zu wollen. Damit wollen wir jegliche Spannungen ausräumen und so Frieden 
schaffen. Dabei kann gerade eine solche Haltung den Frieden verhindern. Hilde­
gard trifft den Kern dieses Problems in ihrem ersten theologischen Hauptwerk, 
dessen Titel Wisse die Wege heißt. Auch dort stellt sie den Frieden in personifi­
zierter Gestalt dar. Diese artikuliert die Versuchung, die sich gegen den Frieden 
richtet, und zwar in einer Mentalität, die so spricht: „Ich kann keine Bedrängnis 
ertragen, sondern will alles Widerstrebende von mir fernhalten.“15 Daraus kön­
nen wir schließen: Ein erster Schritt auf unserem Lernprozess des Friedens ist, 
wenn wir Spannungen bewusst aushalten und uns ihnen stellen.

10	 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes – Liber divinorum operum. 
	 Übers. v. M. Heieck. Beuron 2012, 316.
11	 Ebd., 318 f. 
12	 Vgl. Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 43 [s. Anm. 7].
13	 Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes, 319 [s. Anm. 10].
14	 Ebd.
15	 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 369 [s. Anm. 7].

119

Hildegard von Bingen



Wie das zu realisieren ist, lässt sich exemplarisch an einer Herausforderung, 
die eines gewissen Konfliktpotentials nicht entbehrt, nachvollziehen. Durch 
den wachsenden Anteil von Menschen aus anderen Kulturen und Religionen 
durch Immigration wird die interreligiöse und interkulturelle Begegnung zur 
alltäglichen Notwendigkeit. So ist jede(r) von uns gefragt, wie wir mit kultu­
rellen und religiösen Unterschieden umgehen. Ein realistischer und zugleich 
optimistischer Ansatz könnte lauten: „konstruktive Konfrontation“16 – anstelle 
von Harmonisierung, welche die realen Differenzen ausblendet. Es hilft nicht 
weiter und reicht nicht aus, einfach zu sagen, „wir sind ohnehin alle Brüder 
und Schwestern und haben uns alle so lieb“.17 Vielmehr ist eine ernsthafte und 
profunde Auseinandersetzung mit den konkreten Gegebenheiten erforderlich, 
in denen Probleme offen angesprochen werden. So könnte sich eine ehrliche, 
offene, dialogbereite, eben konstruktive Konfrontation zum Guten entwickeln. 
Dies gilt in allen Bereichen unseres Lebens.

Somit können wir festhalten, dass die erste Kommunikationsform, die dem 
wahren Frieden zuträglich ist, eine konstruktive Konfrontation bedeutet. Sie ge­
lingt aber nur, wenn wir uns der Wahrheit und der Wahrhaftigkeit verpflichten. 
Damit kommen wir zum zweiten Moment im Friedensprozess.

Mitte: Wahrheit und Wahrhaftigkeit - Konversation

Hildegard hält die Verbindung von Frieden und Wahrheit für grundsätzlich: 
„Der Frieden sprosst in der vollen Grünkraft der Wahrheit“ [Herv. MZ]. Sie 
macht uns auf diesen Zusammenhang in ihren Visionen wiederholt aufmerk­
sam. Während der Friede im Buch vom Wirken Gottes in einer Dreiergruppe ne­
ben Liebe und Demut steht, erscheint er in der erwähnten Vision von Wisse die 
Wege in einer Reihe mehrerer personifizierter Tugenden: Enthaltsamkeit, Frei­
giebigkeit, Frömmigkeit, Wahrheit, Glückseligkeit. Es ist von Bedeutung, dass 
sich der Friede direkt neben der Wahrheit, Seite an Seite, befindet.18 Friede und 
Wahrheit gehören zusammen. Denn Spannungen können erst dann konstruktiv 
gelöst werden, wenn jede(r) Beteiligte sich der Wahrheit verpflichtet weiß. 

Es gibt zwei Formen, die Wahrheit zu verfehlen. Die eine ist die bereits er­
wähnte Tendenz, alles harmonisieren zu wollen, die Augen vor den Problemen 
und Spannungen zu verschließen und so die Realität zu verdrängen. Die zweite 
Form führt in das andere Extrem. Verschärfen sich die Spannungen hin zu un­
rechten Vorwürfen, dann geht es nicht mehr um konstruktive Konfrontation, 

16	 Zum Begriff siehe das Interview mit M. Weninger, Vatikan-Dialogfachmann Weninger über Gespräche 
mit Muslimen, ursprünglich am 02.11.2013 im Radio Vatikan, jetzt abrufbar unter URL: https://glo­
ria.tv/article/rjm4siQnsKMo4zW9QMMnEqu7s (Stand: 19.02.2019).

17	 Ebd.
18	 Vgl. Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 366–370, bes. 368 f. [s. Anm. 7].

120

Nachfolge



19	 Vgl. ebd., 94.
20	 Ebd., 369 u. 385.

sondern um destruktive Aggression. Wenn wir uns von den Spannungen beherr­
schen lassen, verfehlen wir die Konstruktivität. 

Wie können wir also mit Spannungen in Wahrheit und konstruktiv umge­
hen? Wenn wir sie wahr-nehmen! Ja, wenn wir sie in ihrem wahren Wesen er­
kennen, indem wir auf dem Grund der Spannungen zu dem Punkt vorstoßen, 
wo das Problem liegt. Wenn wir die Probleme artikulieren und benennen kön­
nen, haben wir einen wesentlichen Schritt hin auf den Frieden getan. Indem 
wir die Probleme aussprechen, können wir sie in offene Fragen umwandeln.

Probleme sind offene Fragen. Und auf Fragen könnten wir mit Phantasie 
und Mut eine Antwort finden, die auch ein Umdenken und die Entdeckung 
neuer Perspektiven ermöglicht. Immer gelingt es nicht. Hildegard ist aber über­
zeugt, dass uns bei der Suche nach Antworten der Heilige Geist zu Hilfe kommt. 
Die entsprechenden Überlegungen Hildegards lassen sich sinngemäß so para­
phrasieren:19 Solange die existenzielle Frage und die Suche nach Antwort im 
Menschen sind, wird ihn die Kraft Gottes nicht verlassen, weil dieser Frage ein 
Umdenken innewohnt. Wo aber diese Frage im Menschen nicht ist, gibt es auch 
keine Antwort des Heiligen Geistes; denn dieser Mensch stößt die Gabe Gottes 
von sich, wenn er nicht bereit ist, Fragen zu stellen und umzudenken.

Diese Gedanken verdeutlichen, dass der konstruktive Umgang mit Proble­
men eine kreative Suche nach Lösungen bedeutet: einen Austausch. Das latei­
nische Wort dafür, conversatio, lässt die doppelte Bedeutung dieses Vorgangs 
erkennen. Es beinhaltet nicht nur Austausch, sondern zugleich Umkehr, Um­
denken. Damit erweist sich die Konversation als die zweite Kommunikations­
form des Friedens.

Wir sind nur dann fähig umzudenken, wenn wir bereit sind, über die eige­
nen Schatten zu springen, über uns hinauszuwachsen, ja, wenn wir offen sind 
für Überraschungen. Hildegard stellt die personifizierte Gestalt des Friedens in 
Wisse die Wege mit Flügeln dar. Sie schreibt dazu: Diese Gestalt des Friedens hat 
„auf beiden Seiten einen schwungkräftigen Flügel“, „[d]enn auf beiden Seiten, 
nämlich der ruhigen und der stürmischen Äußerung, strebt sie empor zu Gott 
(...) und erreicht sie den einen Gott in der Übereinstimmung ihrer beiden Flü­
gel.“20 In diesem Bild ist eine ungeheure Dynamik eingefasst, eine existenzielle 
Offenheit auf das „Darüber hinaus“ hin, auf das Transzendente – auf Gott hin. 
Und Gott sorgt für Überraschungen! Damit sind wir beim dritten Moment im 
Friedensprozess.

121

Hildegard von Bingen



21	 Siehe A. F. Chávez, Die brennende Vernunft. Studien zur Semantik der rationalitas bei Hildegard von Bin-
gen (Mystik in Geschichte und Gegenwart, Bd. I 8). Stuttgart – Bad Cannstatt 1991.

22	 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch der Lebensverdienste – Liber vitae meritorum. Übers. u. eingel. v. 
M. Zátonyi. Beuron 2014, 46.

23	 Vgl. ebd., 56 f.
24	 Vgl. R. Berndt / M. Zátonyi, Glaubensheil. Wegweisung ins Christentum gemäß Hildegard von Bingen 

(Erudiri Sapientia, Bd. 10). Münster 2013, 193 f.
25	 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes, 316 [s. Anm. 10]; s. auch Hildegard von 
	 Bingen, Wisse die Wege, 369 [s. Anm. 7].
26	 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 385 [s. Anm. 7].

Erfüllung: Offen für Gott - Kooperation

Hildegard denkt groß vom Menschen. Sie legt dar, dass uns Menschen ein Ver­
mögen angeboren ist, uns der Transzendenz zu öffnen. Sie nennt es rationalitas.21 
Hildegard zufolge ist die rationalitas unsere Gottesfähigkeit. Der vornehmste 
Vollzug unserer rationalitas, unserer Vernunftbegabtheit, besteht darin, sich der 
transzendenten Dimension zu öffnen. 

Dieser transzendente Aspekt des Friedensprozesses ist in unserem Leitmotiv 
enthalten: „Der Frieden sprosst in der vollen Grünkraft der Wahrheit“ [Herv. MZ]. 
Der Schwerpunkt liegt auf dem Wort „Grünkraft“ (viriditas). Dieses Wort hat 
nichts mit Naturheilkunde oder Kräutern zu tun. Grünkraft hat eine tiefe theo­
logische Bedeutung. Um das zu verstehen, ist ein kleiner Rekurs auf das zweite 
Hauptwerk Hildegards, das Buch der Lebensverdienste, nötig. Im Mittelpunkt dieses 
Werkes steht eine Mannesgestalt, die den ganzen Kosmos überragt.22 Hildegard 
nennt sie einfach „Mann“, auf Latein vir. Das ist aber keine Aussage über das Ge­
schlecht dieser Gestalt, sondern ein Ausdruck dessen, dass dieser Mann (vir) eine 
vollständige Vitalität ausstrahlt und damit Gott selbst versinnbildlicht: Gott als 
vir ist Ursprung aller Lebenskraft (vis) und jeglicher Grünkraft (viriditas), aus ihm 
kommt alles Leben (vita) und er gibt jene Kräfte (virtutes) in Fülle, die den Sieg 
des Guten vollbringen.23 Hildegard macht also deutlich, dass der Friede letztlich 
nicht unser Werk ist, sondern eine Frucht, die von Gott her wächst. Diese Frucht 
des Friedens kann aber nur wachsen und reifen, wenn der Mensch mitwirkt. Auf 
die Konversation folgt also die dritte Kommunikationsform: die Kooperation.

Eine Kooperation zwischen Gott und Mensch ist möglich. Das ist eine großar­
tige Botschaft Hildegards. Einerseits ist diese Kooperation möglich aufgrund der 
rationalitas des Menschen, weil diese ihn „gottfähig“ macht. Andererseits ist die­
se Kooperation möglich, weil der Mensch durch seinen Leib in der Welt Gottes 
Schöpfungswerk weiterführen kann.24 In seiner vernunftbegabten und leibhafti­
gen Existenz entspricht der Mensch der wirkenden Schöpferkraft Gottes, seiner 
viriditas. So kann der Mensch Gottes Frieden wortwörtlich zur Welt bringen.

In Hildegards Visionsbild erscheint der Friede mit leuchtendem Gesicht.25 Mit 
diesem Bild drückt Hildegard die vollendete Form eines kommunizierten Friedens 
aus: „Im allerhöchsten Gott leuchtet der Mensch auf und Gott im Menschen.“26 

122

Nachfolge



27	 Siehe M. H. Weninger, Europa ohne Gott? Die Europäische Union und der Dialog mit den Religionen, Kir-
chen und Weltanschauungsgemeinschaften. Baden-Baden 2007, 21–29.

28	 Vgl. Johannes Paul II., Nachsynodales Schreiben Ecclesia in Europa zum Thema „Jesus Christus, der in 
seiner Kirche lebt – Quelle der Hoffnung für Europa“. Rom 2003, c. 7–9. 

29	 Vgl. Paul VI., Enzyklika Populorum progressio über die Entwicklung der Völker. Rom 1967, c. 76–78. 

Mit dieser Aussage erfasst Hildegard die Größe des Menschen: Gott leuchtet im 
Menschen auf. Damit mündet der Wachstumsprozess des Friedens in die vollen­
dete Form der Kommunikation: Das ist die communio, eine wahre Gemeinschaft 
– der Mensch in Gott und Gott im Menschen. Der Frieden, der durch einen lan­
gen Lernprozess gewachsen und gereift ist, macht auch das Miteinander der 
Menschen möglich. Er stiftet eine wahre Gemeinschaft, die stärkt: Im lateini­
schen Wort communio ist das Wort munire (stärken) enthalten. Auf dieses kom­
munizierende und kommunizierte Friedensverständnis kommt es an.

Ausblick: Ein neuer Name für den Frieden

Wie sich dieser Lernprozess des Friedens konkret vollzieht, können wir an der 
Geschichte Europas in den letzten Jahrzehnten beobachten. Erinnern wir uns 
an die anfangs zitierten Worte Hildegards: „Der Mensch gewinnt das höchste 
Wissen unter der Last der Härte, die von dem kommt, was schädlich ist, und so 
erkennt er, was Gut und Böse ist.“ Der europäische Integrationsprozess hat an­
gesichts der Erschütterung durch den Zweiten Weltkrieg damit begonnen, dass 
Politiker bereit waren, aus der Tragödie zu lernen und umzudenken, eine conver-
satio zu vollziehen.27 Zum gemeinsamen Ziel der Verhinderung eines weiteren 
Krieges wurden die Europäischen Gemeinschaften (Europäische Gemeinschaft 
für Kohle und Stahl, Europäische Wirtschaftsgemeinschaft und Europäische 
Atomgemeinschaft) ins Leben gerufen. Diese auf Realitätssinn basierten Maßnah­
men gingen der Gründung der Europäischen Union voraus. Ihnen verdanken 
wir jene welthistorisch nicht genug hochzuschätzende Tatsache, dass wir heute 
in Europa die bislang längste Friedensperiode erleben. 

Wir erleben aber nicht nur die andauernste Friedensperiode unserer euro­
päischen Geschichte, sondern auch die ausgedehnteste prosperierende Periode. 
Dennoch begegnen wir in unserer Gesellschaft einem hohen Maß an Sinnver­
lust, weltanschaulicher Orientierungslosigkeit, innerer Verwahrlosung.28 So ist 
das Gebot der Stunde ein Prozess, der die horizontalen Formen der Kommuni­
kation – gesellschaftliche Diskurse und politische Debatten – in eine gelebte 
Spiritualität als vertikale Form der Kommunikation einbettet. Das erfordert die 
Verbindung von Realitätssinn und Wahrhaftigkeit mit der Sensibilisierung für 
spirituelle Werte, um den Frieden zu bewahren und zu fördern. 

Vor 50 Jahren hat Papst Paul VI. formuliert: Der neue Name für Frieden ist 
die Entwicklung.29 Auch heute hat dieser Entwicklungsgedanke, der soziale, kul­

123

Hildegard von Bingen



turelle, sittliche und religiöse Dimensionen umfasst, nichts an Bedeutung verlo­
ren. Umso mehr haben wir die Aufgabe, für die Entwicklung im Europa des 21. 
Jahrhunderts einen konkreten Akzent zu setzen. Dazu kann das von Hildegard 
inspirierte und hier dargelegte Friedensverständnis einen Beitrag leisten: Ent­
wicklung wird heute in Europa gelingen, wenn wir sie als spirituellen Wachs­
tumsprozess realisieren.

124

Nachfolge


