Nachfolge

Maura Zatonyi 0SB | Riidesheim

geb. 1974, Dr. phil.,
Abtei St. Hildegard/Eibingen

sr.maura@abtei-st-hildegard.de

Kommunizierendes Friedensverstindnis

Inspirationen durch Hildegard von Bingen

In Europa erleben wir derzeit die lingste Friedensperiode der Geschichte. In un-
serem Alltag erfahren wir jedoch, wie zerbrechlich der Friede ist. Taglich errei-
chen uns Berichte von Kriegen, gewaltsamen Eskalationen, bedrohlichen Krisen.
Auch in unseren eigenen Verhiltnissen sind wir immer wieder Konflikten — unter-
schwellig oder offen ausgetragen — ausgesetzt. Eine Versohnung erfolgt meistens
erst nach einem heftigen Streit. Muss es so sein? Warum ist es so? Der folgende
Versuch, auf diese Fragen einzugehen, schopft aus der spirituellen Tradition und
versteht sich als eine Einladung zur realititsbezogenen Reflexion und geistesge-
wirkten Gestaltung einer Friedenskultur.!

Friede: Ein spiritueller Wachstumsprozess

,Um in der Wahrheit zu bleiben, muss man manchmal seinen seelischen Frieden
verlieren konnen. Echter Gottesfriede entsteht oft erst aus Leiden und Demiiti-
gung oder aus einer bewusst angenommenen seelischen Erschiitterung.“* Diese
Worte von Jean Vanier, dem Griinder der Arche-Gemeinschaften, widersprechen
unserer iiblichen Vorstellung von Frieden. Wenn wir an Frieden denken, dann
meinen wir Ruhe und einen ungestorten Verlauf der Dinge. In Jean Vaniers Frie-
densverstandnis dagegen ist viel Dynamik enthalten. Friede entsteht demgemaf}
dann, wenn wir uns den storenden Faktoren unseres Lebens stellen.

Jean Vanier steht mit dieser Einsicht nicht allein, auch andere Meister des spi-
rituellen Lebens sind dhnlicher Uberzeugung. Basil Kardinal Hume, ehemals Abt

1 Der vorliegende Beitrag ist die tiberarbeitete Fassung eines Referats, das am 11. Mai 2018 bei einer
Podiumsveranstaltung des 101. Deutschen Katholikentags in Miinster gehalten wurde.
2 J. Vanier, In Gemeinschaft leben. Meine Erfahrungen. Freiburg i. Br. u.a. 1993, 314.

116



Hildegard von Bingen

von Ampleforth, dann Erzbischof von Westminster, legte seinen Monchen ans
Herz: ,Der Friede, den [das Ordensleben] schenkt, ist ein hart errungener und,
glauben Sie mir, er bringt Leiden mit sich. Und doch ist es ein Friede, der durch
die uns von allen Seiten her bedrdngenden Stiirme nicht erschiittert wird.”?

So tiberrascht es nicht, wenn wir in die Geschichte der Spiritualitat blickend
auf weitere Konzepte eines dynamischen und kdmpferischen Friedensverstand-
nisses stoflen. Zwar aus der zeitlichen Ferne von 900 Jahren, aber mit einer beein-
druckenden Aktualitét vertritt die heilige Hildegard von Bingen (1098-1179), seit
2012 zur Kirchenlehrerin erhoben, eine Auffassung, die mit den bereits zitierten
Worten iibereinstimmt. Die hl. Hildegard wird hdufig mit in Richtung Himmel
gerichtetem Blick dargestellt. Ihr Lebenswerk zeugt aber von ihrer Bodenstandig-
keit, ihrer realistischen Menschenkenntnis, einem psychologischen Feingefiihl
und auch von ihrer Entschlossenheit, Konflikten und Schwierigkeiten konstruk-
tiv zu begegnen.*

Als Abtissin kannte Hildegard aus eigener Erfahrung sowohl die gliicklichen
Momente als auch die belastenden Schwierigkeiten des gemeinschaftlichen Le-
bens. Sie wusste, dass das friedliche Zusammenleben von Menschen immer wie-
der durch Zwietracht und Spaltungen gefdahrdet ist.> Zugleich war sie tiberzeugt,
dass wir aus den Gefihrdungen und Erschiitterungen eine gereifte Erfahrung von
Frieden gewinnen kénnen. Ihre Uberzeugungen hat sie in einem Brief zusam-
mengefasst, der als ihr spirituelles Testament gilt: ,Alles, wovor der Mensch aus
Angst flieht, um nicht verletzt zu werden, tragt dazu bei, dass er seine Zuversicht
auf Gott setzt und zu ihm ruft, damit Gott ihm beisteht und ihn in der Ruhe des
Friedens bewahrt. Alles aber, was um des Menschen willen existiert, was in ihm
ist, wodurch er wirkt und was ihm friedlich und zutraglich Hilfe leistet, lehrt den
Menschen, Gott Liebe entgegenzubringen. Wenn der Mensch namlich nur das
kennen wiirde, was ihm angenehm und wohltuend ist, wiisste er nicht, was das
ist und was es heif3t. Deshalb gewinnt der Mensch das hochste Wissen unter der
Last der Hirte, die von dem kommt, was schédlich ist, und so erkennt er, was gut
und bose ist, und so kann er allem einen Namen geben, wie Adam. Wiirde der
Mensch ndmlich in den Dingen nur das eine kennen, dann wiére das Werk Gottes
in ihm nicht vollkommen (...).“¢

Mit diesen Worten gibt Hildegard zu verstehen: Alles, was den Menschen be-
unruhigt, wodurch er seinen Frieden bedroht und gefdhrdet sieht, kann ihn in
einer existenziellen Erkenntnis wachsen lassen. Diese Gedanken beinhalten eine
befreiende Botschaft: Es steht in unserer Entscheidung, wie wir auf Verletzungen,

3 B. Hume, Gott suchen. Einsiedeln 1979, 79.

4 Zu einer zusammenfassenden Einfithrung in Hildegards Leben, Denken und Werk siehe M. Zatonyi,
Hildegard von Bingen (Zugange zum Denken des Mittelalters, Bd. 8). Miinster 2017.

5 Siehe Hildegard von Bingen, Prophetisches Vermdchtnis — Testamentum propheticum. Ubers. u. eingel.
v. M. Zatonyi. Beuron 2016, 75.

6 Vgl. ebd., 82.

n7



Nachfolge

Bedridngnisse, Enttauschungen und sogar Unrecht reagieren! Entweder antworten
wir mit Aggression und schlagen zu, wenn wir uns bedroht fiithlen, und dann wer-
den wir immer mehr in Verbitterung verwickelt. Oder wir lassen uns herausfor-
dern und sind bereit, uns auf einen Lernprozess einzulassen.

,Der Frieden sprosst in der vollen Griinkraft der Wahrheit”

Hildegard versteht den Weg zum Frieden als einen spirituellen Lernprozess — oder
sogar als einen spirituellen Wachstumsprozess: ,Der Frieden sprosst in der vollen
Griinkraft der Wahrheit.”” Das typisch hildegardische Wort , Griinkraft” (viridi-
tas)® enthélt theologische und spirituelle Dimensionen. Gerade dieses Wort viridi-
tas macht deutlich, dass das Wachsen in den Frieden hinein ein von Gottes Geist
gewirkter Prozess ist. Dies gilt es im Folgenden zu zeigen.

Bei einer Lektiire in den Werken Hildegards ergeben sich drei Momente, die
nach dem hildegardischen Friedensverstdndnis einen solchen Prozess konstituie-
ren: 1. Realitdtssinn, 2. Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit und 3. Aufgeschlossenheit
fur die transzendenten Dimensionen des Daseins. Zudem leuchtet ein, dass es
sich bei Hildegard um ein kommunizierendes Friedensverstindnis handelt: Frie-
den wichst durch entsprechende Formen der Kommunikation.?

Obwohl sich Hildegard an zentralen Stellen mit dem Frieden befasst, hat sie
keine systematische Lehre oder einen Traktat dartiber entworfen. Ihre Form, sich
auszudriicken, sind Visionen, in denen uns fremde und befremdende Bilder be-
gegnen. Wenn wir uns aber in diese Visionen vertiefen, dann entdecken wir, dass
diese Bilder etwas mit uns zu tun haben. Die Visionen Hildegards laden uns ein,
unseren Alltag mit spiritueller Kraft zu durchdringen und so ein Stiick Frieden zu
verwirklichen. Hildegards Visionen vermdogen unserem Dasein — manchmal ein
Knduel von unterschiedlichen, einander widerstrebenden Kriften — eine Fassung
zu geben und in das Dickicht unserer Beziehungslandschaft Licht zu bringen.
Dazu miissen wir die einzigartige Sprache der Visionen auf uns wirken lassen.

Anfang: Realitatssinn - konstruktive Konfrontation

Der Frieden féllt nicht vom Himmel. Hildegard war sich dessen bewusst. Sie
schreibt realistisch vom ,Sprossen” des Friedens: ,Der Frieden sprosst in der

~

Hildegard von Bingen, Wisse die Wege — Liber Scivias. Ubers. v. M. Heieck. Beuron 2010, 385.

8 Siehe dazu G. Lautenschlager, Viriditas. Ein Begriff und seine Bedeutung, in: E. Forster (Hrsg.), Hilde-
gard von Bingen. Prophetin durch die Zeiten. Freiburg i. Br. u.a. 1997, 224-237.

9 Zur ,kommunizierenden” Struktur geistlicher Prozesse in den Visionen Hildegards siehe D. Flande-

ra / M. Zatonyi, ,Jeder, der Fliigel im Glauben hat ...". Betrachtungen iiber Glaube, Hoffnung und Liebe

bei der Kirchenlehrerin Hildegard von Bingen, in: G. Ratzinger / R. Z6rb (Hrsg.), Zum 90. Geburtstag.

Festschrift der Gesellschaft zur Forderung christlicher Verantwortung e.V. fiir den Heiligen Vater em. Bene-

dikt XVI. 16. April 2017. Rohrbach bei Weimar 2017, 43 f.

18



Hildegard von Bingen

vollen Griinkraft der Wahrheit” [Herv. MZ]. Frieden kann nur dann entstehen,
wenn wir bereit sind, Wachstumsprozesse und natiirliche Gesetzmaf3igkeiten zu
akzeptieren.

Diese Verpflichtung der Realitédt gegeniiber veranschaulicht Hildegard in ih-
rem theologischen Spatwerk, dem Buch vom Wirken Gottes, mit der ihr eigenen
Bildersprache. In einer Vision beschreibt sie einen Brunnen, in dem zwei Ge-
stalten stehen, wahrend eine dritte Gestalt auflerhalb des Brunnens auf dessen
Randstein steht.!* Hildegard erkldrt dazu, dass diese drei Gestalten die Liebe, die
Demut und den Frieden verkorpern. Dass die Liebe und die Demut im Brunnen
stehen, ist gemdf} Hildegards Auslegung ein Symbol dafiir, dass sie ,in der reins-
ten Gottheit [stehen], aus der Strome der Seligkeit flieBen”." Demzufolge geho-
ren Liebe und Demut zum Wesen Gottes, wie Hildegard dies auch an anderen
Stellen in ihrem Werk zum Ausdruck bringt.!?

Der Friede dagegen — und das ldsst aufhorchen - steht aufierhalb des Brun-
nens auf einem Stein. Hildegard deutet das so, dass der Friede immer neu er-
rungen werden muss, weil er nicht nur dem himmlischen, sondern zugleich
dem irdischen Bereich zugeordnet ist.'® Die irdische Realitdt ist nach Hildegards
Worten durch Schwankungen und Anderungen gekennzeichnet: Wir werden
hin und her geworfen.' Das alles verursacht Angste im Menschen selbst und
Spannungen unter den Menschen. Wir miissen die irdische Realitdt miteinander
bewiltigen und gestalten. Dabei treffen wir auf unterschiedliche Interessen, un-
terschiedliche Meinungen und wir setzen uns mit unterschiedlichen Tempera-
menten ein. Spannungen sind vorprogrammiert!

Aber nicht die Spannungen zerstoren den Frieden, sondern das Ignorieren
der Spannungen. Besonders wir Christ(inn)en neigen dazu, alles harmonisieren
zu wollen. Damit wollen wir jegliche Spannungen ausrdumen und so Frieden
schaffen. Dabei kann gerade eine solche Haltung den Frieden verhindern. Hilde-
gard trifft den Kern dieses Problems in ihrem ersten theologischen Hauptwerk,
dessen Titel Wisse die Wege heifdt. Auch dort stellt sie den Frieden in personifi-
zierter Gestalt dar. Diese artikuliert die Versuchung, die sich gegen den Frieden
richtet, und zwar in einer Mentalitdt, die so spricht: ,Ich kann keine Bedrdangnis
ertragen, sondern will alles Widerstrebende von mir fernhalten.“!> Daraus kon-
nen wir schliefen: Ein erster Schritt auf unserem Lernprozess des Friedens ist,
wenn wir Spannungen bewusst aushalten und uns ihnen stellen.

10 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes — Liber divinorum operum.
Ubers. v. M. Heieck. Beuron 2012, 316.

11 Ebd., 318 f.

12 Vgl. Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 43 [s. Anm. 7].

13 Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes, 319 [s. Anm. 10].

14 Ebd.

15 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 369 [s. Anm. 7].

19



Nachfolge

Wie das zu realisieren ist, lasst sich exemplarisch an einer Herausforderung,
die eines gewissen Konfliktpotentials nicht entbehrt, nachvollziehen. Durch
den wachsenden Anteil von Menschen aus anderen Kulturen und Religionen
durch Immigration wird die interreligiose und interkulturelle Begegnung zur
alltaglichen Notwendigkeit. So ist jede(r) von uns gefragt, wie wir mit kultu-
rellen und religiosen Unterschieden umgehen. Ein realistischer und zugleich
optimistischer Ansatz konnte lauten: ,konstruktive Konfrontation“'® — anstelle
von Harmonisierung, welche die realen Differenzen ausblendet. Es hilft nicht
weiter und reicht nicht aus, einfach zu sagen, ,wir sind ohnehin alle Briider
und Schwestern und haben uns alle so lieb“.!” Vielmehr ist eine ernsthafte und
profunde Auseinandersetzung mit den konkreten Gegebenheiten erforderlich,
in denen Probleme offen angesprochen werden. So kdnnte sich eine ehrliche,
offene, dialogbereite, eben konstruktive Konfrontation zum Guten entwickeln.
Dies gilt in allen Bereichen unseres Lebens.

Somit konnen wir festhalten, dass die erste Kommunikationsform, die dem
wahren Frieden zutrédglich ist, eine konstruktive Konfrontation bedeutet. Sie ge-
lingt aber nur, wenn wir uns der Wahrheit und der Wahrhaftigkeit verpflichten.
Damit kommen wir zum zweiten Moment im Friedensprozess.

Mitte: Wahrheit und Wahrhaftigkeit - Konversation

Hildegard hilt die Verbindung von Frieden und Wahrheit fiir grundsidtzlich:
,Der Frieden sprosst in der vollen Griinkraft der Wahrheit” [Herv. MZ]. Sie
macht uns auf diesen Zusammenhang in ihren Visionen wiederholt aufmerk-
sam. Wiahrend der Friede im Buch vom Wirken Gottes in einer Dreiergruppe ne-
ben Liebe und Demut steht, erscheint er in der erwdhnten Vision von Wisse die
Wege in einer Reihe mehrerer personifizierter Tugenden: Enthaltsamkeit, Frei-
giebigkeit, Frommigkeit, Wahrheit, Gliickseligkeit. Es ist von Bedeutung, dass
sich der Friede direkt neben der Wahrheit, Seite an Seite, befindet.'® Friede und
Wahrheit gehoren zusammen. Denn Spannungen kénnen erst dann konstruktiv
geldst werden, wenn jede(r) Beteiligte sich der Wahrheit verpflichtet weif.

Es gibt zwei Formen, die Wahrheit zu verfehlen. Die eine ist die bereits er-
wihnte Tendenz, alles harmonisieren zu wollen, die Augen vor den Problemen
und Spannungen zu verschlieflen und so die Realitédt zu verdrangen. Die zweite
Form fiihrt in das andere Extrem. Verscharfen sich die Spannungen hin zu un-
rechten Vorwiirfen, dann geht es nicht mehr um konstruktive Konfrontation,

16 Zum Begriff siehe das Interview mit M. Weninger, Vatikan-Dialogfachmann Weninger iiber Gespriche
mit Muslimen, urspriinglich am 02.11.2013 im Radio Vatikan, jetzt abrufbar unter URL: https://glo-
ria.tv/article/rjm4siQnsKMo4zW9QMMnEqu7s (Stand: 19.02.2019).

17 Ebd.

18 Vgl. Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 366-370, bes. 368 f. [s. Anm. 7].

120



Hildegard von Bingen

sondern um destruktive Aggression. Wenn wir uns von den Spannungen beherr-
schen lassen, verfehlen wir die Konstruktivitat.

Wie kénnen wir also mit Spannungen in Wahrheit und konstruktiv umge-
hen? Wenn wir sie wahr-nehmen! Ja, wenn wir sie in ihrem wahren Wesen er-
kennen, indem wir auf dem Grund der Spannungen zu dem Punkt vorstofien,
wo das Problem liegt. Wenn wir die Probleme artikulieren und benennen kon-
nen, haben wir einen wesentlichen Schritt hin auf den Frieden getan. Indem
wir die Probleme aussprechen, konnen wir sie in offene Fragen umwandeln.

Probleme sind offene Fragen. Und auf Fragen konnten wir mit Phantasie
und Mut eine Antwort finden, die auch ein Umdenken und die Entdeckung
neuer Perspektiven ermoglicht. Immer gelingt es nicht. Hildegard ist aber tiber-
zeugt, dass uns bei der Suche nach Antworten der Heilige Geist zu Hilfe kommt.
Die entsprechenden Uberlegungen Hildegards lassen sich sinngemif so para-
phrasieren:!? Solange die existenzielle Frage und die Suche nach Antwort im
Menschen sind, wird ihn die Kraft Gottes nicht verlassen, weil dieser Frage ein
Umdenken innewohnt. Wo aber diese Frage im Menschen nicht ist, gibt es auch
keine Antwort des Heiligen Geistes; denn dieser Mensch stof3t die Gabe Gottes
von sich, wenn er nicht bereit ist, Fragen zu stellen und umzudenken.

Diese Gedanken verdeutlichen, dass der konstruktive Umgang mit Proble-
men eine kreative Suche nach Losungen bedeutet: einen Austausch. Das latei-
nische Wort dafiir, conversatio, ldsst die doppelte Bedeutung dieses Vorgangs
erkennen. Es beinhaltet nicht nur Austausch, sondern zugleich Umkehr, Um-
denken. Damit erweist sich die Konversation als die zweite Kommunikations-
form des Friedens.

Wir sind nur dann fihig umzudenken, wenn wir bereit sind, tiber die eige-
nen Schatten zu springen, iber uns hinauszuwachsen, ja, wenn wir offen sind
fiir Uberraschungen. Hildegard stellt die personifizierte Gestalt des Friedens in
Wisse die Wege mit Fliigeln dar. Sie schreibt dazu: Diese Gestalt des Friedens hat
yauf beiden Seiten einen schwungkriftigen Fliigel”, ,[d]enn auf beiden Seiten,
ndmlich der ruhigen und der stiirmischen Aufierung, strebt sie empor zu Gott
(...) und erreicht sie den einen Gott in der Ubereinstimmung ihrer beiden Flii-
gel.“?% In diesem Bild ist eine ungeheure Dynamik eingefasst, eine existenzielle
Offenheit auf das ,Dariiber hinaus“ hin, auf das Transzendente — auf Gott hin.
Und Gott sorgt fiir Uberraschungen! Damit sind wir beim dritten Moment im
Friedensprozess.

19 Vgl. ebd., 94.
20 Ebd., 369 u. 385.

121



Nachfolge

Erfullung: Offen fur Gott - Kooperation

Hildegard denkt groff vom Menschen. Sie legt dar, dass uns Menschen ein Ver-
mogen angeboren ist, uns der Transzendenz zu 6ffnen. Sie nennt es rationalitas.*'
Hildegard zufolge ist die rationalitas unsere Gottesfahigkeit. Der vornehmste
Vollzug unserer rationalitas, unserer Vernunftbegabtheit, besteht darin, sich der
transzendenten Dimension zu 6ffnen.

Dieser transzendente Aspekt des Friedensprozesses ist in unserem Leitmotiv
enthalten: ,Der Frieden sprosst in der vollen Griinkraft der Wahrheit” [Herv. MZ].
Der Schwerpunkt liegt auf dem Wort ,Griinkraft” (viriditas). Dieses Wort hat
nichts mit Naturheilkunde oder Krdutern zu tun. Griinkraft hat eine tiefe theo-
logische Bedeutung. Um das zu verstehen, ist ein kleiner Rekurs auf das zweite
Hauptwerk Hildegards, das Buch der Lebensverdienste, notig. Im Mittelpunkt dieses
Werkes steht eine Mannesgestalt, die den ganzen Kosmos iiberragt.?> Hildegard
nennt sie einfach ,Mann*“, auf Latein vir. Das ist aber keine Aussage tiber das Ge-
schlecht dieser Gestalt, sondern ein Ausdruck dessen, dass dieser Mann (vir) eine
vollstandige Vitalitdt ausstrahlt und damit Gott selbst versinnbildlicht: Gott als
vir ist Ursprung aller Lebenskraft (vis) und jeglicher Griinkraft (viriditas), aus ihm
kommt alles Leben (vita) und er gibt jene Kréfte (virtutes) in Fiille, die den Sieg
des Guten vollbringen.?® Hildegard macht also deutlich, dass der Friede letztlich
nicht unser Werk ist, sondern eine Frucht, die von Gott her wachst. Diese Frucht
des Friedens kann aber nur wachsen und reifen, wenn der Mensch mitwirkt. Auf
die Konversation folgt also die dritte Kommunikationsform: die Kooperation.

Eine Kooperation zwischen Gott und Mensch ist moglich. Das ist eine grof3ar-
tige Botschaft Hildegards. Einerseits ist diese Kooperation mdoglich aufgrund der
rationalitas des Menschen, weil diese ihn , gottfadhig” macht. Andererseits ist die-
se Kooperation moglich, weil der Mensch durch seinen Leib in der Welt Gottes
Schopfungswerk weiterfiihren kann.?* In seiner vernunftbegabten und leibhafti-
gen Existenz entspricht der Mensch der wirkenden Schopferkraft Gottes, seiner
viriditas. So kann der Mensch Gottes Frieden wortwortlich zur Welt bringen.

In Hildegards Visionsbild erscheint der Friede mit leuchtendem Gesicht.?® Mit
diesem Bild driickt Hildegard die vollendete Form eines kommunizierten Friedens
aus: ,Im allerhochsten Gott leuchtet der Mensch auf und Gott im Menschen.“?¢

21 Siehe A. F. Chavez, Die brennende Vernunft. Studien zur Semantik der rationalitas bei Hildegard von Bin-
gen (Mystik in Geschichte und Gegenwart, Bd. I 8). Stuttgart — Bad Cannstatt 1991.

22 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch der Lebensverdienste — Liber vitae meritorum. Ubers. u. eingel. v.
M. Zatonyi. Beuron 2014, 46.

23 Vgl. ebd., 56 f.

24 Vgl. R. Berndt / M. Zatonyi, Glaubensheil. Wegweisung ins Christentum gemdf$ Hildegard von Bingen
(Erudiri Sapientia, Bd. 10). Miinster 2013, 193 f.

25 Vgl. Hildegard von Bingen, Das Buch vom Wirken Gottes, 316 [s. Anm. 10]; s. auch Hildegard von
Bingen, Wisse die Wege, 369 [s. Anm. 7].

26 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, 385 [s. Anm. 7].

122



Hildegard von Bingen

Mit dieser Aussage erfasst Hildegard die Grofie des Menschen: Gott leuchtet im
Menschen auf. Damit miindet der Wachstumsprozess des Friedens in die vollen-
dete Form der Kommunikation: Das ist die communio, eine wahre Gemeinschaft
— der Mensch in Gott und Gott im Menschen. Der Frieden, der durch einen lan-
gen Lernprozess gewachsen und gereift ist, macht auch das Miteinander der
Menschen moglich. Er stiftet eine wahre Gemeinschaft, die starkt: Im lateini-
schen Wort communio ist das Wort munire (starken) enthalten. Auf dieses kom-
munizierende und kommunizierte Friedensverstindnis kommt es an.

Ausblick: Ein neuer Name fiir den Frieden

Wie sich dieser Lernprozess des Friedens konkret vollzieht, konnen wir an der
Geschichte Europas in den letzten Jahrzehnten beobachten. Erinnern wir uns
an die anfangs zitierten Worte Hildegards: ,Der Mensch gewinnt das hochste
Wissen unter der Last der Harte, die von dem kommt, was schddlich ist, und so
erkennt er, was Gut und Bose ist.” Der europdische Integrationsprozess hat an-
gesichts der Erschiitterung durch den Zweiten Weltkrieg damit begonnen, dass
Politiker bereit waren, aus der Tragodie zu lernen und umzudenken, eine conver-
satio zu vollziehen.?” Zum gemeinsamen Ziel der Verhinderung eines weiteren
Krieges wurden die Europédischen Gemeinschaften (FEuropdische Gemeinschaft
fir Kohle und Stahl, Europdische Wirtschaftsgemeinschaft und Europdische
Atomgemeinschaft) ins Leben gerufen. Diese auf Realitiitssinn basierten Mafinah-
men gingen der Griindung der Europdischen Union voraus. Ihnen verdanken
wir jene welthistorisch nicht genug hochzuschitzende Tatsache, dass wir heute
in Europa die bislang lingste Friedensperiode erleben.

Wir erleben aber nicht nur die andauernste Friedensperiode unserer euro-
pdischen Geschichte, sondern auch die ausgedehnteste prosperierende Periode.
Dennoch begegnen wir in unserer Gesellschaft einem hohen Maf} an Sinnver-
lust, weltanschaulicher Orientierungslosigkeit, innerer Verwahrlosung.?® So ist
das Gebot der Stunde ein Prozess, der die horizontalen Formen der Kommuni-
kation - gesellschaftliche Diskurse und politische Debatten - in eine gelebte
Spiritualitét als vertikale Form der Kommunikation einbettet. Das erfordert die
Verbindung von Realitdtssinn und Wahrhaftigkeit mit der Sensibilisierung fiir
spirituelle Werte, um den Frieden zu bewahren und zu férdern.

Vor 50 Jahren hat Papst Paul VI. formuliert: Der neue Name fiir Frieden ist
die Entwicklung.? Auch heute hat dieser Entwicklungsgedanke, der soziale, kul-

27 Siehe M. H. Weninger, Europa ohne Gott? Die Europdische Union und der Dialog mit den Religionen, Kir-
chen und Weltanschauungsgemeinschaften. Baden-Baden 2007, 21-29.

28 Vgl. Johannes Paul II., Nachsynodales Schreiben Ecclesia in Europa zum Thema ,Jesus Christus, der in
seiner Kirche lebt — Quelle der Hoffnung fiir Europa”. Rom 2003, c. 7-9.

29 Vgl. Paul VL., Enzyklika Populorum progressio iiber die Entwicklung der Vilker. Rom 1967, c. 76-78.

123



Nachfolge

turelle, sittliche und religiése Dimensionen umfasst, nichts an Bedeutung verlo-
ren. Umso mehr haben wir die Aufgabe, fiir die Entwicklung im Europa des 21.
Jahrhunderts einen konkreten Akzent zu setzen. Dazu kann das von Hildegard
inspirierte und hier dargelegte Friedensverstindnis einen Beitrag leisten: Ent-
wicklung wird heute in Europa gelingen, wenn wir sie als spirituellen Wachs-
tumsprozess realisieren.

124



