Nachfolge

Josef Freise | Neuwied

geb. 1951, Dr. paed., Dipl. theol., pensionierter
Professor mit Lehrbeauftragung fiir Soziale Arbeit
an der Kath. Hochschule Nordrhein-Westfalen

Website: Josef-Freise.de
j.freise@katho-nrw.de

Vorbilder der Gewaltfreiheit

Das Christentum beruft sich auf Jesus von Nazaret, der in seinem 6ffentlichen
Engagement konsequent gewaltfrei lebte und dafiir den Tod am Kreuz auf sich
nahm. Er weigerte sich, mit Gewalt gegen die herrschende Koalition von romi-
schen Besatzern und einheimischen Kollaborateuren vorzugehen oder sich ein-
fach nur dem Zugriff der Herrschenden durch Flucht zu entziehen. Bis zum
Schluss suchte er den Dialog mit allen Menschen, gleich welcher Herkunft oder
sozialer und politischer Stellung.

Im Folgenden sollen drei Menschen des letzten und diesen Jahrhunderts vor-
gestellt werden, die ihr Leben ganz bewusst in den Dienst der Nachfolge des ge-
waltfreien Jesus von Nazaret gestellt haben. Die Auswahl ist subjektiv und durch
meinen personlichen Bezug zu ihnen tiber den ,Internationalen Christlichen
Friedensdienst EIRENE“ gepréigt: Dorothy Day habe ich nicht mehr personlich
kennengelernt, wohl aber ihre Bewegung der Catholic Worker; mit Hildegard
Goss-Mayr bin ich und mit Paul Gentner war ich bis zu seinem Tod persdnlich
verbunden. Zuerst werden Aspekte ihres Lebens und ihres Engagements erldu-
tert. Am Ende soll verdeutlicht werden, was die drei verbindet und was sie zu
Vorbildern christlichen Engagements aus dem Geist der Gewaltfreiheit und des
Dialogs macht.

Dorothy Day: Gemeinschaft und ziviler Ungehorsam

Die Catholic-Worker-Bewegung geht auf die Griinderin Dorothy Day zurtick. Sie
unterhdlt, insbesondere in den USA, sog. Hauser der Gastfreundschaft, ,Houses
of Hospitality“, in denen Obdachlose ein Dach iiber dem Kopf, Hungernde etwas
zu essen und Verzweifelte Rat und Hilfe finden. Junge Freiwillige leisten tiber Or-
ganisationen wie die ,Aktion Stihnezeichen Friedensdienste” (ASF) und den ,In-
ternationalen Christlichen Friedensdienst EIRENE” in solchen Hiusern einen

134



Friedensspiritualitat

Dienst. Dorothy Day hat dazu einmal gesagt: Die Catholic-Worker-Bewegung
»ist in gewisser Weise eine Schule, ein Workcamp, zu dem grof3herzige, sozial
bewusste junge Leute kommen, um ihre Bestimmung zu finden. Nach einigen
Monaten oder Jahren wissen sie hochstwahrscheinlich, was sie mit ihrem Leben
anfangen wollen.”!

Dorothy Day wird am 8. November 1897 im New Yorker Stadtteil Brooklyn
geboren. Sie habe eine sehr gliickliche Kindheit gehabt, schreibt sie, aber mit
16 Jahren 10st sie sich vom Elternhaus, um ihr eigenes Leben zu leben. Dorothy
versteht sich als politisch Radikale und tritt in die Sozialistische Partei ein. Von
der Kirche ist sie zu dem Zeitpunkt enttduscht, weil die Not der Armen dort kein
Thema war. Mit 19 Jahren bricht sie ihr Journalismus-Studium ab und arbeitet
als freie Journalistin in New York.

In Jahren der Ruhelosigkeit, der Einsamkeit und der Suche geht Dorothy
Day eine ungliickliche Liebesbeziehung ein, wird schwanger und hat eine Abtrei-
bung. Sie heiratet einen 20 Jahre dlteren Mann, um sich aber schon ein Jahr
spdter von ihm wieder scheiden zu lassen. Dorothy setzt sich in der Folge wie-
der starker mit ihrem eigenen Glauben auseinander, liest die Bibel und betet
taglich. Sie lebt mit einem anarchistischen Freund zusammen, der gesellschaft-
liche und kirchliche Herrschaftsverhiltnisse radikal kritisiert, und wird schwan-
ger. Durch die Schwangerschaft festigt sich ihr Entschluss, der katholischen Kir-
che beizutreten und das Kind taufen zu lassen. Sie will ihrem Kind die Jahre der
Orientierungslosigkeit und des Herumirrens ohne geistliche Heimat ersparen.
Die katholische Kirche ist fiir sie die Kirche der Einwanderer, der Armen und
Verstofienen. Sie ahnt, dass diese Entscheidung fiir den Katholizismus den end-
gultigen Bruch mit ihrem Lebensgefihrten nach sich zieht. Dorothy Day leidet
darunter, dass sie durch ihre Konversion zur katholischen Kirche fast alle ihre
alten Freunde verliert, ohne wirklich neue Freunde zu finden.

In New York begegnet Dorothy schliefdlich dem ,katholischen Kommunis-
ten” Peter Maurin, mit dem sie ihre Berufung findet und ihr Lebenswerk be-
ginnt. Ausgehend von der Philosophie eines christlichen Personalismus geben
sie die Zeitung ,The Catholic Worker” heraus, die am 1. Mai 1933 zum ersten
Mal fiir einen Penny verkauft wird. In den ndchsten Jahrzehnten erreicht diese
Zeitung eine Auflage von bis zu mehreren hunderttausend Exemplaren. Es wer-
den nach und nach Hauser der Gastfreundschaft aufgebaut, und bald gibt es im
ganzen Land 33 Catholic-Worker-Gemeinschaften, dazu gehoren auch einige
Farmkommunen. Finanziert werden alle Projekte durch Spenden.

1 B. Biischer, Die Catholic-Worker-Bewegung, in: T. K. Kuhn / G. K. Schafer (Hrsg.), Zwischen Barmher-
zigkeit und Gerechtigkeit. Diakonie vor den Herausforderungen des 21. Jahrhunderts. Beitrage der Tagung
anldsslich des 200. Geburtstages von Johann Hinrich Wichern am 21. November 2008 an der Evan-
gelischen Fachhochschule Rheinland-Westfalen-Lippe in Bochum. Bochum 2009, 87-112.

135



Nachfolge

Dorothy Day schreibt, als Fiinfzehnjdhrige habe sie gefiihlt, Gott wolle, dass

der Mensch gliicklich sei. Sie wollte fiir sich selbst das Leben und die Fiille des
Lebens, und sie wollte es auch fiir die anderen. ,Der Anblick obdachloser und
arbeitsloser Mdnner, die an den Strafenecken herumlungerten oder am helllich-
ten Tage in den Hauseingdngen schliefen, entsetzte mich (...). Ich habe jetzt vie-
le Jahre mitten unter diesen Geriichen gelebt, und sie werden mich immer und
ewig beleidigen. Nie werde ich aufhéren, mich gegen die Lebensbedingungen zu
emporen, die ihre Veranlassung sind."?

Dorothy Day wuchs in einem relativ sdkularisierten Elternhaus auf und hatte
in ihrer frithen Studienzeit eine antireligiose Phase. Sie wollte radikal sein und
fand in den Sonntagschrist(inn)en nichts von dieser Radikalitat, die sie suchte.
Der Gottesglaube blieb ihr jedoch. Thr Lebenswerk ist nur aus ihrem tiefen Glau-
ben heraus zu verstehen. Ihr Tag begann meistens morgens mit dem Besuch der
Frihmesse. Gemeinschaft mit Gott erlebte sie im Gottesdienst der Eucharistiefei-
er morgens frith und tagsiiber in der Begegnung mit den Armsten. Der Alltag war
Gottesdienst. Die Mitglieder des Catholic Worker lebten von der Hand in den
Mund, hatten nie Geld auf der hohen Kante, aber sie glaubten, dass das Geld
kam, wenn man betete.

Dorothy Day wollte nicht nur den Armsten helfen, sie wollte auch dazu bei-
tragen, dass eine Gesellschaft entsteht, in der diese Form von Elend keinen Platz
mehr hat. Ihr Weg war deshalb ein doppelter: zum einen die freiwillige Armut,
um solidarisch mit den Benachteiligten zu leben, und zum anderen der politische
Kampf fiir eine andere Gesellschaft durch die 6ffentliche Diskussion im Catholic
Worker und durch Aktionen bis hin zum zivilen Ungehorsam, die ihr Gefdngnis-
strafen einbrachten. Thre Solidaritdt mit ausgegrenzten Menschen fiihrte in der
Catholic-Worker-Bewegung zu einem sehr schlichten Lebensstil: , Lebe einfach,
damit andere einfach leben kénnen.” Zu ihrem politischen und religidsen Selbst-
verstandnis gehorte auch der Pazifismus. Sie hielt immer daran fest, dass im
Namen Jesu, der die Liebe ist, Toten nicht erlaubt ist und dass Christ(inn)en he-
rausgefordert sind, nicht zur Spirale der Gewalt beizutragen, sondern notfalls wie
Jesus ,als waffenlose Zeugen unseres Glaubens zu leiden und zu sterben”?. Sie
war bei der Griindung einer Gesellschaft fiir katholische Kriegsdienstverweigerer
dabei zu einer Zeit, in der Kriegsdienstverweigerung als mit dem katholischen
Glauben unvereinbar angesehen wurde. Nach dem Zweiten Weltkrieg sah sie
nicht in den Alliierten die wahren Sieger. Vielmehr sah sie in Krieg und Tod die
Sieger, denn die Zerstorung ging weiter mit dem Abwurf der ersten Atombom-
ben iiber Hiroshima und Nagasaki. Als in der Zeit der Wiederaufriistung und
des Vietnamkriegs ein Grof3teil der Einkommenssteuern fiir Ristung und Krieg

2 B. Grom, Grofe Frauen und was sie bewegten. Kevelaer 2016.
3 ]. Forest, Dorothy Day. Das Maf$ ist Liebe. Biografie. Ziirich 1989, 111.

136



Friedensspiritualitat

verwendet wurden, weigerte sich Dorothy Day mit anderen Catholic-Worker-
Aktiven, Einkommenssteuern zu zahlen. Viele politische Protestaktionen in den
USA sind durch die Catholic-Worker-Bewegung entscheidend gepragt worden.
Auch bei der Biirgerrechtsbewegung Martin Luther Kings war Dorothy Day da-
bei. Bei den Luftschutziibungen zu einem drohenden Atomkrieg verweigerten
sich die Catholic-Worker-Aktiven und gingen nicht in Schutzraume, sondern
organisierten stattdessen offentliche Picknicks. Mit dem Jesuiten Daniel Berri-
gan und anderen verbrannten Catholic-Worker-Aktive im Vietnamkrieg ihre
Einberufungspapiere und trugen mit diesen Aktionen zum Ende des Vietnam-
krieges bei. Der Einsatz fiir den Frieden, die konkrete Solidaritdt mit den Armen
und der Kampf gegen eine Sozialordnung, die die Armen unterdriickt, gehdren
bei Dorothy Day zusammen. Sie prdagen bis heute das Bild der politisch bewuss-
ten und sozial aktiven Bewegung des Catholic Worker.

Hildegard Goss-Mayr: Engagement fiir Gewaltfreiheit

Hildegard Goss-Mayr (geb. 1930) wuchs in einer katholischen pazifistischen Fa-
milie in Wien auf. Im Jahr 1953 wurde sie als erste Frau an der Universitit Os-
terreich mit der Bestnote ,sub auspiciis” ausgezeichnet. Im gleichen Jahr, zur
Zeit des Kalten Krieges, erhielt sie mit 23 Jahren vom Internationalen Versoh-
nungsbund den Auftrag, die Ost-West-Verstindigung vom neutralen Osterreich
aus voranzubringen. Dabei lernte sie den Franzosen Jean Goss kennen, heiratete
ihn und préagte gemeinsam mit ihm die christliche gewaltfreie Friedensbewe-
gung des 20. Jahrhunderts, zuerst in der Ost-West-Arbeit wahrend des Kalten
Krieges, dann bei den revolutiondren Bewegungen Lateinamerikas, spéter auf
den Philippinen und in mehreren Landern Afrikas.

Im Rahmen ihrer Friedensarbeit war Hildegard Goss-Mayr hdufig vor grof3e
Herausforderungen gestellt: Bei den Bemiihungen, in Brasilien die gewaltfreie
Protestbewegung gegen die Diktatur zu starken, wurden ihr und dem spéteren
Friedensnobelpreistrager Adolpho Peres Esquivel in Sao Paulo im Jahr 1975 von
der Geheimpolizei schwarze Kapuzen tibergestiilpt und sie wurden in ein Folter-
zentrum gebracht. Erst auf Vermittlung von Kardinal Arns, einem Befreiungs-
theologen, wurden beide befreit.

Fiir den bedrohten und spiter ermordeten Erzbischof Oscar A. Romero von
San Salvador organisierte sie eine grof3e internationale Kampagne mit Fasten,
Gebet und politischem Druck. Die Kampagne war vergeblich und nach der Er-
mordung von Oscar Romero war sie vollig erschopft und wurde krank. Im Glau-
ben gewann sie die Einsicht, dass sein Tod wie ein Samenkorn zu sehen sei, das
in die Erde falle, um Frucht zu bringen. Diese Einsicht gab ihr neue Kraft fiir ihr
Engagement.

137



Nachfolge

Die Friedensarbeit von Hildegard Goss-Mayr und ihrem Mann kann auf Erfolge
verweisen: Auf den Philippinen beispielsweise haben die Workshops zur Gewalt-
freiheit, die von ihr und ihrem Mann geleitet wurden, wesentlich mit zum Sturz
des Diktators Marcos beigetragen.

Nahezu unbekannt ist in Europa die friedliche Revolution auf Madagaskar
durch die ,Forces Vives” und die 6kumenisch geeinten Kirchen, die vom Ehe-
paar Goss begleitet wurden. Das madagassische Regime unter Didier Ratsiraka
sah sich zu Beginn der 1990er Jahre monatelangen Massendemonstrationen
und Streiks ausgesetzt. Es erdffnete am 10. August 1991 das Feuer auf die De-
monstrierenden; die Zahl der Toten ist bis heute unbekannt. Die vereinigten
Oppositionsgruppen reagierten aber nicht mit Gewalt. Dies war u.a. der mehr-
jahrigen intensiven Begleitung durch Hildegard Goss-Mayr und ihren im April
1991 verstorbenen Mann zu verdanken. Es gelang dann im Oktober 1991 durch
Verhandlungen einen Prozess zur Bildung eines Ubergangsregimes zu initiieren;
weiteres Blutvergiefien konnte verhindert werden.*

Hildegard Goss-Mayrs Handeln war und ist geprdgt von der Gewaltlosigkeit
Jesu und von dem Glauben an die gottliche Kraft in jedem Menschen. Sie selbst
verortet sich christlich in der Nachfolge Jesu; gleichzeitig macht sie aber klar,
dass jeder Mensch unabhdngig von seiner Religion und Weltanschauung eine
,Glitekraft” zu einem Leben aus der Liebe in sich habe.®

Goss-Mayr hatte wie ihr Mann Jean in ihrem Engagement die Gabe, Men-
schen nicht in ,gut” und ,bdse” einzuteilen. Bei ihren jeweiligen Begegnungen
trauten sie ihren Gesprachspartner(inne)n — ob Verteidigungsministern, Kardi-
ndlen oder Guerillakdmpfer(inne)n — zu, dass diese sich dndern konnten, und
sie sprachen kompromisslos offen unangenehme Wahrheiten an, jedoch in ei-
ner Weise, dass sich die Betroffenen nicht verurteilt fithlen mussten. Sie wollten
die Gewissen beriihren und gestanden auch die eigenen Schwichen und Fehler
ein. Dabei handelten sie aus einer Angstfreiheit heraus, die Risiken einzugehen
ermoglichte, weil sie letztlich im Glauben auch die Angst vor dem Tod tiber-
wunden hatten.

Hildegard Goss-Mayr ist in einer tiefen katholischen Religiositdat beheimatet
und hat zugleich eine Offenheit fiir anders- und nichtreligidose Menschen und
deren Weltanschauung: ,Wer die Schonheit und Tiefe seiner eigenen Kultur,
Seinsweise und Religion erkennt, bejaht und in ihr gefestigt ist, wird frei und
bereit werden, die Schonheit und Tiefe der Seinsweise anderer nicht als bedroh-
lich, sondern als bereichernd zu erleben.“®

4 H. Goss-Mayr, Wie Feinde Freunde werden. Mein Leben mit Jean Goss fiir Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit
und Versohnung. Idstein 1999,143-151.

5 M. Arnold, Giitekraft. Hildegard Goss-Mayrs Christliche Gewaltfreiheit. Overath 2011.

6 ]. Freise, Kulturelle und religiose Vielfalt nach Zuwanderung. Theoretische Grundlagen — Handlungsansit-
ze — Ubungen zur Kultur- und Religionssensibilitit. Schwalbach im Taunus 2017, 111.

138



Friedensspiritualitat

Im hohen Alter sieht sie fiir sich die Aufgabe, loszulassen und das Engagement
der jingeren Freund(inn)e(n) im Gebet zu begleiten. Im Weihnachtsbrief 2017
schreibt sie: ,Meine Wege werden kiirzer, das Wirken nach aufien geringer. Doch
ich trage Euch alle: die grof3e, liebevolle Familie, die mir immer nahe ist, und
Euch, liebe Freundinnen und Freunde, wie die Anliegen unserer Welt in meinem
Herzen und Gebet in der Gewissheit, dass Gottes alles Unmenschliche tiberwin-
dende Liebe immer neu einbricht in unser menschliches Herz.”

Paul Gentner: Friedensdienst als Berufung

Paul Gentner (1933-2008) kannten in Deutschland viele, die in einer deutschen
christlichen Organisation einen freiwilligen Friedensdienst im Ausland geleistet
haben. Als Freiwilligenkoordinator in Marokko, als Geschiftstithrer und Referent
des ,Internationalen Christlichen Friedensdienstes EIRENE“ in Konigswinter und
dann in Neuwied hat er gemeinsam mit ,Aktion Siihnezeichen Friedensdienste”
(ASF), der , Aktionsgemeinschaft Dienste fiir den Frieden” (AGDF), dem , Arbeits-
kreis Lernen und Helfen in Ubersee” und weiteren Friedensdienstorganisationen
wesentlich zur Entwicklung der internationalen Friedensarbeit bis hin zum Pro-
gramm der Friedensfachkrifte beigetragen. Er tat dies aus einem tiefen christli-
chen Glauben heraus und sah seine Arbeit als eine Berufung.

Paul Gentner wéchst als neuntes von zehn Kindern in Herrenberg auf. Seine
Kindheit ist vom Nationalsozialismus und vom 2. Weltkrieg gepragt. Als Jugend-
licher absolviert er auf Wunsch seines Vaters eine kaufmadnnische Lehre und ist
in der Freizeit beim CVJM (Christlicher Verein Junger Menschen) aktiv. Er lebt
von Kindheit an aus der Erfahrung, unter Gottes Sonne und Schild geschiitzt zu
sein. In seiner Jugend treibt ihn die Frage um, wie Christ(inn)en es rechtfertigen
konnten, Krieg zu fiihren. Uber den protestantischen Pietismus findet er Kontakt
zu den Mennoniten, die als Historische Friedenskirche militarische Gewalt strikt
ablehnen. 1958 geht Paul Gentner im Alter von 25 Jahren mit dem ,Mennonite
Central Committee” (MCC) zu einem einjdhrigen Praktikum und Freiwilligen-
dienst in die USA. Seine , Gastmutter” schenkt ihm hier die Bach’sche Matthdus-
passion auf Schallplatten. Das Jesuswort zu Petrus ,Steck Dein Schwert in die
Scheide” (Mt 26,52) geht ihm durch Mark und Bein. ,Ich horte die ganze Nacht
zu und offnete mich der Gewaltfreiheit als einem wesentlichen Bestandteil christ-
licher Lebenshaltung.””

Er kehrt nach dem USA-Aufenthalt an seinen Arbeitsplatz bei IBM zurtiick,
aber nur drei Jahre spater kommt die Wende. Er gibt seinen hochbezahlten Job
auf, als ihn ein Brief von Peter Dyck erreicht, dem Leiter des ,Mennonite Cen-

7 F. Thamm, Friedensdienst in der Nachkriegszeit. Paul Gentner und EIRENE: Zeichen setzen fiir gewalltfreie
Konfliktlosungen, Frieden und Entwicklung. Minster 2013, 16 f.

139



Nachfolge

tral Committee” in Frankfurt. Dieser fragt ihn an, als Freiwilliger in Algerien bei
einem 6kumenischen Hilfsprogramm mitzuwirken. ,Darin sah ich einen Schritt
zu konsequenterem christlichen Handeln und Leben.”® Im November 1963 er-
reicht Paul Gentner wieder ein Brief von Peter Dyck mit der Bitte, das EIRENE-
Freiwilligenprogramm in Marokko zu koordinieren. Seine heute noch in der EI-
RENE-Personalakte nachlesbare Antwort an Peter Dyck lautete: ,Wenn es Gottes
Wille ist, nehme ich die neue Aufgabe an.”

Im Jahr 1964 lernt er die Franzosin Annik Reboul kennen und heiratet sie.
Annik hatte sich ebenso wie Paul der Idee des Friedens- und Versohnungsdiens-
tes verschrieben. Sie war jung verheiratet mit einem Franzosen, der zum Militér-
dienst nach Algerien eingezogen wurde und mit dem sie dort in Algerien lebte.
Nach sieben Monaten Militdardienst wird ihr Mann dort auf einem Patrouillen-
gang erschossen. Im Trauern um ihren getoteten Mann geht sie zu einem Versoh-
nungsdienst nach Algerien und lernt in diesem Zusammenhang Paul Gentner
kennen. Gemeinsam beginnen beide mit EIRENE ihr gemeinsames Leben, das
dem Friedensdienst gewidmet ist, zuerst in Marokko und dann ab 1970 in der
EIRENE Geschiftsstelle in Deutschland. Im Jahr 1977 ziehen sie mit ihren vier
Kindern nach Neuwied um, wo EIRENE in den historischen Gebduden der Herrn-
huter Briidergemeine ihr neues Zuhause findet. Zwanzig Jahre lang bilden Annik
und Paul Gentner mit ihrer Familie das Herz des offenen EIRENE-Hauses in Neu-
wied, so wie sie schon vorher in Casablanca und Konigswinter in einer offenen
Hausgemeinschaft lebten. Morgens beginnen sie jeweils mit einer Meditation, zu
der alle Bewohner(innen), Mitarbeiter(innen) und Géste eingeladen sind.

In den 1980er Jahren beteiligt sich Paul Gentner an Aktionen des zivilen Un-
gehorsams in der Friedensbewegung, indem er gewaltfrei in Hasselbach im Huns-
riick die Zuginge zu den Depots blockiert, in denen Atomsprengkopfe gelagert
sind. In den Gerichtsverhandlungen, die ihn und andere EIRENE-Mitarbeiter
bzw. -Mitarbeiterinnen wegen Notigung verurteilen — Jahre spater wird das Ur-
teil wieder aufgehoben — nimmt er in seinen Verteidigungsreden Bezug auf den
zivilen Ungehorsam des protestantischen franzosischen Pfarrers und EIRENE-
Mitbegriinders André Trocmé, der in seiner Gemeinde in Le Chambon-sur-Li-
gnon Juden mit falschen Pédssen versorgte und so vor dem Tod bewahrte: ,Es gibt
Zeitpunkte in unserem Leben, wo Ungehorsam um der Bewahrung des Lebens
willen notwendig ist. Wenn solche Zeitpunkte verpasst werden, ldsst sich die
Todesmaschinerie nicht mehr aufhalten. In Le-Chambon-sur-Lignon wurde die
Vernichtungsmaschinerie durchbrochen (...). Das ist auch mein Anliegen, dass
die Zerstorungsmaschinerie hier durchbrochen wird und aus Hasselbach ein Ort
der Hoffnung werde.”?

8 Ebd., 18.
9 Ebd., 83 f.

140



Friedensspiritualitat

Was Paul Gentner immer umtreibt, ist die Frage, wie die Uberwindung von Un-
gerechtigkeit im Leben des/der einzelnen und einer Gemeinschaft konkret gelebt
werden kann. Die groflen politischen Ziele miissen fiir ihn im Alltag durchdekli-
nierbar sein. ,Eine der wesentlichen Einsichten, die ich lernte, ist: Wenn Ziel
und Mittel identisch sind, brauche ich nicht zu verzagen, wenn ich nicht bis
zum Ziel vorzustoflen vermag, denn die angewandten Mittel weisen immer auf
das Ziel hin, und andere Freunde werden diesen Weg weiter gehen, wenn ich
nicht mehr kann.“1°

Weil Wort und Tat zusammengehoren, fiihrt EIRENE 1981 auf Paul Gentners
Initiative hin die Gehaltsbegrenzung mit einem einheitlichen Gehalt fiir alle Mit-
arbeiter(innen) ein. Das war fiir Paul Gentner Ausdruck des notwendigen Teilens
in der Welt, weil er im Prinzip der Besitzstandswahrung eine Ursache fiir den
Welthunger sah. Mit der freiwilligen Zuriickstufung der Gehdilter wollten er und
die Mitarbeiter(innen) der EIRENE-Geschiftsstelle mit dem gesellschaftlich ge-
heiligten Prinzip der Besitzstandswahrung brechen.

Getragen hat ihn sein Vertrauen in Gott und in die Menschen. Er sah in Gott
das Licht, und dieses Licht sah er in jedem Menschen. Deshalb waren ihm die
Schweigemeditationen, wie die Quéker sie pflegen, im Schauen auf das innere
Licht, so wichtig: ,Da wo Vertrauen ist, ist keine Dunkelheit, da ist Licht und
Gott schuf das Licht — er ist das ewige Licht, die ewige Schopferenergie.”!" Als er
im Jahr 2008 in seiner Krankheit sein Lebensende nahen sieht, sagt er, er wolle
dem Tod wie einem Freund die Tiir 6ffnen, um dann Gott seine Fragen zur Un-
gerechtigkeit in der Welt stellen zu konnen.

Religiose Offenheit, Austausch, Gebet und Mut

Vier Aspekte sollen benannt werden, die alle drei beschriebenen Personen in ih-
rem Engagement tragen und auch verbinden: die religiose Offenheit, der inten-
sive Austausch, die Kraft des Gebets und der Mut zu konsequentem Handeln.
Alle drei Friedensaktivist(inn)en waren nicht nur tief in ihrem christlichen
Glauben verwurzelt, sondern zugleich religios und weltanschaulich offen. Sie
waren keine religiosen Missionar(inn)e(n) in dem Sinne, dass sie ihre erste Auf-
gabe in der Verbreitung des christlichen Glaubens gesehen hétten. Sie hielten
nicht mit ihrem Glauben hinter dem Berg, aber sie sahen ihn nicht als den ein-
zigen Weg zu Frieden und Gerechtigkeit an. Dorothy Day wusste sehr genau,
dass ihr taglicher Besuch der Frithmesse Teil einer sehr personlichen Spiritualitat
war, die nicht von allen Mitarbeiter(inne)n und Bewohner(inne)n beim Catholic
Worker mitvollzogen wurde. Hildegard Goss-Mayr sieht in allen Menschen das

10 Ebd., 7.
11 Ebd., 97.

141



Nachfolge

gottliche Ebenbild und ist der festen Uberzeugung, dass die Offenbarung Gottes
auch in anderen Religionen erkennbar wird und dass sich Christ(inn)en von der
Wahrheit in verschiedenen Religionen beschenken lassen konnen. Paul Gentner
war von einer inneren Neugier getrieben und interessierte sich auch fir 6stliche
Meditationsformen wie Zen und Tai Chi.

Die drei vorgestellten christlichen Friedensaktivist(inn)en bezogen ihre Kraft
aus intensiven Gesprachen mit ihrem vertrauten Umkreis. Bei Hildegard Goss-
Mayr war es ihr Mann Jean Goss, bei Paul Gentner seine Frau Annik und bei Do-
rothy Day waren es Peter Maurin und die Catholic Worker Community. Dorothy
Day hat ihr Leben lang darunter gelitten, dass ihre Liebesbeziehungen zerbra-
chen. Sie wusste, dass sie eine sehr ,eigensinnige” charismatische Person war
und dass sie die Korrektur durch die Gemeinschaft brauchte. Bei den beiden Ehe-
paaren fillt auf, wie unterschiedlich sie jeweils in ihrem Temperament waren:
Hildegard Goss-Mayr wurde in ihren eher zuriickhaltenden leisen Ténen vom
emotional manchmal aufbrausenden Jean motiviert, ebenso der vom Typ her
stille Paul Gentner von seiner temperamentvollen Frau Annik.

Ein drittes verbindendes Merkmal ist die Kraft, die alle drei aus dem Gebet
und der Meditation zogen. Fiir Dorothy Day war die Frithmesse der Start in den
Tag. Auch Hildegard Goss-Mayr lebt aus einer eucharistischen Frommigkeit; Paul
Gentner meditierte jeden Morgen, vorzugsweise mit den Herrnhuter Losungen,
mit Taizéliedern und einer langen Stille. In der Meditation empfand er eine Rei-
nigung seiner Gefiihle. Dadurch gelang es ihm immer wieder, seine Aggressionen
nicht auf Menschen abzuladen, sondern unvoreingenommen mit politischen
Gegnern wie auch mit schwierigen Arbeitskolleg(inn)en ins Gesprach zu kom-
men. So konnte er zugleich menschliche Wertschédtzung ausdriicken, als auch
klar Unrechtssituationen benennen.Wer selber diese Regelmifligkeit des Gebets
pflegt, weifs um diese Wirkungen und die Kraft, die aus dem morgendlichen Ge-
bet und der Meditation fiir den Tag erwéchst: Gelassenheit, Freude, Dankbarkeit
sind die Frucht des regelmédfiigen Gebets. Auch der Blick weitet sich und es kom-
men Menschen und Situation in das Gesichtsfeld, die ansonsten im Hintergrund
verdrdangt geblieben wiren.

Die mutigen Entscheidungen, die das Leben der drei geschilderten Biografien
prdgen, sind wohl auch nur aus der Kraft heraus zu verstehen, die sie im Gebet
und Glauben erfuhren:

Dorothy Day war vielfach im Gefangnis und sie beschrieb, wie sie selbst die
Zeit dort als , Retraite”, als eine Zeit der Einkehr erfuhr. Wenn die Catholic-Wor-
ker-Bewegung ohne Geld vor neuen finanziell kostspieligen Herausforderungen
stand, schlug sie eine Novene, eine in der katholischen Tradition bekannte Zeit
des neuntdgigen Gebets, vor und hoffte, dass sich in diesem Gebet Perspektiven
fir die finanziellen Anliegen der Bewegung zeigten — was dann auch immer wie-
der geschah.

142



Friedensspiritualitat

Paul Gentner fiihrte mit seinen Kolleg(inn)en das solidarische Einheitsgehalt bei
EIRENE ein und setzte damit ein mutiges Zeichen gegen die von ihm abgelehnte
Ideologie der Besitzstandswahrung.

Hildegard Goss-Mayr reiste mit ihrem Mann und nach dessen Tod im Jahr
1991 auch alleine immer wieder in gefahrliche Kriegs- und Spannungsgebiete
und konnte ihre Angst in die Hinde Gottes legen.

Weltanschauliche und religiose Offenheit, Austausch mit dem kritischen
Feedback von Freund(inn)en, das regelméfige Gebet und die Meditation sowie
der daraus erwachsende Mut, aus der personlichen Komfortzone herauszutreten
und etwas im eigenen Leben fiir Frieden und Gerechtigkeit zu riskieren — diese
vier Elemente kdnnen auch uns heute Wegweiser sein.

143



