
Vorbilder der Gewaltfreiheit 

Das Christentum beruft sich auf Jesus von Nazaret, der in seinem öffentlichen 
Engagement konsequent gewaltfrei lebte und dafür den Tod am Kreuz auf sich 
nahm. Er weigerte sich, mit Gewalt gegen die herrschende Koalition von römi­
schen Besatzern und einheimischen Kollaborateuren vorzugehen oder sich ein­
fach nur dem Zugriff der Herrschenden durch Flucht zu entziehen. Bis zum 
Schluss suchte er den Dialog mit allen Menschen, gleich welcher Herkunft oder 
sozialer und politischer Stellung. 

Im Folgenden sollen drei Menschen des letzten und diesen Jahrhunderts vor­
gestellt werden, die ihr Leben ganz bewusst in den Dienst der Nachfolge des ge­
waltfreien Jesus von Nazaret gestellt haben. Die Auswahl ist subjektiv und durch 
meinen persönlichen Bezug zu ihnen über den „Internationalen Christlichen 
Friedensdienst EIRENE“ geprägt: Dorothy Day habe ich nicht mehr persönlich 
kennengelernt, wohl aber ihre Bewegung der Catholic Worker; mit Hildegard 
Goss-Mayr bin ich und mit Paul Gentner war ich bis zu seinem Tod persönlich 
verbunden. Zuerst werden Aspekte ihres Lebens und ihres Engagements erläu­
tert. Am Ende soll verdeutlicht werden, was die drei verbindet und was sie zu 
Vorbildern christlichen Engagements aus dem Geist der Gewaltfreiheit und des 
Dialogs macht.

 
Dorothy Day: Gemeinschaft und ziviler Ungehorsam

Die Catholic-Worker-Bewegung geht auf die Gründerin Dorothy Day zurück. Sie 
unterhält, insbesondere in den USA, sog. Häuser der Gastfreundschaft, „Houses 
of Hospitality“, in denen Obdachlose ein Dach über dem Kopf, Hungernde etwas 
zu essen und Verzweifelte Rat und Hilfe finden. Junge Freiwillige leisten über Or­
ganisationen wie die „Aktion Sühnezeichen Friedensdienste“ (ASF) und den „In­
ternationalen Christlichen Friedensdienst EIRENE“ in solchen Häusern einen 

Josef Freise | Neuwied

geb. 1951, Dr. paed., Dipl. theol., pensionierter 
Professor mit Lehrbeauftragung für Soziale Arbeit 
an der Kath. Hochschule Nordrhein-Westfalen

Website: Josef-Freise.de
j.freise@katho-nrw.de

134

Nachfolge



1	 B. Büscher, Die Catholic-Worker-Bewegung, in: T. K. Kuhn / G. K. Schäfer (Hrsg.), Zwischen Barmher-
zigkeit und Gerechtigkeit. Diakonie vor den Herausforderungen des 21. Jahrhunderts. Beiträge der Tagung 
anlässlich des 200. Geburtstages von Johann Hinrich Wichern am 21. November 2008 an der Evan­
gelischen Fachhochschule Rheinland-Westfalen-Lippe in Bochum. Bochum 2009, 87–112.

Dienst. Dorothy Day hat dazu einmal gesagt: Die Catholic-Worker-Bewegung 
„ist in gewisser Weise eine Schule, ein Workcamp, zu dem großherzige, sozial 
bewusste junge Leute kommen, um ihre Bestimmung zu finden. Nach einigen 
Monaten oder Jahren wissen sie höchstwahrscheinlich, was sie mit ihrem Leben 
anfangen wollen.“1 

Dorothy Day wird am 8. November 1897 im New Yorker Stadtteil Brooklyn 
geboren. Sie habe eine sehr glückliche Kindheit gehabt, schreibt sie, aber mit 
16 Jahren löst sie sich vom Elternhaus, um ihr eigenes Leben zu leben. Dorothy 
versteht sich als politisch Radikale und tritt in die Sozialistische Partei ein. Von 
der Kirche ist sie zu dem Zeitpunkt enttäuscht, weil die Not der Armen dort kein 
Thema war. Mit 19 Jahren bricht sie ihr Journalismus-Studium ab und arbeitet 
als freie Journalistin in New York.

In Jahren der Ruhelosigkeit, der Einsamkeit und der Suche geht Dorothy 
Day eine unglückliche Liebesbeziehung ein, wird schwanger und hat eine Abtrei­
bung. Sie heiratet einen 20 Jahre älteren Mann, um sich aber schon ein Jahr 
später von ihm wieder scheiden zu lassen. Dorothy setzt sich in der Folge wie­
der stärker mit ihrem eigenen Glauben auseinander, liest die Bibel und betet 
täglich. Sie lebt mit einem anarchistischen Freund zusammen, der gesellschaft­
liche und kirchliche Herrschaftsverhältnisse radikal kritisiert, und wird schwan­
ger. Durch die Schwangerschaft festigt sich ihr Entschluss, der katholischen Kir­
che beizutreten und das Kind taufen zu lassen. Sie will ihrem Kind die Jahre der 
Orientierungslosigkeit und des Herumirrens ohne geistliche Heimat ersparen. 
Die katholische Kirche ist für sie die Kirche der Einwanderer, der Armen und 
Verstoßenen. Sie ahnt, dass diese Entscheidung für den Katholizismus den end­
gültigen Bruch mit ihrem Lebensgefährten nach sich zieht. Dorothy Day leidet 
darunter, dass sie durch ihre Konversion zur katholischen Kirche fast alle ihre 
alten Freunde verliert, ohne wirklich neue Freunde zu finden.

In New York begegnet Dorothy schließlich dem „katholischen Kommunis­
ten“ Peter Maurin, mit dem sie ihre Berufung findet und ihr Lebenswerk be­
ginnt. Ausgehend von der Philosophie eines christlichen Personalismus geben 
sie die Zeitung „The Catholic Worker“ heraus, die am 1. Mai 1933 zum ersten 
Mal für einen Penny verkauft wird. In den nächsten Jahrzehnten erreicht diese 
Zeitung eine Auflage von bis zu mehreren hunderttausend Exemplaren. Es wer­
den nach und nach Häuser der Gastfreundschaft aufgebaut, und bald gibt es im 
ganzen Land 33 Catholic-Worker-Gemeinschaften, dazu gehören auch einige 
Farmkommunen. Finanziert werden alle Projekte durch Spenden.

135

Friedensspiritualität



2	 B. Grom, Große Frauen und was sie bewegten. Kevelaer 2016.
3	 J. Forest, Dorothy Day. Das Maß ist Liebe. Biografie. Zürich 1989, 111.

Dorothy Day schreibt, als Fünfzehnjährige habe sie gefühlt, Gott wolle, dass 
der Mensch glücklich sei. Sie wollte für sich selbst das Leben und die Fülle des 
Lebens, und sie wollte es auch für die anderen. „Der Anblick obdachloser und 
arbeitsloser Männer, die an den Straßenecken herumlungerten oder am helllich­
ten Tage in den Hauseingängen schliefen, entsetzte mich (...). Ich habe jetzt vie­
le Jahre mitten unter diesen Gerüchen gelebt, und sie werden mich immer und 
ewig beleidigen. Nie werde ich aufhören, mich gegen die Lebensbedingungen zu 
empören, die ihre Veranlassung sind.“2  

Dorothy Day wuchs in einem relativ säkularisierten Elternhaus auf und hatte 
in ihrer frühen Studienzeit eine antireligiöse Phase. Sie wollte radikal sein und 
fand in den Sonntagschrist(inn)en nichts von dieser Radikalität, die sie suchte. 
Der Gottesglaube blieb ihr jedoch. Ihr Lebenswerk ist nur aus ihrem tiefen Glau­
ben heraus zu verstehen. Ihr Tag begann meistens morgens mit dem Besuch der 
Frühmesse. Gemeinschaft mit Gott erlebte sie im Gottesdienst der Eucharistiefei­
er morgens früh und tagsüber in der Begegnung mit den Ärmsten. Der Alltag war 
Gottesdienst. Die Mitglieder des Catholic Worker lebten von der Hand in den 
Mund, hatten nie Geld auf der hohen Kante, aber sie glaubten, dass das Geld 
kam, wenn man betete. 

Dorothy Day wollte nicht nur den Ärmsten helfen, sie wollte auch dazu bei­
tragen, dass eine Gesellschaft entsteht, in der diese Form von Elend keinen Platz 
mehr hat. Ihr Weg war deshalb ein doppelter: zum einen die freiwillige Armut, 
um solidarisch mit den Benachteiligten zu leben, und zum anderen der politische 
Kampf für eine andere Gesellschaft durch die öffentliche Diskussion im Catholic 
Worker und durch Aktionen bis hin zum zivilen Ungehorsam, die ihr Gefängnis­
strafen einbrachten. Ihre Solidarität mit ausgegrenzten Menschen führte in der 
Catholic-Worker-Bewegung zu einem sehr schlichten Lebensstil: „Lebe einfach, 
damit andere einfach leben können.“ Zu ihrem politischen und religiösen Selbst­
verständnis gehörte auch der Pazifismus. Sie hielt immer daran fest, dass im 
Namen Jesu, der die Liebe ist, Töten nicht erlaubt ist und dass Christ(inn)en he­
rausgefordert sind, nicht zur Spirale der Gewalt beizutragen, sondern notfalls wie 
Jesus „als waffenlose Zeugen unseres Glaubens zu leiden und zu sterben“3. Sie 
war bei der Gründung einer Gesellschaft für katholische Kriegsdienstverweigerer 
dabei zu einer Zeit, in der Kriegsdienstverweigerung als mit dem katholischen 
Glauben unvereinbar angesehen wurde. Nach dem Zweiten Weltkrieg sah sie 
nicht in den Alliierten die wahren Sieger. Vielmehr sah sie in Krieg und Tod die 
Sieger, denn die Zerstörung ging weiter mit dem Abwurf der ersten Atombom­
ben über Hiroshima und Nagasaki. Als in der Zeit der Wiederaufrüstung und 
des Vietnamkriegs ein Großteil der Einkommenssteuern für Rüstung und Krieg 

136

Nachfolge



verwendet wurden, weigerte sich Dorothy Day mit anderen Catholic-Worker-
Aktiven, Einkommenssteuern zu zahlen. Viele politische Protestaktionen in den 
USA sind durch die Catholic-Worker-Bewegung entscheidend geprägt worden. 
Auch bei der Bürgerrechtsbewegung Martin Luther Kings war Dorothy Day da­
bei. Bei den Luftschutzübungen zu einem drohenden Atomkrieg verweigerten 
sich die Catholic-Worker-Aktiven und gingen nicht in Schutzräume, sondern 
organisierten stattdessen öffentliche Picknicks. Mit dem Jesuiten Daniel Berri­
gan und anderen verbrannten Catholic-Worker-Aktive im Vietnamkrieg ihre 
Einberufungspapiere und trugen mit diesen Aktionen zum Ende des Vietnam­
krieges bei. Der Einsatz für den Frieden, die konkrete Solidarität mit den Armen 
und der Kampf gegen eine Sozialordnung, die die Armen unterdrückt, gehören 
bei Dorothy Day zusammen. Sie prägen bis heute das Bild der politisch bewuss­
ten und sozial aktiven Bewegung des Catholic Worker.

Hildegard Goss-Mayr: Engagement für Gewaltfreiheit

Hildegard Goss-Mayr (geb. 1930) wuchs in einer katholischen pazifistischen Fa­
milie in Wien auf. Im Jahr 1953 wurde sie als erste Frau an der Universität Ös­
terreich mit der Bestnote „sub auspiciis“ ausgezeichnet. Im gleichen Jahr, zur 
Zeit des Kalten Krieges, erhielt sie mit 23 Jahren vom Internationalen Versöh­
nungsbund den Auftrag, die Ost-West-Verständigung vom neutralen Österreich 
aus voranzubringen. Dabei lernte sie den Franzosen Jean Goss kennen, heiratete 
ihn und prägte gemeinsam mit ihm die christliche gewaltfreie Friedensbewe­
gung des 20. Jahrhunderts, zuerst in der Ost-West-Arbeit während des Kalten 
Krieges, dann bei den revolutionären Bewegungen Lateinamerikas, später auf 
den Philippinen und in mehreren Ländern Afrikas. 

Im Rahmen ihrer Friedensarbeit war Hildegard Goss-Mayr häufig vor große 
Herausforderungen gestellt: Bei den Bemühungen, in Brasilien die gewaltfreie 
Protestbewegung gegen die Diktatur zu stärken, wurden ihr und dem späteren 
Friedensnobelpreisträger Adolpho Peres Esquivel in Sao Paulo im Jahr 1975 von 
der Geheimpolizei schwarze Kapuzen übergestülpt und sie wurden in ein Folter­
zentrum gebracht. Erst auf Vermittlung von Kardinal Arns, einem Befreiungs­
theologen, wurden beide befreit. 

Für den bedrohten und später ermordeten Erzbischof Oscar A. Romero von 
San Salvador organisierte sie eine große internationale Kampagne mit Fasten, 
Gebet und politischem Druck. Die Kampagne war vergeblich und nach der Er­
mordung von Oscar Romero war sie völlig erschöpft und wurde krank. Im Glau­
ben gewann sie die Einsicht, dass sein Tod wie ein Samenkorn zu sehen sei, das 
in die Erde falle, um Frucht zu bringen. Diese Einsicht gab ihr neue Kraft für ihr 
Engagement. 

137

Friedensspiritualität



4	 H. Goss-Mayr, Wie Feinde Freunde werden. Mein Leben mit Jean Goss für Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit 
und Versöhnung. Idstein 1999,143–151.

5	 M. Arnold, Gütekraft. Hildegard Goss-Mayrs Christliche Gewaltfreiheit. Overath 2011.
6	 J. Freise, Kulturelle und religiöse Vielfalt nach Zuwanderung. Theoretische Grundlagen – Handlungsansät-

ze – Übungen zur Kultur- und Religionssensibilität. Schwalbach im Taunus 2017, 111.

Die Friedensarbeit von Hildegard Goss-Mayr und ihrem Mann kann auf Erfolge 
verweisen: Auf den Philippinen beispielsweise haben die Workshops zur Gewalt­
freiheit, die von ihr und ihrem Mann geleitet wurden, wesentlich mit zum Sturz 
des Diktators Marcos beigetragen.

Nahezu unbekannt ist in Europa die friedliche Revolution auf Madagaskar 
durch die „Forces Vives“ und die ökumenisch geeinten Kirchen, die vom Ehe­
paar Goss begleitet wurden. Das madagassische Regime unter Didier Ratsiraka 
sah sich zu Beginn der 1990er Jahre monatelangen Massendemonstrationen 
und Streiks ausgesetzt. Es eröffnete am 10. August 1991 das Feuer auf die De­
monstrierenden; die Zahl der Toten ist bis heute unbekannt. Die vereinigten 
Oppositionsgruppen reagierten aber nicht mit Gewalt. Dies war u.a. der mehr­
jährigen intensiven Begleitung durch Hildegard Goss-Mayr und ihren im April 
1991 verstorbenen Mann zu verdanken. Es gelang dann im Oktober 1991 durch 
Verhandlungen einen Prozess zur Bildung eines Übergangsregimes zu initiieren; 
weiteres Blutvergießen konnte verhindert werden.4

Hildegard Goss-Mayrs Handeln war und ist geprägt von der Gewaltlosigkeit 
Jesu und von dem Glauben an die göttliche Kraft in jedem Menschen. Sie selbst 
verortet sich christlich in der Nachfolge Jesu; gleichzeitig macht sie aber klar, 
dass jeder Mensch unabhängig von seiner Religion und Weltanschauung eine 
„Gütekraft“ zu einem Leben aus der Liebe in sich habe.5

Goss-Mayr hatte wie ihr Mann Jean in ihrem Engagement die Gabe, Men­
schen nicht in „gut“ und „böse“ einzuteilen. Bei ihren jeweiligen Begegnungen 
trauten sie ihren Gesprächspartner(inne)n – ob Verteidigungsministern, Kardi­
nälen oder Guerillakämpfer(inne)n – zu, dass diese sich ändern könnten, und 
sie sprachen kompromisslos offen unangenehme Wahrheiten an, jedoch in ei­
ner Weise, dass sich die Betroffenen nicht verurteilt fühlen mussten. Sie wollten 
die Gewissen berühren und gestanden auch die eigenen Schwächen und Fehler 
ein. Dabei handelten sie aus einer Angstfreiheit heraus, die Risiken einzugehen 
ermöglichte, weil sie letztlich im Glauben auch die Angst vor dem Tod über­
wunden hatten.

Hildegard Goss-Mayr ist in einer tiefen katholischen Religiosität beheimatet 
und hat zugleich eine Offenheit für anders- und nichtreligiöse Menschen und 
deren Weltanschauung: „Wer die Schönheit und Tiefe seiner eigenen Kultur, 
Seinsweise und Religion erkennt, bejaht und in ihr gefestigt ist, wird frei und 
bereit werden, die Schönheit und Tiefe der Seinsweise anderer nicht als bedroh­
lich, sondern als bereichernd zu erleben.“6 

138

Nachfolge



7	 F. Thamm, Friedensdienst in der Nachkriegszeit. Paul Gentner und EIRENE: Zeichen setzen für gewaltfreie 
Konfliktlösungen, Frieden und Entwicklung. Münster 2013, 16 f.

Im hohen Alter sieht sie für sich die Aufgabe, loszulassen und das Engagement 
der jüngeren Freund(inn)e(n) im Gebet zu begleiten. Im Weihnachtsbrief 2017 
schreibt sie: „Meine Wege werden kürzer, das Wirken nach außen geringer. Doch 
ich trage Euch alle: die große, liebevolle Familie, die mir immer nahe ist, und 
Euch, liebe Freundinnen und Freunde, wie die Anliegen unserer Welt in meinem 
Herzen und Gebet in der Gewissheit, dass Gottes alles Unmenschliche überwin­
dende Liebe immer neu einbricht in unser menschliches Herz.“

Paul Gentner: Friedensdienst als Berufung

Paul Gentner (1933–2008) kannten in Deutschland viele, die in einer deutschen 
christlichen Organisation einen freiwilligen Friedensdienst im Ausland geleistet 
haben. Als Freiwilligenkoordinator in Marokko, als Geschäftsführer und Referent 
des „Internationalen Christlichen Friedensdienstes EIRENE“ in Königswinter und 
dann in Neuwied hat er gemeinsam mit „Aktion Sühnezeichen Friedensdienste“ 
(ASF), der „Aktionsgemeinschaft Dienste für den Frieden“ (AGDF), dem „Arbeits­
kreis Lernen und Helfen in Übersee“ und weiteren Friedensdienstorganisationen 
wesentlich zur Entwicklung der internationalen Friedensarbeit bis hin zum Pro­
gramm der Friedensfachkräfte beigetragen. Er tat dies aus einem tiefen christli­
chen Glauben heraus und sah seine Arbeit als eine Berufung.

Paul Gentner wächst als neuntes von zehn Kindern in Herrenberg auf. Seine 
Kindheit ist vom Nationalsozialismus und vom 2. Weltkrieg geprägt. Als Jugend­
licher absolviert er auf Wunsch seines Vaters eine kaufmännische Lehre und ist 
in der Freizeit beim CVJM (Christlicher Verein Junger Menschen) aktiv. Er lebt 
von Kindheit an aus der Erfahrung, unter Gottes Sonne und Schild geschützt zu 
sein. In seiner Jugend treibt ihn die Frage um, wie Christ(inn)en es rechtfertigen 
konnten, Krieg zu führen. Über den protestantischen Pietismus findet er Kontakt 
zu den Mennoniten, die als Historische Friedenskirche militärische Gewalt strikt 
ablehnen. 1958 geht Paul Gentner im Alter von 25 Jahren mit dem „Mennonite 
Central Committee“ (MCC) zu einem einjährigen Praktikum und Freiwilligen­
dienst in die USA. Seine „Gastmutter“ schenkt ihm hier die Bach’sche Matthäus­
passion auf Schallplatten. Das Jesuswort zu Petrus „Steck Dein Schwert in die 
Scheide“ (Mt 26,52) geht ihm durch Mark und Bein. „Ich hörte die ganze Nacht 
zu und öffnete mich der Gewaltfreiheit als einem wesentlichen Bestandteil christ­
licher Lebenshaltung.“7

Er kehrt nach dem USA-Aufenthalt an seinen Arbeitsplatz bei IBM zurück, 
aber nur drei Jahre später kommt die Wende. Er gibt seinen hochbezahlten Job 
auf, als ihn ein Brief von Peter Dyck erreicht, dem Leiter des „Mennonite Cen­

139

Friedensspiritualität



8	 Ebd., 18.
9	 Ebd., 83 f.

tral Committee“ in Frankfurt. Dieser fragt ihn an, als Freiwilliger in Algerien bei 
einem ökumenischen Hilfsprogramm mitzuwirken. „Darin sah ich einen Schritt 
zu konsequenterem christlichen Handeln und Leben.“8 Im November 1963 er­
reicht Paul Gentner wieder ein Brief von Peter Dyck mit der Bitte, das EIRENE-
Freiwilligenprogramm in Marokko zu koordinieren. Seine heute noch in der EI­
RENE-Personalakte nachlesbare Antwort an Peter Dyck lautete: „Wenn es Gottes 
Wille ist, nehme ich die neue Aufgabe an.“ 

Im Jahr 1964 lernt er die Französin Annik Reboul kennen und heiratet sie.
Annik hatte sich ebenso wie Paul der Idee des Friedens- und Versöhnungsdiens­
tes verschrieben. Sie war jung verheiratet mit einem Franzosen, der zum Militär­
dienst nach Algerien eingezogen wurde und mit dem sie dort in Algerien lebte. 
Nach sieben Monaten Militärdienst wird ihr Mann dort auf einem Patrouillen­
gang erschossen. Im Trauern um ihren getöteten Mann geht sie zu einem Versöh­
nungsdienst nach Algerien und lernt in diesem Zusammenhang Paul Gentner 
kennen. Gemeinsam beginnen beide mit EIRENE ihr gemeinsames Leben, das 
dem Friedensdienst gewidmet ist, zuerst in Marokko und dann ab 1970 in der 
EIRENE Geschäftsstelle in Deutschland. Im Jahr 1977 ziehen sie mit ihren vier 
Kindern nach Neuwied um, wo EIRENE in den historischen Gebäuden der Herrn­
huter Brüdergemeine ihr neues Zuhause findet. Zwanzig Jahre lang bilden Annik 
und Paul Gentner mit ihrer Familie das Herz des offenen EIRENE-Hauses in Neu­
wied, so wie sie schon vorher in Casablanca und Königswinter in einer offenen 
Hausgemeinschaft lebten. Morgens beginnen sie jeweils mit einer Meditation, zu 
der alle Bewohner(innen), Mitarbeiter(innen) und Gäste eingeladen sind.

In den 1980er Jahren beteiligt sich Paul Gentner an Aktionen des zivilen Un­
gehorsams in der Friedensbewegung, indem er gewaltfrei in Hasselbach im Huns­
rück die Zugänge zu den Depots blockiert, in denen Atomsprengköpfe gelagert 
sind. In den Gerichtsverhandlungen, die ihn und andere EIRENE-Mitarbeiter 
bzw. -Mitarbeiterinnen wegen Nötigung verurteilen – Jahre später wird das Ur­
teil wieder aufgehoben – nimmt er in seinen Verteidigungsreden Bezug auf den 
zivilen Ungehorsam des protestantischen französischen Pfarrers und EIRENE-
Mitbegründers André Trocmé, der in seiner Gemeinde in Le Chambon-sur-Li­
gnon Juden mit falschen Pässen versorgte und so vor dem Tod bewahrte: „Es gibt 
Zeitpunkte in unserem Leben, wo Ungehorsam um der Bewahrung des Lebens 
willen notwendig ist. Wenn solche Zeitpunkte verpasst werden, lässt sich die 
Todesmaschinerie nicht mehr aufhalten. In Le-Chambon-sur-Lignon wurde die 
Vernichtungsmaschinerie durchbrochen (…). Das ist auch mein Anliegen, dass 
die Zerstörungsmaschinerie hier durchbrochen wird und aus Hasselbach ein Ort 
der Hoffnung werde.“9

140

Nachfolge



10	 Ebd., 7.
11	 Ebd., 97.

Was Paul Gentner immer umtreibt, ist die Frage, wie die Überwindung von Un­
gerechtigkeit im Leben des/der einzelnen und einer Gemeinschaft konkret gelebt 
werden kann. Die großen politischen Ziele müssen für ihn im Alltag durchdekli­
nierbar sein. „Eine der wesentlichen Einsichten, die ich lernte, ist: Wenn Ziel 
und Mittel identisch sind, brauche ich nicht zu verzagen, wenn ich nicht bis 
zum Ziel vorzustoßen vermag, denn die angewandten Mittel weisen immer auf 
das Ziel hin, und andere Freunde werden diesen Weg weiter gehen, wenn ich 
nicht mehr kann.“10

Weil Wort und Tat zusammengehören, führt EIRENE 1981 auf Paul Gentners 
Initiative hin die Gehaltsbegrenzung mit einem einheitlichen Gehalt für alle Mit­
arbeiter(innen) ein. Das war für Paul Gentner Ausdruck des notwendigen Teilens 
in der Welt, weil er im Prinzip der Besitzstandswahrung eine Ursache für den 
Welthunger sah. Mit der freiwilligen Zurückstufung der Gehälter wollten er und 
die Mitarbeiter(innen) der EIRENE-Geschäftsstelle mit dem gesellschaftlich ge­
heiligten Prinzip der Besitzstandswahrung brechen. 

Getragen hat ihn sein Vertrauen in Gott und in die Menschen. Er sah in Gott 
das Licht, und dieses Licht sah er in jedem Menschen. Deshalb waren ihm die 
Schweigemeditationen, wie die Quäker sie pflegen, im Schauen auf das innere 
Licht, so wichtig: „Da wo Vertrauen ist, ist keine Dunkelheit, da ist Licht und 
Gott schuf das Licht – er ist das ewige Licht, die ewige Schöpferenergie.“11 Als er 
im Jahr 2008 in seiner Krankheit sein Lebensende nahen sieht, sagt er, er wolle 
dem Tod wie einem Freund die Tür öffnen, um dann Gott seine Fragen zur Un­
gerechtigkeit in der Welt stellen zu können.  

Religiöse Offenheit, Austausch, Gebet und Mut 

Vier Aspekte sollen benannt werden, die alle drei beschriebenen Personen in ih­
rem Engagement tragen und auch verbinden: die religiöse Offenheit, der inten­
sive Austausch, die Kraft des Gebets und der Mut zu konsequentem Handeln.

Alle drei Friedensaktivist(inn)en waren nicht nur tief in ihrem christlichen 
Glauben verwurzelt, sondern zugleich religiös und weltanschaulich offen. Sie 
waren keine religiösen Missionar(inn)e(n) in dem Sinne, dass sie ihre erste Auf­
gabe in der Verbreitung des christlichen Glaubens gesehen hätten. Sie hielten 
nicht mit ihrem Glauben hinter dem Berg, aber sie sahen ihn nicht als den ein­
zigen Weg zu Frieden und Gerechtigkeit an. Dorothy Day wusste sehr genau, 
dass ihr täglicher Besuch der Frühmesse Teil einer sehr persönlichen Spiritualität 
war, die nicht von allen Mitarbeiter(inne)n und Bewohner(inne)n beim Catholic 
Worker mitvollzogen wurde. Hildegard Goss-Mayr sieht in allen Menschen das 

141

Friedensspiritualität



göttliche Ebenbild und ist der festen Überzeugung, dass die Offenbarung Gottes 
auch in anderen Religionen erkennbar wird und dass sich Christ(inn)en von der 
Wahrheit in verschiedenen Religionen beschenken lassen können. Paul Gentner 
war von einer inneren Neugier getrieben und interessierte sich auch für östliche 
Meditationsformen wie Zen und Tai Chi. 

Die drei vorgestellten christlichen Friedensaktivist(inn)en bezogen ihre Kraft 
aus intensiven Gesprächen mit ihrem vertrauten Umkreis. Bei Hildegard Goss-
Mayr war es ihr Mann Jean Goss, bei Paul Gentner seine Frau Annik und bei Do­
rothy Day waren es Peter Maurin und die Catholic Worker Community. Dorothy 
Day hat ihr Leben lang darunter gelitten, dass ihre Liebesbeziehungen zerbra­
chen. Sie wusste, dass sie eine sehr „eigensinnige“ charismatische Person war 
und dass sie die Korrektur durch die Gemeinschaft brauchte. Bei den beiden Ehe­
paaren fällt auf, wie unterschiedlich sie jeweils in ihrem Temperament waren: 
Hildegard Goss-Mayr wurde in ihren eher zurückhaltenden leisen Tönen vom 
emotional manchmal aufbrausenden Jean motiviert, ebenso der vom Typ her 
stille Paul Gentner von seiner temperamentvollen Frau Annik. 

Ein drittes verbindendes Merkmal ist die Kraft, die alle drei aus dem Gebet 
und der Meditation zogen. Für Dorothy Day war die Frühmesse der Start in den 
Tag. Auch Hildegard Goss-Mayr lebt aus einer eucharistischen Frömmigkeit; Paul 
Gentner meditierte jeden Morgen, vorzugsweise mit den Herrnhuter Losungen, 
mit Taizéliedern und einer langen Stille. In der Meditation empfand er eine Rei­
nigung seiner Gefühle. Dadurch gelang es ihm immer wieder, seine Aggressionen 
nicht auf Menschen abzuladen, sondern unvoreingenommen mit politischen 
Gegnern wie auch mit schwierigen Arbeitskolleg(inn)en ins Gespräch zu kom­
men. So konnte er zugleich menschliche Wertschätzung ausdrücken, als auch 
klar Unrechtssituationen benennen.Wer selber diese Regelmäßigkeit des Gebets 
pflegt, weiß um diese Wirkungen und die Kraft, die aus dem morgendlichen Ge­
bet und der Meditation für den Tag erwächst: Gelassenheit, Freude, Dankbarkeit 
sind die Frucht des regelmäßigen Gebets. Auch der Blick weitet sich und es kom­
men Menschen und Situation in das Gesichtsfeld, die ansonsten im Hintergrund 
verdrängt geblieben wären. 

Die mutigen Entscheidungen, die das Leben der drei geschilderten Biografien 
prägen, sind wohl auch nur aus der Kraft heraus zu verstehen, die sie im Gebet 
und Glauben erfuhren:

Dorothy Day war vielfach im Gefängnis und sie beschrieb, wie sie selbst die 
Zeit dort als „Retraite“, als eine Zeit der Einkehr erfuhr. Wenn die Catholic-Wor­
ker-Bewegung ohne Geld vor neuen finanziell kostspieligen Herausforderungen 
stand, schlug sie eine Novene, eine in der katholischen Tradition bekannte Zeit 
des neuntägigen Gebets, vor und hoffte, dass sich in diesem Gebet Perspektiven 
für die finanziellen Anliegen der Bewegung zeigten – was dann auch immer wie­
der geschah.

142

Nachfolge



Paul Gentner führte mit seinen Kolleg(inn)en das solidarische Einheitsgehalt bei 
EIRENE ein und setzte damit ein mutiges Zeichen gegen die von ihm abgelehnte 
Ideologie der Besitzstandswahrung. 

Hildegard Goss-Mayr reiste mit ihrem Mann und nach dessen Tod im Jahr 
1991 auch alleine immer wieder in gefährliche Kriegs- und Spannungsgebiete 
und konnte ihre Angst in die Hände Gottes legen.

Weltanschauliche und religiöse Offenheit, Austausch mit dem kritischen 
Feedback von Freund(inn)en, das regelmäßige Gebet und die Meditation sowie 
der daraus erwachsende Mut, aus der persönlichen Komfortzone herauszutreten 
und etwas im eigenen Leben für Frieden und Gerechtigkeit zu riskieren – diese 
vier Elemente können auch uns heute Wegweiser sein.

143

Friedensspiritualität


