Kirche

Andrea Riedl | Miinchen

geb. 1984, Dr. theol., Erwin Schrédinger-Auslands-
stipendiatin des FWF, derzeit bei den Monumenta
Germaniae Historica (MGH), Miinchen

andrea.riedl@univie.ac.at

Bis hierher und nicht weiter?!

Gedanken zum ,Hier* und ,Weiter* der Okumene

Der Dachbegriff Okumene hat viele Ebenen und bezeichnet unterschiedliche Rea-
litdten oder Prozesse in Geschichte und Gegenwart der Kirche(n): Theologische,
politische, spirituelle, existentielle, padagogische, methodologische usw.* Ge-
meinsam ist all diesen Bereichen und den ihnen zugeordneten Betdtigungsfeldern,
dass es um die Art des Miteinanders, des gemeinsamen Glaubenszeugnisses der
Kirchen bzw. Konfessionen und Gemeinschaften geht, die in Christus vereint,
durch die Geschichte allerdings getrennt sind. Wann immer Okumene zur Spra-
che kommt und zum Thema wird, sind es diese beiden Pole, innerhalb derer Be-
wegung und Gewichtung stattfindet — letzteres nicht selten exklusiv, indem un-
ter Vernachlissigung des Gegenpols bewusst oder unbewusst ein Ubergewicht

auf der einen oder der anderen Seite geschaffen wird: Die (Uber-)Betonung des
Vereintseins in Christus kann im duflersten Fall zum Verwischen, ja zur Relativie-
rung der historisch gewachsenen konfessionellen Grenzen fiihren; die (Uber-)Be-
tonung der Trennungen im Laufe der Kirchengeschichte kann im duflersten Fall
zu Profilierungen und Schirfungen fiihren, die Christus als Grund und Ziel des
Einheitsstrebens der Kirchen zwar nicht aufier Acht lassen, die dieses Streben aber
partnerlos und in sich selbst(geniigsam) verwirklicht verstehen.

Okumenische Balance

Sich zwischen diesen beiden Polen befindend, ist es oft nach beiden Seiten hin
schwierig, eine Okumenische Balance zu argumentieren und darin beidem ge-

* Unterstiitzt durch den Fonds zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung (FWF), Projektnum-
mer J 4094.

144



Okumene

recht zu werden: Dem Ist-Zustand des Getrenntseins und dem Soll-Zustand des
Einsseins. Die Schwierigkeit liegt dabei meiner Erfahrung nach aber weniger da-
rin, dass eine solche 6kumenische Balance an sich schwer zu argumentieren
wdre — im Gegenteil: Die vielen guten und unabdingbaren Griinde, beides im
Blick zu behalten, finden sich etwa in Bezug auf aktuelle Ereignisse in den zahl-
reichen Dokumenten, Reden, Predigten, Gebeten und Bitten, die die Veranstal-
tungen und Initiativen des Reformationsjubildums 2017 hervorgebracht haben.!
Sie finden sich ebenso in jenen Dokumenten, die die Internationale Kommissi-
on fir den theologischen Dialog zwischen der Rodmisch-Katholischen und der
Orthodoxen Kirche in ihrer nunmehr 38-jdhrigen Zusammenarbeit gemeinsam
publiziert hat.? Beides Genannte bespielt die binnendkumenische Ebene, auf der
die Griinde fiir eine geforderte Balance derart selbstverstiandlich sind, dass sie als
gegebene Basis der ndchsten Schritte stillschweigend vorausgesetzt werden kon-
nen. Wechselt man aber die Ebenen, dann zeigt sich deutlich, worin die oben
angedeutete Schwierigkeit begriindet liegt: Binnendkumenische Argumente
verlieren auflerhalb ihrer Ebene an Kraft und mitunter sogar an Plausibilitét,
weil die Voraussetzungen andere sind. Wahrend 6kumenisch engagierte, arbei-
tende, orientierte oder lebende Personen in der Regel darum wissen, dass Oku-
mene als ein Dachbegriff zu verstehen ist und dass dieses Dach nur dann halt,
wenn seine tragenden Sdulen Sensibilitdt — oder, wie es das Zweite Vatikanische
Konzil formuliert: Klugheit und Geduld (UR 4) - im Umgang miteinander sind,
tendieren 6kumenisch unmusikalische Menschen in der Regel dazu, Sinn und
Zweck der Existenz dieses Daches an sich in Frage zu stellen. Letztere sollen dem
vorliegenden Beitrag als theoretische Folie zur Argumentation fiir die Existenz-
berechtigung, ja -notwendigkeit dieses Daches dienen.

Ausgangspunkt dazu sei die Reflexion einer Grenze: ,Bis hierher und nicht
weiter?!“ markiert eine Grenzlinie, der Okumene als Prozess ausgesetzt ist. Fiir
manche ist sie ein Stoppschild: Bis hierher diirfen wir gehen. Fiir andere ist sie
eine Startlinie: Dorthin wollen wir gelangen; fiir die einen Abgrenzung, fiir die
anderen Durchgang. Behandelt wird im Folgenden nicht, warum diese Grenze
existiert (kirchen-/theologiegeschichtlicher oder systematischer Zugang), son-
dern — durchaus unter Riickgiff auf Beispiele aus der Geschichte der Okumene
— inwiefern sie fiir das 6kumenische ,Hier” auf der einen und das 6kumenische

1 Fir Deutschland bzw. den deutschen Sprachraum vgl. die Zusammenschau und Analyse von ]J.
Oeldemann, Okumene nach 2017 ... auf dem Weg zur Einheit? (Blickpunkt Okumene, Bd. 1). Pader-
born 2018.

2 Vgl. dazu die Dokumente wachsender Ubereinstimmung (DwU), das Standardwerk zur Dokumentation
der Ergebnisse interkonfessioneller Gesprache auf Weltebene, erschienen in bisher vier Binden.
Die Texte des orthodox-katholischen Dialogs in chronologischer Reihenfolge bis zum Dokument
von Ravenna (2007) sind ebenfalls publiziert in PRO ORIENTE u.a. (Hrsg.), Dokumente des offiziellen
orthodox-katholischen Dialogs (1980-2010). Wien 2010. Die Ergebnisse der 11.-14. Vollversammlung
(Paphos 2009; Wien 2012; Amman 2014; Chieti 2016) finden sich u.a. online unter URL: https://
www.pro-oriente.at/?site=st20140724102759 (Stand: 25.09.2018).

145



Kirche

»Weiter” auf der anderen Seite von Relevanz ist bzw. fruchtbar gemacht werden
kann. Die Beschaffenheit dieser Grenze wird anhand ihres Verlaufs innerhalb
dreier Themenbereiche charakterisiert, die als Idee, als Postulat oder schlicht als
Schlagwort in der Okumene allgegenwirtig sind und die es hier konkret und
durchaus aus einem personlichen Blickwinkel zu fiillen gilt: Als (Mit-)Begriin-
dung einer 6kumenischen Balance unter dem Dach der Okumene, um so die
»O0kumenische Zwischenzeit auf dem Weg zur Einheit”? nach Kriften gestaltend
zu Uberbriicken.

Wann ist Einheit?

Einheit ist dreifach-konzentrisch um einen Formalakt angeordnet: Vorbereitung,
Rezeption und Beziehungsarbeit. Das gilt fiir die heutigen 6kumenischen Bemii-
hungen, dieses Schema ldsst sich aber auch dort in der Kirchengeschichte beo-
bachten, wo Unionen der Oikoumene, d.h. des in seinem Selbstverstdndnis gan-
zen christlichen Erdkreises, stattgefunden haben.

Beginnen wir mit einigen Uberlegungen zum zentralen Formalakt, der Einheit
als Basis — oder besser: als Fluchtpunkt — konstituiert. Ein Blick in die Kirchen-
geschichte zeigt, dass Einheit auf unterschiedliche Weise beschlossen, bekundet
und gefeiert wurde: Durch das Signieren einer Unionsbulle durch alle Beteiligten
und damit durch eine formale Verpflichtung vor wechselseitigen Zeugen, die
feierlich promulgiert wurde (Union von Florenz 1439); oder durch das Setzen
der Unterschrift eines Vertragspartners unter das (im Wortlaut nunmehr idente)
Glaubensbekenntnis bzw. durch das Sprechen desselben in der gemeinsam ge-
feierten Liturgie (Union von Lyon 1274)*. Der Aufhidnger oder Rahmen war in
beiden Fillen ein Konzil, das den Anspriichen, ein Okumenisches Konzil zu
sein, einmal weniger (Zweites Konzil von Lyon 1274), einmal mehr (Konzil von
Ferrara-Florenz 1438/39) gerecht wurde.® Auf den jeweiligen Formalakt hingeord-
net fanden mehr (Florenz) oder weniger (Lyon) ausfiihrliche theologische und
diplomatische Vorbereitungen statt, auflerdem Uberlegungen binnenkirchlicher
bzw. -kirchenpolitischer, finanzieller und methodologischer Natur. Vom jeweili-
gen Formalakt ausgehend kam der Rezeptionsprozess in Gang als Bemiihen um
Kommunikation, Verbreitung und Implementierung des gemeinsam Erreichten:

3 M. Scheuer, Christus-Gediichtnis im Geist, in: W. Rees (Hrsg.), Okumene. Kirchenrechtliche Aspekte (Kir-
chenrechtliche Bibliothek, Bd. 13). Wien - Berlin 2014, 21-31, hier: 27; vgl. auch K. Kard. Koch,
Aktuelle Fragen des okumenischen Dialogs aus der Sicht des Pipstlichen Rats zur Forderung der Einheit der
Christen, in: Ebd., 47-65, hier: 55.

4 Die Quellenlage zu Lyon 1274, aber auch zu Florenz 1439 legt die Annahme nahe, dass in der je-
weiligen Konzilsliturgie nach Bekunden der Einheit ein gegenseitiger Empfang der eucharistischen
Gaben - eine communicatio in sacris — nicht stattgefunden hat, dass die Eucharistiegemeinschaft also
nicht als Zeichen oder Vollzug der nunmehr theologisch existierenden Einheit betrachtet wurde.

5 Zur Frage der Okumenizitit von Konzilien vgl. bes. J.-H. Sieben, Definition und Kriterien Okume-
nischer Konzilien. 1. Jahrtausend, in: AHC 40 (2008), 7-46.

146



Okumene

Nachvollziehbar zundchst an der Biographie einzelner fiir die Union Engagier-
ter, die am Geschehen beteiligt gewesen waren, dann vor allem an den Zurtick-
weisungen und schlieflich der einseitigen Aufhebung jenes Formalaktes, der
in beiden Fillen Einheit konstituiert hatte (1282 und 1484 jeweils durch einen
Synodalbeschluss der griechischen Kirche in Konstantinopel).

Die drei konstituierenden Elemente von Einheit — Vorbereitung, Rezeption
und Beziehungsarbeit - finden sich, wie wir sehen, prominent in den beiden
wichtigsten Union(sversuch)en der Kirchengeschichte prasent. Eingehendere
Studien zu beiden stiitzen, was an dieser Stelle nur zusammenfassend angefiihrt
werden kann: Das Scheitern eines (oder mehrerer) dieser drei Bereiche bedingt
das Scheitern der Union als ganze. Wagen wir von dieser Einsicht den Sprung
in die Gegenwart, so lisst sich einiges fiir die heutige Situation der Okumene
fruchtbar machen:

Okumene geschieht heute auf vielen verschiedenen Ebenen: In Riten, Kom-
missionen, Dialoggruppen und Arbeitskreisen, offiziell und inoffiziell, in Litur-
gie und Gebet, in Weltkirche, Didzese und Gemeinde, an Universitdten und
Schulen, familienintern, karitativ, in den sozialen Medien und Netzwerken
u.v.m. Bereits dieser kleine Ausschnitt zeigt uns — durchaus in Kontrast zu den
Unionen der Kirchengeschichte, die in erster Linie von Experten getragen wa-
ren® — die Vielfalt nicht nur der an der Okumene Beteiligten, sondern auch die
vielen Facetten, die — mittelbar oder unmittelbar — von einer Realisierung von
Kircheneinheit bertihrt, betroffen oder gar abhédngig sind. Nichts davon, keine
der genannten Gruppen und Initiativen macht sich tberfliissig, wenn erst ein-
mal die Einheit der Kirche durch einen wie auch immer gestalteten Formalakt
beschlossen, bekundet und gefeiert sein wird. Denn: An der Art des miteinander
Umgehens wird sich — nur und in erster Linie zugleich! — die Vertrauensbasis dn-
dern, an deren tragenden Fundamenten zu arbeiten wohl allen oben genann-
ten Personen in unserer Zeit der Vorbereitung gemeinsam ist. Bleiben werden
Konflikte und Konfliktthemen, das Ausloten von Kommunikationswegen, das
Ringen um die eigene Position auf der Skala von Relevanz und Wichtigkeit,
Identitits- und Grenzfragen. Okumenische Beziehungsarbeit braucht es von
daher vor und nach dem formalen Akt der Einheit’, und von der Art und Weise,
wie wir jetzt — in dieser noch vergleichsweise jungen Situation eines ,Okume-
nischen Zeitalters” — miteinander und mit konfliktbelasteten Themen umzu-

6 Vgl. ]J. Helmrath, Die lateinischen Teilnehmer von Ferrara/Florenz, in: AHC 22 (1990), 146-198; vgl. B.
Roberg, Das , Orientalische Problem* auf dem Lugdunense II, in: AHC 9 (1977), 43-66.

7 Das Modell des ,differenzierten Konsenses”, dem verpflichtet u.a. 1999 prominent die Gemeinsame
Erklirung zur Rechtfertigungslehre (GEL) auf Weltebene zwischen dem Lutherischen Weltbund und
dem Pidpstlichen Einheitsrat unterzeichnet werden konnte, steht fiir ebendieses Programm: Eine
gemeinsame Basis, die Einheit konstituiert (Konsens), auf der aufbauend bleibende Differenzen dis-
kutiert werden, ohne diese allerdings als kirchentrennend zu qualifizieren. Vgl. dazu U. Lothar, Art.
Konsens- und Konvergenzdokumente, in: W. Thonissen (Hrsg.), Lexikon der Okumene und Konfessions-
kunde. Freiburg i. Br. 2007, 710-711.

147



Kirche

gehen lernen, werden wir, so meine Uberzeugung, in der Phase der Rezeption
profitieren®, auf dass die Union nicht erneut durch das Scheitern einer der drei
Bereiche gefdhrdet ist.

Deswegen: Die Frage Welche Einheit wollen wir? ist zurecht die am haufigsten
gestellte Grundsatzfrage in dieser Vorbereitungszeit auf Einheit hin, denn sie be-
trifft nicht nur den Formalakt, sondern auch und mehr noch die drei genann-
ten Prozesse Vorbereitung, Rezeption und Beziehungsarbeit.

Schmerz der Trennung

In einer der ersten Vorlesungen, die ich als junge Theologiestudentin zur Oku-
menethematik besuchte, wurde ausfiihrlich der ,Schmerz der Trennung” nicht
nur thematisiert, sondern geradezu als moralischer Imperativ behandelt: Ohne
den Schmerz, das Leiden am Trennungszustand der Kirche gebe es kein Voran-
kommen, weil letztlich keinen inneren Motor der Okumene (mehr). In dieselbe
Kerbe schldagt Kurt Kardinal Koch, wenn er seine im Jahr 2012 gegebene Analyse
der zukiinftigen 6kumenischen Traktanden aus Sicht des Pdpstlichen Einheits-
rates mit dem personlichen Statement beschlie8t, die Okumene stehe und falle
letztlich mit dem Grad oder tiberhaupt der Existenz des Schmerzes, den ,diese
zutiefst anormale Situation der Christenheit“® heute noch in uns zu provozieren
in der Lage sei. Ahnliches findet sich auch in der Diskussion im Vorfeld des Re-
formationsjubilaums 2017, ob Luthers Thesenanschlag als pars pro toto fiir die
Reformation an sich Grund und Anlass zur Freude oder vielmehr zum Schmerz,
zum Jubildum oder vielmehr zur Trauerfeier sei.!®

Empfinde(t) Schmerz! ist nun aber eine Aufforderung, die semantisch nur
dann funktioniert, wenn sie performativ ist, d.h. wenn sich mit ihrer Auferung
zugleich jene Handlung vollzieht, die sie bezeichnet. Konsequenterweise ver-
langt eine solche Aufforderung Betroffenheit, um zu funktionieren. Ich will es
mit anderen Worten umschreiben: Jemanden aus der Distanz, jemand an einer
konkreten Sache Unbeteiligten aufzufordern, tiber eben diese Sache Schmerz
zu empfinden, resultiert — je nach Beziehung zu dieser Person — entweder in
aufrichtigem Mitleid, oder man gibt sich der Lacherlichkeit, bestenfalls dem

8 Zur heutigen Okumene als ,Probezeit” vgl. v.a. H. Fries / K. Rahner, Einigung der Kirchen — reale Még-
lichkeiten, in: Karl Rahner, Sidmtliche Werke. Bd. 27. Bearb. v. K. Kard. Lehmann u. A. Raffelt. Freiburg
i. Br. u.a. 1996, 286-396; vgl. (darauf bezugnehmend) R. Siebenrock, Im Dienst an der Verséhnung.
Vorfragen zur Situation des Okumenismus im Zeitalter der Profilierung, in: W. Rees, Okumene, 121-138,
bes. 127-131 [s. Anm. 3].

9 ,Okumene macht sich da tiberfliissig, wo die Trennung nicht mehr als Argernis, nicht mehr als
Schmerz empfunden wird.” (K. Koch, Aktuelle Fragen, 63 [s. Anm. 3]).

10 Zur Bezeichnung ,Christusfest” vgl. B. Rudolph, Christusfest — Okumenische Feiern im Jahr des Re-
formationsjubildums 2017, in: Una Sancta 72 (2017), 169-173; vgl. die Beitrdge in Themenheft 5:
Reformationsjubildum 2017 als Christusfest, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts
Bensheim 67 (2016).

148



Okumene

Unverstdandnis preis. Fiir die Sache selbst ist damit nichts gewonnen, denn
Schmerz gebiert nur, was einem nahegeht. Und noch einmal anders dargestellt:
Die augenzwinkernde, an mich gestellte Frage einer befreundeten Religionslehre-
rin, ob denn Okumene immer noch Thema im universitiren Curriculum sei, mit
dem sich zukiinftige Lehrer(innen) zu befassen hitten, spiegelt zwar — in einem
Schlaglicht — Desinteresse oder Irrelevanz auf Lehrer(innen)- und demnach auch
auf Schiiler(innen)-Ebene, allerdings wire es fatal daraus zu schlieflen, dass man
auf diesen Ebenen mit keinen Motoren der Okumene (mehr) rechnen kénne.
Deswegen plddiere ich dafiir, an die Stelle eines moralischen Imperativs den theo-
logischen Imperativ zu setzen und glaube, damit dasselbe Ziel fassen zu konnen:

Fiir das 6kumenische Denken und Agieren der Katholischen Kirche und
Theologie kann die Rolle des Zweiten Vatikanischen Konzils nicht hoch genug
eingeschitzt werden: Okumene wird nicht nur als ein Aufgabenbereich von Kir-
che genannt (und bereits das wire vor dem Hintergrund der vorkonziliaren Oku-
meneauffassung ein beachtlicher Schritt gewesen)!!, sondern als Denk- und
Handlungsschema grundgelegt.!? Das durch die Beziehungsgeschichte der Kir-
chen hindurch immer wieder herangezogene Bildschema, dass die Kirche als der
Leib Christi krank sei, dass sie somit nur erheblich geschwicht erfiillen konne,
wozu sie in der Welt ist, ist auf mehreren Ebenen aussagekriftig: Was durch die-
se Schwiche, diese Unvollkommenheit beeintrachtigt ist, ist das gemeinsame
Glaubenszeugnis, gemeinsames Auftreten und Handeln, gemeinsam die Stimme
zu erheben, gemeinsam ein Korrektiv nach Innen und nach Auf3en zu bilden,
das Streiten auf gemeinsamer Basis, aber auch das Feiern auf gemeinsamer Ba-
sis, gemeinsam dem Menschen Heil zuzusagen, das uns trdgt und fordert. Das
gemeinsam schlief3t demnach auch ein anerkanntes/anerkennendes Nebeneinander
aus, denn um gemeinsam all dem Angefiihrten zu entsprechen, miissen die Kir-
chen — im weitesten Sinn des Wortes! — gewillt und fihig sein, sich mit sich selbst
kritisch auseinandergesetzt und Losungen gefunden zu haben, die dem Gewicht
und der Tragweite ihrer Sendung, ihrer Geschichte und ihrem je eigenen Platz
in der Gegenwart gerecht werden. Dass dieses Suchen ,immer noch” anhélt (um
sinngemaf? auf den zitierten Schulkontext zurtickzukommen), ja mehr noch,
dass die Agenda der zu 16senden Konfliktpunkte keine statische, sondern eine
dynamische Liste ist (wie z.B. der aktuelle binnenorthodoxe Ukraine-Konflikt
zwischen Moskau und Konstantinopel mit den zu erwartenden Implikationen
auch auf den 6kumenischen Dialog zeigt), ist besonders letztgenanntem Grund
geschuldet.

11 Vgl. dazu u.a. H. Hallermann, Rechtliche Grundlagen des okumenischen Miteinanders. Ein Blick auf offi-
zielle Texte und Verlautbarungen, in: W. Rees, Okumene, 67-103 [s. Anm. 3].

12 Lumen Gentium steht prominent fiir diese kumenische Offnung, und das Dekret tiber den Okume-
nismus Unitatis Redintegratio will als Konkretisierung und Ausbuchstabierung der Kirchenkonstitu-
tion gelesen werden. Beide Dokumente in K. Rahner / H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium.
Freiburg i. Br. u.a. *2018.

149



Kirche

Der kollektive Schmerz der Kirche durch die Wunden, die sie schwidchen, muss
fiir uns, die wir Kirche sind, im theologischen Imperativ der Suche nach Hei-
lung, d.h. nach Einheit resultieren — so die leicht umgedeutete Zielrichtung des
individuellen Empfinde(t) Schmerz! Denn das Pendant, jenes in der Zukunft lie-
gende Empfinde(t) Freude! iiber die neu und wieder bestehende Kircheneinheit,
wird nicht in erster Linie Betroffenheit voraussetzen, um zu funktionieren, son-
dern, davon bin ich tiberzeugt, auf neue Art und in weiten Kreisen neu betreffen.

Né&he ist keine Frage der Entfernung

Das Schaffen und Wahrnehmen von Begegnungsraumen hat — so zeigt der Blick
sowohl in die (mittel)alte(rliche) als auch in die jiingere Geschichte der Okume-
ne - vielfach Friichte getragen: Okumenische Dialogforen leben vom konkreten
Begegnungswillen; 6kumenisches Zeichensetzen auf allen Ebenen hat beinahe
ausschliefflich mit realer Begegnung zu tun; dkumenische Bildung wird heute
dann als umfassend qualifiziert, wenn sie mit unmittelbarer Begegnung — etwa in
Form von Studienaufenthalten, Exkursionen, Erkundungen und Gesprachsmog-
lichkeiten vor Ort usw. — einhergeht; mediale Berichterstattung sucht, wenn sie
Okumene kommuniziert, in erster Linie nach Begegnungsmomenten; die Schlag-
worte einander kennenlernen und — mehr noch - voneinander lernen sind in der
Sprache und Welt der Férderung von Okumene immer schon und immer noch
prasent.

Das immer schon scheint in einer Zeit der Globalisierung, des als Normalitat
empfundenen Naherseins dessen, was meine Elterngeneration noch als fremde
Ferne empfinden musste, und der sozialen Medien und Netzwerke nachvollzieh-
barer als das immer noch. Es stehen uns heute derart viele Informationsquellen,
leistbare Reiseoptionen und Vernetzungsmaoglichkeiten zur Verfiigung, dass der
Wert jener Art von Begegnung, wie sie die Okumene geradezu verlangt, neu dar-
gelegt und argumentiert werden muss: ,Ndhe ist keine Frage der Entfernung.”
Was derzeit als Werbeslogan der Pharmabranche mit wohl einiger marktwirt-
schaftlicher Sprengkraft in Deutschland kursiert'?, darf fiir unsere Zwecke sei-
nes Bedeutungsreichtums wegen aus dem Kontext gerissen und als Aufhdnger
verwendet werden: Jene Nihe, nach der die Okumene in kleinen Schritten und
grofien Spriingen strebt, definiert sich nur zum Teil {iber reale oder virtuelle
Geographie. Betrachtet man die rund 100-jahrige Geschichte der modernen 6ku-
menischen Bewegung unter dem Aspekt der Bedingung der Moglichkeit von
Begegnung, zeigen sich deutlich und auf vielen Ebenen die Auswirkungen der
Globalisierung: Kommunikation verlagert, ja dndert sich zunehmend, interkon-

13 Es handelt sich um eine Kampagne der niederldndischen Versandapotheke gegen Vor-Ort-Apothe-
ken v.a. in Deutschland; vgl. dazu URL: https://www.apotheke-adhoc.de/nachrichten/detail/markt/
docmorris-kampagne-gegen-vor-ort-apotheken-mit-bildern-von-acc-und-wick/ (Stand: 02.10.2018).

150



Okumene

fessionelle Begegnung wird greif- und unmittelbarer, sie geschieht auf den ers-
ten Blick unaufgeregter und weniger exponiert. Die Chance bzw. Herausforde-
rung der Okumene in diesem vergleichsweise jungen Setting wird mehr und
mehr die der altera pars, der Anwiltin unter mehreren, sein: Festzustellen oder
bestdtigt zu sehen, dass es viele gelebte kirchliche Identititen nebeneinander
gibt, die von demselben Wurzelgrund getragen und auf dieselbe eschatologische
Hoffnung hin ausgerichtet sind, provoziert die Unumganglichkeit, sich zu die-
ser Situation zu verhalten. Okumene muss von daher mit starker Stimme dort
prasent sein, wo nach Antworten und Erkldrungen gesucht wird, wo sich Begeg-
nungs- und Lernorte auftun. Und sie muss sich nach Kraften gegen Vereinfa-
chungen in alle Richtungen wehren, worin nicht nur eine Existenzberechtigung
von Okumene, sondern eine Existenznotwendigkeit begriindet liegt.

Wo die Rahmenbedingungen das einander Kennenlernen leicht(er) gemacht
haben, ist deswegen das voneinander Lernen noch nicht notwendigerweise gege-
ben. Denn sich mit dem Anderen wechselseitig lernend auseinanderzusetzen
verlangt, dass man erstens selbst beheimatet und verankert ist, und dass man
zweitens die Augenhohe wahrt. Beidem ist Okumene verpflichtet: Erstem als
Spiegel, wenn es darum geht, die eigene kirchliche Heimat zu bewohnen, weil -
wie in vielen anderen Bereichen auch — besonders durch das Gegeniiber das Ei-
gene Klarer wird; und Zweitem als Garantin wechselseitigen respektvollen Um-
gangs, der bisweilen aus reicher Erfahrung das Wahren von Grenzen verlangt
und den richtigen Moment erkennt, diese zu dehnen oder gar zu tiberschreiten.

Reslimee

Wann ist Einheit? —-Schmerz der Trennung—Nihe ist keine Frage der Entfernung:
Unter diesen drei Leitmotiven stand der Versuch, Schlagworten aus dem dkume-
nischen Diskurs eine personliche Perspektive zu geben und damit eine Grenze
zu reflektieren, die diesen Diskurs auf vielen Ebenen prédgt. Dass das 6kumeni-
sche , Hier” immer schon auf das 6kumenische , Weiter” ausgerichtet ist, ist der
Sache nach selbstverstindlich. Dass umgekehrt das 6kumenische , Weiter” we-
sentlich davon geprégt sein wird, wie wir heute schon miteinander umgehen,
kann nicht oft genug bewusst gemacht werden.

151



