
*	 Unterstützt durch den Fonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung (FWF), Projektnum­
mer J 4094. 

Bis hierher und nicht weiter?!
Gedanken zum „Hier“ und „Weiter“ der Ökumene

Der Dachbegriff Ökumene hat viele Ebenen und bezeichnet unterschiedliche Rea­
litäten oder Prozesse in Geschichte und Gegenwart der Kirche(n): Theologische, 
politische, spirituelle, existentielle, pädagogische, methodologische usw.* Ge­
meinsam ist all diesen Bereichen und den ihnen zugeordneten Betätigungsfeldern, 
dass es um die Art des Miteinanders, des gemeinsamen Glaubenszeugnisses der 
Kirchen bzw. Konfessionen und Gemeinschaften geht, die in Christus vereint, 
durch die Geschichte allerdings getrennt sind. Wann immer Ökumene zur Spra­
che kommt und zum Thema wird, sind es diese beiden Pole, innerhalb derer Be­
wegung und Gewichtung stattfindet – letzteres nicht selten exklusiv, indem un­
ter Vernachlässigung des Gegenpols bewusst oder unbewusst ein Übergewicht 
auf der einen oder der anderen Seite geschaffen wird: Die (Über-)Betonung des 
Vereintseins in Christus kann im äußersten Fall zum Verwischen, ja zur Relativie­
rung der historisch gewachsenen konfessionellen Grenzen führen; die (Über-)Be­
tonung der Trennungen im Laufe der Kirchengeschichte kann im äußersten Fall 
zu Profilierungen und Schärfungen führen, die Christus als Grund und Ziel des 
Einheitsstrebens der Kirchen zwar nicht außer Acht lassen, die dieses Streben aber 
partnerlos und in sich selbst(genügsam) verwirklicht verstehen. 

Ökumenische Balance

Sich zwischen diesen beiden Polen befindend, ist es oft nach beiden Seiten hin 
schwierig, eine ökumenische Balance zu argumentieren und darin beidem ge­

Kirche

Andrea Riedl | München

geb. 1984, Dr. theol., Erwin Schrödinger-Auslands­
stipendiatin des FWF, derzeit bei den Monumenta 
Germaniae Historica (MGH), München

andrea.riedl@univie.ac.at

144



1	 Für Deutschland bzw. den deutschen Sprachraum vgl. die Zusammenschau und Analyse von J. 
Oeldemann, Ökumene nach 2017 ... auf dem Weg zur Einheit? (Blickpunkt Ökumene, Bd. 1). Pader­
born 2018.

2	 Vgl. dazu die Dokumente wachsender Übereinstimmung (DwÜ), das Standardwerk zur Dokumentation 
der Ergebnisse interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene, erschienen in bisher vier Bänden. 
Die Texte des orthodox-katholischen Dialogs in chronologischer Reihenfolge bis zum Dokument 
von Ravenna (2007) sind ebenfalls publiziert in PRO ORIENTE u.a. (Hrsg.), Dokumente des offiziellen 
orthodox-katholischen Dialogs (1980–2010). Wien 2010. Die Ergebnisse der 11.–14. Vollversammlung 
(Paphos 2009; Wien 2012; Amman 2014; Chieti 2016) finden sich u.a. online unter URL: https://
www.pro-oriente.at/?site=st20140724102759 (Stand: 25.09.2018). 

recht zu werden: Dem Ist-Zustand des Getrenntseins und dem Soll-Zustand des 
Einsseins. Die Schwierigkeit liegt dabei meiner Erfahrung nach aber weniger da­
rin, dass eine solche ökumenische Balance an sich schwer zu argumentieren 
wäre – im Gegenteil: Die vielen guten und unabdingbaren Gründe, beides im 
Blick zu behalten, finden sich etwa in Bezug auf aktuelle Ereignisse in den zahl­
reichen Dokumenten, Reden, Predigten, Gebeten und Bitten, die die Veranstal­
tungen und Initiativen des Reformationsjubiläums 2017 hervorgebracht haben.1 
Sie finden sich ebenso in jenen Dokumenten, die die Internationale Kommissi­
on für den theologischen Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der 
Orthodoxen Kirche in ihrer nunmehr 38-jährigen Zusammenarbeit gemeinsam 
publiziert hat.2 Beides Genannte bespielt die binnenökumenische Ebene, auf der 
die Gründe für eine geforderte Balance derart selbstverständlich sind, dass sie als 
gegebene Basis der nächsten Schritte stillschweigend vorausgesetzt werden kön­
nen. Wechselt man aber die Ebenen, dann zeigt sich deutlich, worin die oben 
angedeutete Schwierigkeit begründet liegt: Binnenökumenische Argumente 
verlieren außerhalb ihrer Ebene an Kraft und mitunter sogar an Plausibilität, 
weil die Voraussetzungen andere sind. Während ökumenisch engagierte, arbei­
tende, orientierte oder lebende Personen in der Regel darum wissen, dass Öku­
mene als ein Dachbegriff zu verstehen ist und dass dieses Dach nur dann hält, 
wenn seine tragenden Säulen Sensibilität – oder, wie es das Zweite Vatikanische 
Konzil formuliert: Klugheit und Geduld (UR 4) – im Umgang miteinander sind, 
tendieren ökumenisch unmusikalische Menschen in der Regel dazu, Sinn und 
Zweck der Existenz dieses Daches an sich in Frage zu stellen. Letztere sollen dem 
vorliegenden Beitrag als theoretische Folie zur Argumentation für die Existenz­
berechtigung, ja -notwendigkeit dieses Daches dienen. 

Ausgangspunkt dazu sei die Reflexion einer Grenze: „Bis hierher und nicht 
weiter?!“ markiert eine Grenzlinie, der Ökumene als Prozess ausgesetzt ist. Für 
manche ist sie ein Stoppschild: Bis hierher dürfen wir gehen. Für andere ist sie 
eine Startlinie: Dorthin wollen wir gelangen; für die einen Abgrenzung, für die 
anderen Durchgang. Behandelt wird im Folgenden nicht, warum diese Grenze 
existiert (kirchen-/theologiegeschichtlicher oder systematischer Zugang), son­
dern – durchaus unter Rückgiff auf Beispiele aus der Geschichte der Ökumene 
– inwiefern sie für das ökumenische „Hier“ auf der einen und das ökumenische 

145

Ökumene



3	 M. Scheuer, Christus-Gedächtnis im Geist, in: W. Rees (Hrsg.), Ökumene. Kirchenrechtliche Aspekte (Kir­
chenrechtliche Bibliothek, Bd. 13). Wien – Berlin 2014, 21–31, hier: 27; vgl. auch K. Kard. Koch, 
Aktuelle Fragen des ökumenischen Dialogs aus der Sicht des Päpstlichen Rats zur Förderung der Einheit der 
Christen, in: Ebd., 47–65, hier: 55. 

4	 Die Quellenlage zu Lyon 1274, aber auch zu Florenz 1439 legt die Annahme nahe, dass in der je­
weiligen Konzilsliturgie nach Bekunden der Einheit ein gegenseitiger Empfang der eucharistischen 
Gaben – eine communicatio in sacris – nicht stattgefunden hat, dass die Eucharistiegemeinschaft also 
nicht als Zeichen oder Vollzug der nunmehr theologisch existierenden Einheit betrachtet wurde. 

5	 Zur Frage der Ökumenizität von Konzilien vgl. bes. J.-H. Sieben, Definition und Kriterien Ökume-
nischer Konzilien. 1. Jahrtausend, in: AHC 40 (2008), 7–46. 

„Weiter“ auf der anderen Seite von Relevanz ist bzw. fruchtbar gemacht werden 
kann. Die Beschaffenheit dieser Grenze wird anhand ihres Verlaufs innerhalb 
dreier Themenbereiche charakterisiert, die als Idee, als Postulat oder schlicht als 
Schlagwort in der Ökumene allgegenwärtig sind und die es hier konkret und 
durchaus aus einem persönlichen Blickwinkel zu füllen gilt: Als (Mit-)Begrün­
dung einer ökumenischen Balance unter dem Dach der Ökumene, um so die 
„ökumenische Zwischenzeit auf dem Weg zur Einheit“3 nach Kräften gestaltend 
zu überbrücken. 

Wann ist Einheit? 

Einheit ist dreifach-konzentrisch um einen Formalakt angeordnet: Vorbereitung, 
Rezeption und Beziehungsarbeit. Das gilt für die heutigen ökumenischen Bemü­
hungen, dieses Schema lässt sich aber auch dort in der Kirchengeschichte beo­
bachten, wo Unionen der Oikoumene, d.h. des in seinem Selbstverständnis gan­
zen christlichen Erdkreises, stattgefunden haben.

Beginnen wir mit einigen Überlegungen zum zentralen Formalakt, der Einheit 
als Basis – oder besser: als Fluchtpunkt – konstituiert. Ein Blick in die Kirchen­
geschichte zeigt, dass Einheit auf unterschiedliche Weise beschlossen, bekundet 
und gefeiert wurde: Durch das Signieren einer Unionsbulle durch alle Beteiligten 
und damit durch eine formale Verpflichtung vor wechselseitigen Zeugen, die 
feierlich promulgiert wurde (Union von Florenz 1439); oder durch das Setzen 
der Unterschrift eines Vertragspartners unter das (im Wortlaut nunmehr idente) 
Glaubensbekenntnis bzw. durch das Sprechen desselben in der gemeinsam ge­
feierten Liturgie (Union von Lyon 1274)4. Der Aufhänger oder Rahmen war in 
beiden Fällen ein Konzil, das den Ansprüchen, ein Ökumenisches Konzil zu 
sein, einmal weniger (Zweites Konzil von Lyon 1274), einmal mehr (Konzil von 
Ferrara-Florenz 1438/39) gerecht wurde.5 Auf den jeweiligen Formalakt hingeord­
net fanden mehr (Florenz) oder weniger (Lyon) ausführliche theologische und 
diplomatische Vorbereitungen statt, außerdem Überlegungen binnenkirchlicher 
bzw. -kirchenpolitischer, finanzieller und methodologischer Natur. Vom jeweili­
gen Formalakt ausgehend kam der Rezeptionsprozess in Gang als Bemühen um 
Kommunikation, Verbreitung und Implementierung des gemeinsam Erreichten: 

146

Kirche



Nachvollziehbar zunächst an der Biographie einzelner für die Union Engagier­
ter, die am Geschehen beteiligt gewesen waren, dann vor allem an den Zurück­
weisungen und schließlich der einseitigen Aufhebung jenes Formalaktes, der 
in beiden Fällen Einheit konstituiert hatte (1282 und 1484 jeweils durch einen 
Synodalbeschluss der griechischen Kirche in Konstantinopel).

Die drei konstituierenden Elemente von Einheit – Vorbereitung, Rezeption 
und Beziehungsarbeit – finden sich, wie wir sehen, prominent in den beiden 
wichtigsten Union(sversuch)en der Kirchengeschichte präsent. Eingehendere 
Studien zu beiden stützen, was an dieser Stelle nur zusammenfassend angeführt 
werden kann: Das Scheitern eines (oder mehrerer) dieser drei Bereiche bedingt 
das Scheitern der Union als ganze. Wagen wir von dieser Einsicht den Sprung 
in die Gegenwart, so lässt sich einiges für die heutige Situation der Ökumene 
fruchtbar machen:

Ökumene geschieht heute auf vielen verschiedenen Ebenen: In Räten, Kom­
missionen, Dialoggruppen und Arbeitskreisen, offiziell und inoffiziell, in Litur­
gie und Gebet, in Weltkirche, Diözese und Gemeinde, an Universitäten und 
Schulen, familienintern, karitativ, in den sozialen Medien und Netzwerken 
u.v.m. Bereits dieser kleine Ausschnitt zeigt uns – durchaus in Kontrast zu den 
Unionen der Kirchengeschichte, die in erster Linie von Experten getragen wa­
ren6 – die Vielfalt nicht nur der an der Ökumene Beteiligten, sondern auch die 
vielen Facetten, die – mittelbar oder unmittelbar – von einer Realisierung von 
Kircheneinheit berührt, betroffen oder gar abhängig sind. Nichts davon, keine 
der genannten Gruppen und Initiativen macht sich überflüssig, wenn erst ein­
mal die Einheit der Kirche durch einen wie auch immer gestalteten Formalakt 
beschlossen, bekundet und gefeiert sein wird. Denn: An der Art des miteinander 
Umgehens wird sich – nur und in erster Linie zugleich! – die Vertrauensbasis än-
dern, an deren tragenden Fundamenten zu arbeiten wohl allen oben genann­
ten Personen in unserer Zeit der Vorbereitung gemeinsam ist. Bleiben werden 
Konflikte und Konfliktthemen, das Ausloten von Kommunikationswegen, das 
Ringen um die eigene Position auf der Skala von Relevanz und Wichtigkeit, 
Identitäts- und Grenzfragen. Ökumenische Beziehungsarbeit braucht es von 
daher vor und nach dem formalen Akt der Einheit7, und von der Art und Weise, 
wie wir jetzt – in dieser noch vergleichsweise jungen Situation eines „Ökume­
nischen Zeitalters“ – miteinander und mit konfliktbelasteten Themen umzu­

6	 Vgl. J. Helmrath, Die lateinischen Teilnehmer von Ferrara/Florenz, in: AHC 22 (1990), 146–198; vgl. B. 
Roberg, Das „Orientalische Problem“ auf dem Lugdunense II, in: AHC 9 (1977), 43–66.

7	 Das Modell des „differenzierten Konsenses“, dem verpflichtet u.a. 1999 prominent die Gemeinsame 
Erklärung zur Rechtfertigungslehre (GEL) auf Weltebene zwischen dem Lutherischen Weltbund und 
dem Päpstlichen Einheitsrat unterzeichnet werden konnte, steht für ebendieses Programm: Eine 
gemeinsame Basis, die Einheit konstituiert (Konsens), auf der aufbauend bleibende Differenzen dis­
kutiert werden, ohne diese allerdings als kirchentrennend zu qualifizieren. Vgl. dazu U. Lothar, Art. 
Konsens- und Konvergenzdokumente, in: W. Thönissen (Hrsg.), Lexikon der Ökumene und Konfessions-
kunde. Freiburg i. Br. 2007, 710–711.

147

Ökumene



8	 Zur heutigen Ökumene als „Probezeit“ vgl. v.a. H. Fries / K. Rahner, Einigung der Kirchen – reale Mög-
lichkeiten, in: Karl Rahner, Sämtliche Werke. Bd. 27. Bearb. v. K. Kard. Lehmann u. A. Raffelt. Freiburg 
i. Br. u.a. 1996, 286–396; vgl. (darauf bezugnehmend) R. Siebenrock, Im Dienst an der Versöhnung. 
Vorfragen zur Situation des Ökumenismus im Zeitalter der Profilierung, in: W. Rees, Ökumene, 121–138, 
bes. 127–131 [s. Anm. 3]. 

9	 „Ökumene macht sich da überflüssig, wo die Trennung nicht mehr als Ärgernis, nicht mehr als 
Schmerz empfunden wird.“ (K. Koch, Aktuelle Fragen, 63 [s. Anm. 3]). 

10	 Zur Bezeichnung „Christusfest“ vgl. B. Rudolph, Christusfest – Ökumenische Feiern im Jahr des Re-
formationsjubiläums 2017, in: Una Sancta 72 (2017), 169–173; vgl. die Beiträge in Themenheft 5: 
Reformationsjubiläum 2017 als Christusfest, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Instituts 
Bensheim 67 (2016).

gehen lernen, werden wir, so meine Überzeugung, in der Phase der Rezeption 
profitieren8, auf dass die Union nicht erneut durch das Scheitern einer der drei 
Bereiche gefährdet ist. 

Deswegen: Die Frage Welche Einheit wollen wir? ist zurecht die am häufigsten 
gestellte Grundsatzfrage in dieser Vorbereitungszeit auf Einheit hin, denn sie be­
trifft nicht nur den Formalakt, sondern auch und mehr noch die drei genann­
ten Prozesse Vorbereitung, Rezeption und Beziehungsarbeit. 

Schmerz der Trennung

In einer der ersten Vorlesungen, die ich als junge Theologiestudentin zur Öku­
menethematik besuchte, wurde ausführlich der „Schmerz der Trennung“ nicht 
nur thematisiert, sondern geradezu als moralischer Imperativ behandelt: Ohne 
den Schmerz, das Leiden am Trennungszustand der Kirche gebe es kein Voran­
kommen, weil letztlich keinen inneren Motor der Ökumene (mehr). In dieselbe 
Kerbe schlägt Kurt Kardinal Koch, wenn er seine im Jahr 2012 gegebene Analyse 
der zukünftigen ökumenischen Traktanden aus Sicht des Päpstlichen Einheits­
rates mit dem persönlichen Statement beschließt, die Ökumene stehe und falle 
letztlich mit dem Grad oder überhaupt der Existenz des Schmerzes, den „diese 
zutiefst anormale Situation der Christenheit“9 heute noch in uns zu provozieren 
in der Lage sei. Ähnliches findet sich auch in der Diskussion im Vorfeld des Re­
formationsjubiläums 2017, ob Luthers Thesenanschlag als pars pro toto für die 
Reformation an sich Grund und Anlass zur Freude oder vielmehr zum Schmerz, 
zum Jubiläum oder vielmehr zur Trauerfeier sei.10

Empfinde(t) Schmerz! ist nun aber eine Aufforderung, die semantisch nur 
dann funktioniert, wenn sie performativ ist, d.h. wenn sich mit ihrer Äußerung 
zugleich jene Handlung vollzieht, die sie bezeichnet. Konsequenterweise ver­
langt eine solche Aufforderung Betroffenheit, um zu funktionieren. Ich will es 
mit anderen Worten umschreiben: Jemanden aus der Distanz, jemand an einer 
konkreten Sache Unbeteiligten aufzufordern, über eben diese Sache Schmerz 
zu empfinden, resultiert – je nach Beziehung zu dieser Person – entweder in 
aufrichtigem Mitleid, oder man gibt sich der Lächerlichkeit, bestenfalls dem 

148

Kirche



Unverständnis preis. Für die Sache selbst ist damit nichts gewonnen, denn 
Schmerz gebiert nur, was einem nahegeht. Und noch einmal anders dargestellt: 
Die augenzwinkernde, an mich gestellte Frage einer befreundeten Religionslehre­
rin, ob denn Ökumene immer noch Thema im universitären Curriculum sei, mit 
dem sich zukünftige Lehrer(innen) zu befassen hätten, spiegelt zwar – in einem 
Schlaglicht – Desinteresse oder Irrelevanz auf Lehrer(innen)- und demnach auch 
auf Schüler(innen)-Ebene, allerdings wäre es fatal daraus zu schließen, dass man 
auf diesen Ebenen mit keinen Motoren der Ökumene (mehr) rechnen könne. 
Deswegen plädiere ich dafür, an die Stelle eines moralischen Imperativs den theo­
logischen Imperativ zu setzen und glaube, damit dasselbe Ziel fassen zu können: 

Für das ökumenische Denken und Agieren der Katholischen Kirche und 
Theologie kann die Rolle des Zweiten Vatikanischen Konzils nicht hoch genug 
eingeschätzt werden: Ökumene wird nicht nur als ein Aufgabenbereich von Kir­
che genannt (und bereits das wäre vor dem Hintergrund der vorkonziliaren Öku­
meneauffassung ein beachtlicher Schritt gewesen)11, sondern als Denk- und 
Handlungsschema grundgelegt.12 Das durch die Beziehungsgeschichte der Kir­
chen hindurch immer wieder herangezogene Bildschema, dass die Kirche als der 
Leib Christi krank sei, dass sie somit nur erheblich geschwächt erfüllen könne, 
wozu sie in der Welt ist, ist auf mehreren Ebenen aussagekräftig: Was durch die­
se Schwäche, diese Unvollkommenheit beeinträchtigt ist, ist das gemeinsame 
Glaubenszeugnis, gemeinsames Auftreten und Handeln, gemeinsam die Stimme 
zu erheben, gemeinsam ein Korrektiv nach Innen und nach Außen zu bilden, 
das Streiten auf gemeinsamer Basis, aber auch das Feiern auf gemeinsamer Ba­
sis, gemeinsam dem Menschen Heil zuzusagen, das uns trägt und fordert. Das 
gemeinsam schließt demnach auch ein anerkanntes/anerkennendes Nebeneinander 
aus, denn um gemeinsam all dem Angeführten zu entsprechen, müssen die Kir­
chen – im weitesten Sinn des Wortes! – gewillt und fähig sein, sich mit sich selbst 
kritisch auseinandergesetzt und Lösungen gefunden zu haben, die dem Gewicht 
und der Tragweite ihrer Sendung, ihrer Geschichte und ihrem je eigenen Platz 
in der Gegenwart gerecht werden. Dass dieses Suchen „immer noch“ anhält (um 
sinngemäß auf den zitierten Schulkontext zurückzukommen), ja mehr noch, 
dass die Agenda der zu lösenden Konfliktpunkte keine statische, sondern eine 
dynamische Liste ist (wie z.B. der aktuelle binnenorthodoxe Ukraine-Konflikt 
zwischen Moskau und Konstantinopel mit den zu erwartenden Implikationen 
auch auf den ökumenischen Dialog zeigt), ist besonders letztgenanntem Grund 
geschuldet. 

11	 Vgl. dazu u.a. H. Hallermann, Rechtliche Grundlagen des ökumenischen Miteinanders. Ein Blick auf offi-
zielle Texte und Verlautbarungen, in: W. Rees, Ökumene, 67–103 [s. Anm. 3]. 

12	 Lumen Gentium steht prominent für diese ökumenische Öffnung, und das Dekret über den Ökume­
nismus Unitatis Redintegratio will als Konkretisierung und Ausbuchstabierung der Kirchenkonstitu­
tion gelesen werden. Beide Dokumente in K. Rahner / H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. 
Freiburg i. Br. u.a. 352018. 

149

Ökumene



13	 Es handelt sich um eine Kampagne der niederländischen Versandapotheke gegen Vor-Ort-Apothe­
ken v.a. in Deutschland; vgl. dazu URL: https://www.apotheke-adhoc.de/nachrichten/detail/markt/
docmorris-kampagne-gegen-vor-ort-apotheken-mit-bildern-von-acc-und-wick/ (Stand: 02.10.2018). 

Der kollektive Schmerz der Kirche durch die Wunden, die sie schwächen, muss 
für uns, die wir Kirche sind, im theologischen Imperativ der Suche nach Hei­
lung, d.h. nach Einheit resultieren – so die leicht umgedeutete Zielrichtung des 
individuellen Empfinde(t) Schmerz! Denn das Pendant, jenes in der Zukunft lie­
gende Empfinde(t) Freude! über die neu und wieder bestehende Kircheneinheit, 
wird nicht in erster Linie Betroffenheit voraussetzen, um zu funktionieren, son­
dern, davon bin ich überzeugt, auf neue Art und in weiten Kreisen neu betreffen. 

Nähe ist keine Frage der Entfernung

Das Schaffen und Wahrnehmen von Begegnungsräumen hat – so zeigt der Blick 
sowohl in die (mittel)alte(rliche) als auch in die jüngere Geschichte der Ökume­
ne – vielfach Früchte getragen: Ökumenische Dialogforen leben vom konkreten 
Begegnungswillen; ökumenisches Zeichensetzen auf allen Ebenen hat beinahe 
ausschließlich mit realer Begegnung zu tun; ökumenische Bildung wird heute 
dann als umfassend qualifiziert, wenn sie mit unmittelbarer Begegnung – etwa in 
Form von Studienaufenthalten, Exkursionen, Erkundungen und Gesprächsmög­
lichkeiten vor Ort usw. – einhergeht; mediale Berichterstattung sucht, wenn sie 
Ökumene kommuniziert, in erster Linie nach Begegnungsmomenten; die Schlag­
worte einander kennenlernen und – mehr noch – voneinander lernen sind in der 
Sprache und Welt der Förderung von Ökumene immer schon und immer noch 
präsent. 

Das immer schon scheint in einer Zeit der Globalisierung, des als Normalität 
empfundenen Näherseins dessen, was meine Elterngeneration noch als fremde 
Ferne empfinden musste, und der sozialen Medien und Netzwerke nachvollzieh­
barer als das immer noch. Es stehen uns heute derart viele Informationsquellen, 
leistbare Reiseoptionen und Vernetzungsmöglichkeiten zur Verfügung, dass der 
Wert jener Art von Begegnung, wie sie die Ökumene geradezu verlangt, neu dar­
gelegt und argumentiert werden muss: „Nähe ist keine Frage der Entfernung.“ 
Was derzeit als Werbeslogan der Pharmabranche mit wohl einiger marktwirt­
schaftlicher Sprengkraft in Deutschland kursiert13, darf für unsere Zwecke sei­
nes Bedeutungsreichtums wegen aus dem Kontext gerissen und als Aufhänger 
verwendet werden: Jene Nähe, nach der die Ökumene in kleinen Schritten und 
großen Sprüngen strebt, definiert sich nur zum Teil über reale oder virtuelle 
Geographie. Betrachtet man die rund 100-jährige Geschichte der modernen öku­
menischen Bewegung unter dem Aspekt der Bedingung der Möglichkeit von 
Begegnung, zeigen sich deutlich und auf vielen Ebenen die Auswirkungen der 
Globalisierung: Kommunikation verlagert, ja ändert sich zunehmend, interkon­

150

Kirche



fessionelle Begegnung wird greif- und unmittelbarer, sie geschieht auf den ers­
ten Blick unaufgeregter und weniger exponiert. Die Chance bzw. Herausforde­
rung der Ökumene in diesem vergleichsweise jungen Setting wird mehr und 
mehr die der altera pars, der Anwältin unter mehreren, sein: Festzustellen oder 
bestätigt zu sehen, dass es viele gelebte kirchliche Identitäten nebeneinander 
gibt, die von demselben Wurzelgrund getragen und auf dieselbe eschatologische 
Hoffnung hin ausgerichtet sind, provoziert die Unumgänglichkeit, sich zu die­
ser Situation zu verhalten. Ökumene muss von daher mit starker Stimme dort 
präsent sein, wo nach Antworten und Erklärungen gesucht wird, wo sich Begeg­
nungs- und Lernorte auftun. Und sie muss sich nach Kräften gegen Vereinfa­
chungen in alle Richtungen wehren, worin nicht nur eine Existenzberechtigung 
von Ökumene, sondern eine Existenznotwendigkeit begründet liegt. 

Wo die Rahmenbedingungen das einander Kennenlernen leicht(er) gemacht 
haben, ist deswegen das voneinander Lernen noch nicht notwendigerweise gege­
ben. Denn sich mit dem Anderen wechselseitig lernend auseinanderzusetzen 
verlangt, dass man erstens selbst beheimatet und verankert ist, und dass man 
zweitens die Augenhöhe wahrt. Beidem ist Ökumene verpflichtet: Erstem als 
Spiegel, wenn es darum geht, die eigene kirchliche Heimat zu bewohnen, weil – 
wie in vielen anderen Bereichen auch – besonders durch das Gegenüber das Ei­
gene klarer wird; und Zweitem als Garantin wechselseitigen respektvollen Um­
gangs, der bisweilen aus reicher Erfahrung das Wahren von Grenzen verlangt 
und den richtigen Moment erkennt, diese zu dehnen oder gar zu überschreiten. 

Resümee

Wann ist Einheit? – Schmerz der Trennung – Nähe ist keine Frage der Entfernung: 
Unter diesen drei Leitmotiven stand der Versuch, Schlagworten aus dem ökume­
nischen Diskurs eine persönliche Perspektive zu geben und damit eine Grenze 
zu reflektieren, die diesen Diskurs auf vielen Ebenen prägt. Dass das ökumeni­
sche „Hier“ immer schon auf das ökumenische „Weiter“ ausgerichtet ist, ist der 
Sache nach selbstverständlich. Dass umgekehrt das ökumenische „Weiter“ we­
sentlich davon geprägt sein wird, wie wir heute schon miteinander umgehen, 
kann nicht oft genug bewusst gemacht werden.  

151

Ökumene


