Kirche

Christiane Alpers | Eichstatt

geb. 1987, PhD, Wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Lehrstuhl , Theologie in Transformationsprozessen
der Gegenwart” an der KU Eichstatt-Ingolstadt

Christiane.Alpers@ku.de

Bekehrende Begegnung von Kirche und Welt

De Lubac und Schillebeeckx im Gesprach

Unbestritten stellt das II. Vatikanische Konzil eine grundsitzliche Offnung der
Kirche zur modernen Welt dar. Jedoch scheiden sich die Geister bei der Bewer-
tung dieser Offnung bis heute. Unterschiedliche Vorstellungen iiber eine ange-
messene Balance zwischen Treue zur christlichen Tradition und Offnung zu
einer sdkularisierten Welt konkurrieren miteinander, um weder Einzigartigkeit
noch Relevanz des Christlichen in Europas zunehmend atheistischen oder post-
sdkularen Kulturen aus dem Auge zu verlieren. Henri de Lubac, Mitbegriinder
der Zeitschrift Communio, gilt manchen als Verfechter der Uberlegenheit kirch-
licher Traditionen tiber eine verflachende moderne Welt, Edward Schillebeeckx,
Mitbegriinder von Concilium, wiederum als naiver Verweltlicher kirchlicher
Traditionen. Demgegeniiber zeigen die folgenden Uberlegungen, wie beide ei-
nen Mittelweg zwischen kirchlicher Isolation von der und Anpassung an die
moderne(n) Welt einschlagen.

De Lubacs und Schillebeeckx’ Uberlegungen gewinnen an Brisanz, wenn
man sie im Lichte von Papst Franziskus’ Vorwurf eines , selbstbezogene[n] und
prometheische[n] Neu-Pelagianismus” liest. Dieser sei eine Facette der , spiritu-
ellen Weltlichkeit” der Kirche.! Franziskus kritisiert ein ,narzisstische[s] und
autoritare[s| Elitebewusstsein“, das die Kirche dazu verfiihrt, sich mehr als mo-
ralische Kontrollinstitution denn als Vermittlerin gottlicher Gnade in der Welt-
gesellschaft zu positionieren. Wie ich zeigen werde, ldsst sich diese Kritik mit-
hilfe von de Lubac und Schillebeeckx theologisch untermauern. Beiden geht
es darum, eine von Stinde durchzogene Kirche und Welt zur Annahme des sie
erldsenden Christus zu bewegen. Die Kritik der spirituellen Weltlichkeit lasst

1 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 94.

152



De Lubac und Schillebeeckx

sich sowohl hoffend, im Blick auf die zukiinftige Entwicklung der Menschheit,
als auch dankend, im Blick auf das bereits erfahrene Wirken Gottes begriinden.
So betont Franziskus die Hoffnung, dass wir ,[u]nser volles Menschsein errei-
chen (...), wenn wir mehr als nur menschlich sind, wenn wir Gott erlauben, uns
iiber uns selbst hinaus zu fithren, damit wir zu unserem eigentlicheren Sein ge-
langen”.? Aber die Kirche moge bedenken, dass sie allein dank der ,,Begegnung
— oder Wiederbegegnung — mit der Liebe Gottes” von ihrer , abgeschotteten Gei-
steshaltung” und aus ihrer Selbstbezogenheit erlost werden kann. De Lubac hilft
uns, die hoffende, Schillebeeckx die dankende Perspektive solch einer spirituel-
len ,Entweltlichung” der Kirche zu entschliisseln.

Das moderne Streben nach Selbstentfaltung

Die Moderne wird oftmals mit dem prometheischen Streben verbunden, alle
menschlichen Fihigkeiten auszuschopfen, menschlichen Potentialen zum Auf-
blithen zu verhelfen und die Welt vollends nach menschlichem Design zu
gestalten. In dieser Sicht gilt der christliche Glaube an die menschliche Abhén-
gigkeit von Gott und an eine grundsitzliche Fehlerhaftigkeit infolge des Siin-
denfalls nurmehr als obsoleter Uberrest einer vergangenen Zeit. Zugunsten im-
perialer christlicher und weltlicher Herrscher wurde — so die Darstellung - ehe-
mals die volle Verwirklichung menschlicher Potentiale durch den Glauben ge-
hemmt, der Mensch sei an vermeintlich gottgewollte Naturgesetze gebunden,
unterldge fluchartig angeborenen Fehlern und Schwichen und sei von einer
Schuld verfolgt, die jegliches selbstbewusste Vertrauen in menschliches Kénnen
untergrabt. Die Menschheit als zur Unvollkommenheit verurteilt zu betrach-
ten, habe nicht nur zu einer Unterschitzung menschlicher Fahigkeiten gefiihrt.
Menschen seien auch dazu verleitet worden, sich auf andere zu verlassen, allen
voran auf die Kirche, als eine mit ibernatiirlichen Kriften ausgestattete Institu-
tion, welche allein es vermag, den Menschen im himmlischen Jenseits von sei-
nen irdischen Unzuldnglichkeiten zu erldsen. So will die Moderne die Mensch-
heit aus diesem tiberkommenen Aberglauben zur unbegrenzten Nutzung ihrer
ihr eigenen Krifte hier auf Erden befreien.

Insofern das Christentum auf menschliche Erfiillung hofft und deren Keime
auch bereits im Diesseits ansiedelt, liegt die Versuchung nahe, solch modernes
Streben und Miihen zu begriiflen und die Kirche so zu erneuern, dass sie die
prometheischen Geschmaicker nicht langer enttduscht. An Stelle dessen zeigt
Henri de Lubac hier einen anderen, einen Mittelweg zwischen solch einer An-
passung und einer volligen Abwehr moderner Bestrebungen auf. Er begriifdt
zwar den modernen Impuls zur menschlichen Selbstentfaltung, stellt jedoch

2 Ebd., 8.

153



Kirche

infrage, ob der Glaube an die Abhdngigkeit von Gott und einer mit {ibernatiir-
lichen Kréften ausgestatteten Kirche zwangsldufig dem vollen Ausschopfen
menschlicher Potentiale im Weg steht. De Lubac greift die moderne Begeiste-
rung fiir menschliche Selbstentfaltung auf, aber er will Welt und Kirche erin-
nern, dass Selbstverwirklichung nur dann ungeahnte Hohen erreicht, wenn
die Menschheit sich zu ihrer Abhdngigkeit von Gottes tibernatiirlicher Gnade
bekennt. So dreht de Lubac die moderne Argumentation gewissermaflen um:
Er weist nach, wie gerade ein autonomes, von Gott losgelostes Menschenbild
menschlichen Fortschritt grundsétzlich einschrankt.?

Das Bekenntnis menschlicher Abhdngigkeit von Gott ist fiir de Lubac solan-
ge kein Hindernis auf dem Weg zur Selbstentfaltung, als der Mensch weif3, dass
er nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde. Im Sinne von Papst Franziskus’
Appell an die Kirche, es Gott zu gestatten, uns iiber uns selbst hinauszufiihren,
zielt solch ein Menschenbild auf die Vergottlichung des Menschen ab. Wahrend
moderne Bestrebungen zur autonomen Selbstverwirklichung lediglich auf nat
urliche Potentiale des Menschen bauen, erhofft sich das Christentum ein weit-
reichenderes Wachstum menschlicher Fahigkeiten, insofern dieses von tiber-
natiirlichen Kriften zehrt.* Das neuzeitliche Verleugnen der menschlichen Ab-
hingigkeit von Gott als den dem Menschen ontologisch Uberlegenen, lisst eine
grundsatzliche Zufriedenheit mit der menschlichen Natur vermuten. Angestrebt
wird einzig ein volleres Ausschdpfen bislang ruhender Potentiale, die jedoch
immer schon gegeben sind. Wihrend sich andere Geschopfe tatsdachlich auf die-
se Weise weiterentwickeln, miisse der Mensch de Lubac zufolge einsehen, dass
die Natur fiir ihn keine solche Vervollkommnung bereithdlt, sondern dass er
stets mangelhaft, unerfillt und unzufrieden bleiben wird.® Jedoch ist diese Stér-
ke der anderen Kreaturen, ihre eigene Erfiillung in dieser Welt ohne zusitzliche
Hilfe von Gott zu finden, zugleich auch ihre Grenze. Diese Geschopfe sind im
engen Kreis ihrer angeborenen Unvollkommenheiten eingezdunt, ihre gesamte
Natur und Bestimmung sind bereits dem Kosmos eingeschrieben.®

Die Abhidngigkeit von Gottes iibernatiirlicher Gnade bereits fiir die natiirli-
che Vervollkommnung des Menschen ist somit nicht nur negative Einschrian-
kung. Dass der Mensch iiber keine eindeutig vorgegebene natiirliche Bestim-
mung verfligt, bezeichnet zugleich die positive Offenheit des Menschen fiir das
Unendliche, eine Fahigkeit zur Offnung, die jedes natiirliche Potential tiber-
steigt.” Ein hoffender Ausblick auf die Vergottlichung des Menschen eroffnet
den Horizont eines menschlichen Fortschritts hin zu einem ontologisch anders-

H. de Lubac, Vom Erkennen Gottes. Freiburg 1949, 118.

H. de Lubac, A Brief Catechesis on Nature and Grace. San Francisco 1984, 51.
H. de Lubac, The Mystery of the Supernatural. New York 1967, 113.

Ebd., 108-110.

Ebd., 112; H. de Lubac, Vom Erkennen, 104-107 [s. Anm. 3].

Nk Ww

154



De Lubac und Schillebeeckx

artigen, disproportional perfekteren Sein, zu einer umfassenden Wesenswand-
lung. Jedwede ausschlief}liche Ausrichtung des Menschen auf diverse rein in-
nerweltliche Erfillungen verhindert solch eine qualitative Umformung des
menschlichen Wesens in ungeahnte Dimensionen. Offnung der Kirche zur Welt
diirfte demnach nicht Anpassung an den modernen, innerweltlich ausgerichte-
ten Fortschrittsgedanken bedeuten — endet dieser doch in einem Einzdunen

des Menschen in selbstgeschaffene Universen. In diesem Sinne lasst sich Papst
Franziskus’ Aufruf an die Kirche verstehen, sich von einer ,erstickende[n] Welt-
lichkeit” zu 16sen und ,die reine Luft des Heiligen Geistes” zu kosten, ,der uns
davon befreit, um uns selbst zu kreisen, verborgen in einem religiosen Anschein
iiber gottloser Leere”.®

Menschliche Stindhaftigkeit

Am Grunde von de Lubacs Kritik einer unkritischen Anpassung der Kirche an
die moderne Welt infolge des II. Vatikanischen Konzils liegt demnach keinerlei
konservative Angst vor Wandel und Neuerung. Ihm geht es vielmehr darum, die
weitgehend unhinterfragten Grundsatze der modernen Welt, vornehmlich ihre
latente Selbstiiberschdtzung, als Hindernis wahrhaft menschlichen Fortschritts
blofizulegen. Hier bezichtigt de Lubac auch Edward Schillebeeckx, naiv zu glau-
ben, Gottes Konigreich sei nach einer langen Durststrecke endlich zum Aufbli-
hen in dieser Welt gekommen.® Schillebeeckx vergesse — so der Verdacht de Lu-
bacs -, dass Erlosung in Christus jeglichen immanenten Fortschritt qualitativ
ubersteigt. Indem Schillebeeckx die Berufung des Menschen zur Vergottlichung
aufler Acht lasse und allein darauf bedacht sei, die Kirche den Erwartungen und
Bediirfnissen einer modernen Welt anzupassen, verliere er der Kirche eigentlich-
sten Beitrag an die Welt aus den Augen. Allerdings: Auch Schillebeeckx — und
das ldsst sich zeigen — versteht die Offnung der Kirche zur modernen Welt als
Aufruf an beide, die je eigene Abhdngigkeit von Gottes tibernatiirlichem Gna-
denangebot zu bekennen. Der Unterschied zu de Lubac besteht vielmehr darin,
dass Schillebeeckx das Augenmerk mehr auf den Dank fiir die bereits empfan-
genen Gnaden als auf den hoffenden Ausblick in die Zukunft legt, die dieses
Gnadenangebot dem Menschen erdffnet.

Zuniéchst sprechen de Lubac und Schillebeeckx zwei unterschiedliche As-
pekte der Stinde an, von welcher der Mensch durch Gottes Gnade erldst wird.
Schillebeeckx richtet den Fokus primér auf den gemeinschaftsspaltenden Cha-
rakter der Siinde. Er spricht, dhnlich wie de Lubac, von der menschlichen Exis-
tenz in dieser Welt als einer gespaltenen. Es gidbe eine Kluft, die allein Gott hei-

8 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 97.
9 H. de Lubac, Brief Catechesis [s. Anm. 4].

155



Kirche

len kann.!® Wie wir sahen, legt de Lubac den Nachdruck vor allem auf die Kluft
zwischen der tibernatiirlichen Bestimmung des Menschen zur Vergottlichung
und der natiirlichen Welt, welche die Sehnsucht nach dieser Bestimmung nicht
befriedigen kann. Schillebeeckx versteht diese Kluft, also die Siinde, als ein sich-
selbst-zum-ultimativen-Ziel-Setzen.'' IThm geht es um die Isolation des stindhaf-
ten Menschen in dessen eigene Endlichkeit und um die wahrhaft menschliche
Bestimmung, ein Mitglied in der Gemeinschaft der Erlosten zu sein. Wie de Lu-
bac kritisiert er den modernen Mythos der menschlichen Selbstgentigsamkeit
und betont, dass allein Gott es vermag, Menschen aus ihrer stindhaften Isolation
zu befreien.!? Hier verweist Schillebeeckx dann jedoch auf die Befreiung von der
Schuld als dasjenige, was auflerhalb menschlicher Fahigkeiten liegt, aber ohne
welches die natiirliche Erfiillung des Menschen unmdéglich bleibt.'® So lehnt
Schillebeeckx jegliche emanzipatorische Befreiungsbewegung aufierhalb des Ho-
rizontes religioser Erlosung ab, da diese tibersehen, dass die Schuld ein mensch-
liches Leiden darstellt, welches nicht mit menschlichen Mitteln geheilt werden
kann.™

Was de Lubacs Umgang mit der menschlichen Stindhaftigkeit betrifft, geht
es ihm in Anbetracht der oft grausamen Geschichte, in der die menschlichen
Versuche, zu kulturellen Hohen zu gelangen, zu immensem Leid und Ungerech-
tigkeit fiihrten, um eine realistische Hoffnung auf Besserung.'s Bei manchen
konnte die Hoffnung auf eine bereits im Diesseits beginnende Vergottlichung
des Menschen den Verdacht auf Selbstiiberschdtzung wecken, die schnell in ein
Uberlegenheitsgefiihl, Gewalt und Grausamkeit gegeniiber denjenigen Geschop-
fen ausartet, die weiter entfernt von diesem Ziel geglaubt werden. Dem entgegen
weist de Lubac darauf hin, dass sich Menschen innerhalb dieser Hoffnung ihrer
Stindhaftigkeit bewusst bleiben miissen, ihrer eigenen Fehlerhaftigkeit und ihres
stindigen Bedarfs an Kritik und Neuorientierung.'* De Lubac zufolge besteht zwi-
schen siindhafter Natur und Gottes Gnadenangebot nicht lediglich der qualita-
tive Unterschied zwischen zwei unterschiedlichen Seinsebenen, sondern eine un-
endliche Distanz, ja ein gewaltsamer Konflikt.!” Der siindhafte Mensch verhin-
dert aktiv, die eigene Vollkommenbheit zu erreichen, indem er sich gegen tiberna-

10 E. Schillebeeckx, Christ: The Christian Experience in the Modern World. Collected Works. Vol. 7. London
2014, 815.

11 E. Schillebeeckx, De dood van een christen, in: Kultuurleven 22 (1955), 426-427; 429; ders., Christ,
814 [s. Anm. 10].

12 E. Schillebeeckx, World and Church (CW 4). London 2014, 95.

13 E. Schillebeeckx, Christ, 832 [s. Anm. 10]; ders., Vergebung als Modell menschlicher Autonomie und die
Gnade Gottes, in: T. van den Hoogen / H. Kiing / J.-P. Wils (Hrsg.), Die widerspenstige Religion: Orien-
tierung fiir eine Kultur der Autonomie? Kampen 1997, 142.

14 E. Schillebeeckx, Christ, 769-770 [s. Anm. 10].

15 H. de Lubac, Brief Catechesis, 120; 127-128 [s. Anm. 4].

16 H. de Lubac, The Discovery of God. Edinburgh 1960, 113.

17 H. de Lubac, Brief Catechesis, 119 [s. Anm. 4].

156



De Lubac und Schillebeeckx

tirliche Krafte wehrt, die ihm zu Hilfe kommen wollen, um in ihm zu wirken.
Der menschliche Fortschritt hin zur Vergottlichung geht deshalb notwendig mit
einer immer neuen Umkehr einher; die menschliche Natur wird nur durch einen
staindigen Umsturz von ihrer Selbstgerechtigkeit geheilt.!8

Erlésung durch die vergebende Gnade Gottes

Das Bekennen ihrer Abhdngigkeit von einem gnadig vergebenden Gott erlaubt
es de Lubac zufolge den Gldubigen, darauf zu vertrauen, dass die menschliche
Natur auch dann neue Hohen erklimmen kann, wenn ihr gegenwartiges Wachs-
tum durch Krisen und Riickschldge durchkreuzt wird." Der Gottesglaube ermog-
licht eine gewisse Gelassenheit angesichts menschlichen Fehlens. Diese verleitet
keineswegs zum selbstzufriedenen Ausruhen, vielmehr miindet sie in jene au-
gustinische Ruhelosigkeit, derer die menschliche Selbsttranszendenz bedarf.?°
Sich als Stinder(innen) zu bekennen, verhindert lediglich, dass die menschliche
Unzufriedenheit mit allem bisher Erlangten zu einem grundsatzlichen Zweifel
an der Moglichkeit eines qualitativen Fortschritts der Geschichte, und damit zur
Resignation, fiihrt. Papst Franziskus’ Kritik an einem letztlich egozentrischen Pes-
simismus vorwegnehmend?!, betont de Lubac, dass Menschen, trotz all ihrem
Fehlen in der Vergangenheit, immer wieder die Chance zur Besserung in der
Zukunft ergreifen konnen, wenn sie Gottes Vergebung annehmen. , Alle miis-
sen von dem Trost und dem Ansporn der heilbringenden Liebe Gottes erreicht
werden, der geheimnisvoll in jedem Menschen wirkt, jenseits seiner Midngel und
Verfehlungen.”??

Schillebeeckx’ Erlosungsverstindnis ist nicht als widerspriichlich, sondern als
erginzend aufzufassen: Wenn er Siinde als Abgrenzung von anderen durch Kon-
flikt bezeichnet, benennt er damit einen weiteren wichtigen Aspekt der von Papst
Franziskus kritisierten ,Selbstbezogenheit” des Menschen. Die heilende Erlosung
besteht demnach darin, mit anderen versohnt zu werden.?® In einer stindhaften
Welt konnen Menschen ihre Bestimmung, in einer versohnten Gemeinschaft mit
allen zu leben, nur dann erreichen, wenn ihre Schuld vergeben wird. Das kann
letztlich nur Gott — und hat es in Christi Auferstehung tatsachlich getan.* Mit
der Kreuzigung Jesu, der Totung des menschgewordenen Gottes, isolierte sich die
Menschheit umso endgiiltiger von der Gemeinschaft in und mit Gott.%> Gebro-

18 Ebd., 122-123.

19 H. de Lubac, Vom Erkennen, 100-101 [s. Anm. 3].

20 H. de Lubac, Discovery of God, 108-109 [s. Anm. 16].

21 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 2; 275-280.

22 Ebd., 44.

23 E. Schillebeeckx, Christ, 19-20; 97-98 [s. Anm. 10].

24 Ebd., 832-833; E. Schillebeeckx, De dood van een christen, 428 [s. Anm. 11].

25 E. Schillebeeckx, De zin van het menszijn van Jesus, de Christus, in: Tijdschrift
voor Theologie 2 (1962), 161-162.

157



Kirche

chen von der Stinde der Welt nahm Christus in seinem Tod und in seiner Hin-
gabe zu Gott und Welt diese Isolation jedoch auf sich.?® Da der lebendige Gott
diesen selbstopfernden Tod Christi fiir die Menschheit akzeptierte, bezeichnet
der Tod eines Menschen nun nicht mehr dessen letzte Isolation, sondern nur
noch den vorldufigen Ubergang der Seele in das ewige Leben in Gemeinschaft
mit Gott.?” Somit besteht das isolierte Individuum nicht mehr, ist doch jedes
Individuum immer bereits grundséatzlich von Gott als Mitglied in die Gemein-
schaft der Erlosten aufgenommen.

Wie de Lubac versteht auch Schillebeeckx diese Gemeinschaft als qualitativ
von allen rein natiirlichen Gemeinschaften unterschieden. Wihrend sich na-
tirliche Gemeinschaften gewohnlich tiber ein geteiltes Ziel definieren, zeichnet
sich die tibernatiirliche Gemeinschaft der Erlosten in Christus durch eine von
allen geteilte Erfahrung aus.?® Alle haben Gottes Vergebung in der Auferstehung
Christi personlich erfahren und sind dadurch bereits in Gemeinschaft mit allen
anderen Siinder(inne)n, die dieses Gnadenangebot angenommen haben.? Schil-
lebeeckx versteht das Gnadenangebot Gottes als die immer bereits geschenkte
Liebe Gottes, die der Mensch in der Niachstenliebe erwidern kann.*® Gott bietet
jedem Menschen eine personliche wechselseitige Beziehung mit Gott an, die
erst dann vollends realisiert ist, wenn die Empfanger(innen) zu Schenkenden
werden.?! Indem sie so Gottes Liebe, die sich insbesondere auf Stinder(innen)
richtet, bezeugt, ist diese Gemeinschaft bereits an ihrem Ziel.*? Schillebeeckx
setzt sich ausdriicklich von rein innerweltlichen Deutungen der Ndchstenliebe
ab und argumentiert, dass der Horizont der Gottesliebe die Nachstenliebe in
eine unabschlieffbare Dynamik fiihrt, die verlangt, sich immer wieder unvorher-
gesehenen Erfordernissen zu stellen.®* Jedoch gelten in dieser Perspektive alle
anderen menschlichen Gemeinschaften als Abbilder der einen allumfassenden
Versohnung, der eschatologischen Uberwindung der Siinde.** Gott als Ursprung
unerschopflicher Liebe erkennen diejenigen, die von Angst, Unmut und Lieblo-
sigkeit gegeniiber anderen befreit sind.*® Gleichzeitig verkorpert die Kirche ihre
tibernatiirliche Bestimmung immer nur bruchstiickhaft, solange sie von denen
getrennt bleibt, die nicht zu ihr gehoren.®

26 E. Schillebeeckx, World and Church, 94 [s. Anm. 12].

27 E. Schillebeeckx, De dood van een christen, 429-430 [s. Anm. 11].

28 E. Schillebeeckx, World and Church, 3 [s. Anm. 12].

29 E. Schillebeeckx, Het niet-begrippelijke kenmoment in de geloofsdaad: Probleemstelling, in:
Tijdschrift voor Theologie 3 (1963), 189.

30 E. Schillebeeckx, Christ, 85-86 [s. Anm. 10].

31 Ebd., 88-89.

32 Ebd., 637.

33 E. Schillebeeckx, Leven in God en Leven in de Wereld, in God en Mens. Bilthoven 1965, 73-79.

34 E. Schillebeeckx, Church and Mankind, in: World and Church. Collected Works. Vol. 4.
London 2014, 91 f.

35 E. Schillebeeckx, Christ, 500 [s. Anm. 10].

36 E. Schillebeeckx, Vergebung als Modell, 141 [s. Anm. 13].

158



De Lubac und Schillebeeckx

Begegnung von Kirche und Welt

Vor dem Hintergrund ihrer Soteriologien lassen sich die Auffasssungen de Lu-
bacs und Schillebeeckx’ zur kirchlichen Offnung gegeniiber der modernen Welt
besser begreifen. Beide sehen sowohl Kirche als auch Welt von der Siinde be-
fleckt und durchzogen, beide streben die Offnung von Welt und Kirche hin zur
Erlésung durch Gottes tibernatiirliche Gnade an.?” De Lubac begriifit die athe-
istische Leugnung Gottes als willkommene Gelegenheit, den christlichen Glau-
ben wiederzubeleben und zu reinigen.* Kirche und Gesellschaft sollen auf ihr
ubernattirliches Ziel in Christus ausgerichtet werden, indem die Kirche Gottes
Gnadenangebot erneut empfingt und zum Sauerteig wird, der die gesamte Ge-
sellschaft tiber ihre natiirlichen Begrenzungen aufsteigen ldsst.** Die Kirche soll
sich in dem Sinne zur Welt 6ffnen, dass sie mit der modernen Gesellschaft mit-
lebt, mitdenkt und mitleidet, ohne dabei jedoch deren Schwierigkeiten und Er-
wartungen auf- oder einzuldsen. Um Kirche und Welt qualitativ zu verbessern,
braucht es das Wissen, dass es weder Rast noch letzte Erfiillung auf Erden gibt.
Die Kirche hat der Welt somit jene unlésbaren und beunruhigenden Fragen zu
stellen, die von dieser tibersehen werden, obwohl sie von grofiter Relevanz fiir
den qualitativen Fortschritt der Menschheit sind. Im Dialog von Kirche und
Welt soll so eine Tiefe erreicht werden, die in einer rein immanent ausgerich-
teten Gesellschaft fehlt.** Der gemeinschaftliche Charakter der Erlosung zeigt
sich bei de Lubac vornehmlich darin, dass ein paar wenige den Weg fiir alle zur
Vergottlichung weisen, der jedoch dann wiederum individuell eingeschlagen
werden muss.*!

Schillebeeckx kehrt die Perspektive gewissermafien um. In seiner Sicht tiber-
windet die Gemeinschaft als solche die Siinde, wenn Individuen sich als durch
Gott entschuldigte Stinder(innen) versammeln. Schillebeeckx grofiere Offenheit
gegentiiber gesellschaftlichen Entwicklungen, seine Begeisterung fiir die moder-
ne Wiirdigung menschlicher Fihigkeiten sind somit keine naive Anpassung der
christlichen Tradition an den modernen Glauben in menschliche Autonomie.
Gegen rein immanent ausgerichtete Befreiungsbewegungen hilt Schillebeeckx
an der christlichen Uberzeugung fest, dass sich hinter jeglichem Fortschritt
Verlangen verbergen, die innerweltlich nicht erfiillt werden kdnnen.** Anstatt

37 H. de Lubac, Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972 (1944), 23-26.

38 H. de Lubac, Vom Erkennen, 89-90 [s. Anm. 3]. Zum ignatianischen Hintergrund von de Lubacs
selbstkritischer Kirchensicht siehe C. Ruddy, The Ignatian Matrix of Henri de Lubac’s Thought on
Temptation, Ascesis, and the Homo Ecclesiasticus, in: The Heythrop Journal 58 (2017), 793-794.

39 H. de Lubac, Glaubensparadoxe, 34-35 [s. Anm. 37].

40 Ebd., 30-31.

41 H. de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft. Einsiedeln — Koln 1943, 23-73.

42 E. Schillebeeckx, Christ, 765 [s. Anm. 10].

159



Kirche

jedoch wie de Lubac moderne Hoffnungen in menschliche Fahigkeiten zu rela-
tivieren, um kirchliches und gesellschaftliches Streben nach einer tibernattirli-
chen Erfiillung anzuspornen, geht es Schillebeeckx vornehmlich darum, Kirche
und Welt durch Versohnung zu erneuern. Primére Aufgabe der Kirche ist es,
Menschen einzuladen, genauso wie sie sind, mit ihren wie auch immer verfehl-
ten Hoffnungen, in die Gemeinschaft einzutreten, die Gottes Vergebung bereits
angenommen hat. Die Kirche kann ihre spédter von Papst Franziskus kritisierte
»egozentrische Selbstgefilligkeit” iberwinden, indem sie sich so unter dem Ban-
ner des ,Mensch gewordenen, gekreuzigten und auferstandenen Christus” er-
neut auf die ,Suche nach den Fernstehenden” und , den unermesslichen, nach
Christus diirstenden Menschenmassen” begibt.*?

Fazit

De Lubacs und Schillebeeckx’ Gedanken zur Beziehung zwischen Kirche und
Welt kdnnten auch gegenwartig richtungsweisend sein. De Lubac hebt die fa-
tale Neigung des Menschen hervor, sich in dieser Welt einzurichten, sich mit
weniger zufrieden zu geben als dem, wofiir der Mensch wahrhaft geschaffen ist.
Schillebeeckx erkennt besser, dass der moderne Atheismus mit seinem Streben
nach innerweltlicher Erfiilllung und die Kirche des 20. Jahrhunderts in die glei-
che stindhafte Situation einer verlorenen Einheit verstrickt waren, welche alle
gleichermaflen von der Gemeinschaft mit Gott trennte. Die Bedeutung dieser
theologischen Entwiirfe fiir die gelebte Spiritualitdt wird ersichtlich, wenn wir
sie auf Papst Franziskus’ Beobachtung einer gegenwartigen Tendenz in Kirche
und Welt beziehen, entweder Konflikten nur zuzuschauen und trotz solcher
Konflikte unserer Wege zu gehen, als sei nichts passiert oder diese Konflikte ak-
tiv zu schiiren. Demgegentber ruft der Papst die Glaubigen auf, ,,den Konflikt
zu erleiden, ihn zu 16sen und ihn zum Ausgangspunkt eines neuen Prozesses zu
machen”.*

Dazu miissten wir zundchst wieder ein Gespiir fiir die grundsétzliche Unruhe
entwickeln, die unsere Seelen quilen wiirde, liefien wir die vielen Konflikte, die
Menschen heute voneinander trennen, wirklich an uns herankommen. Diese
Unruhe wire ein Indiz, die letzte Heimat noch nicht erreicht zu haben, auch
wenn uns der durch den modernen Fortschritt ermdglichte innerweltliche Kom-
fort dies manchmal vortduscht. Wenn wir diese Konflikte von unserer beque-
men Position aus, also gewissermafien von auflen, be- und verurteilen, verbirgt
sich dahinter womdglich die Hoffnung, moralisch unbefleckt zu bleiben, wenn
wir uns nicht einmischen, oder zumindest unseren Komfort nicht aufgeben zu

43 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 95.
44 Ebd., 227.

160



De Lubac und Schillebeeckx

miissen. Diese Haltung entspringt einer individualistisch ausgerichteten Spiri-
tualitdt, welche den Aufstieg der Seele zu Gott vor allem im Sinne der Reinheit
derjenigen versteht, die sich in diesem Leben so wenig wie moglich zu Schulden
kommen lassen haben.

De Lubacs und Schillebeeckx’ Ausfithrungen regen dazu an, uns diesen Auf-
stieg gemeinschaftlich, als Teilhabe an einer fortschreitenden Versbhnung vor-
zustellen, die sich im Durcheinander der Welt nur durch Kompromisse mit einer
vermeintlichen moralischen Reinheit einzelner Individuen verwirklichen ldsst.
Das moralisch oder egoistisch motivierte sich-heraus-Halten aus den Konflikten
dieser Welt hdlt uns in dem gefangen, was wir bereits kennen, haben und sind.
Im Gegensatz dazu, bringt uns jeder erreichte , Kompromiss“ mit unserem ,rei-
nen Gewissen” weiter. Von der Stinde gezeichnet sind wir nicht mehr diejeni-
gen, die wir einst waren, aber in der Freude mit den anderen an diesem Kompro-
miss Beteiligten wird offenbar, dass die Erlosung diese Wunden wert ist. Indem
sich die gesamte Menschheit so durch ihre Konflikte arbeitet, werden wir alle
verwandelt und vielleicht besteht hierin unsere Vergottlichung.

161



