
1	 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 94.

Bekehrende Begegnung von Kirche und Welt
De Lubac und Schillebeeckx im Gespräch 

Unbestritten stellt das II. Vatikanische Konzil eine grundsätzliche Öffnung der 
Kirche zur modernen Welt dar. Jedoch scheiden sich die Geister bei der Bewer­
tung dieser Öffnung bis heute. Unterschiedliche Vorstellungen über eine ange­
messene Balance zwischen Treue zur christlichen Tradition und Öffnung zu 
einer säkularisierten Welt konkurrieren miteinander, um weder Einzigartigkeit 
noch Relevanz des Christlichen in Europas zunehmend atheistischen oder post­
säkularen Kulturen aus dem Auge zu verlieren. Henri de Lubac, Mitbegründer 
der Zeitschrift Communio, gilt manchen als Verfechter der Überlegenheit kirch­
licher Traditionen über eine verflachende moderne Welt, Edward Schillebeeckx, 
Mitbegründer von Concilium, wiederum als naiver Verweltlicher kirchlicher 
Traditionen. Demgegenüber zeigen die folgenden Überlegungen, wie beide ei­
nen Mittelweg zwischen kirchlicher Isolation von der und Anpassung an die 
moderne(n) Welt einschlagen. 

De Lubacs und Schillebeeckx‘ Überlegungen gewinnen an Brisanz, wenn 
man sie im Lichte von Papst Franziskus’ Vorwurf eines „selbstbezogene[n] und 
prometheische[n] Neu-Pelagianismus“ liest. Dieser sei eine Facette der „spiritu­
ellen Weltlichkeit“ der Kirche.1 Franziskus kritisiert ein „narzisstische[s] und 
autoritäre[s] Elitebewusstsein“, das die Kirche dazu verführt, sich mehr als mo­
ralische Kontrollinstitution denn als Vermittlerin göttlicher Gnade in der Welt­
gesellschaft zu positionieren. Wie ich zeigen werde, lässt sich diese Kritik mit­
hilfe von de Lubac und Schillebeeckx theologisch untermauern. Beiden geht 
es darum, eine von Sünde durchzogene Kirche und Welt zur Annahme des sie 
erlösenden Christus zu bewegen. Die Kritik der spirituellen Weltlichkeit lässt 

Christiane Alpers | Eichstätt

geb. 1987, PhD, Wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Lehrstuhl „Theologie in Transformationsprozessen 
der Gegenwart“ an der KU Eichstätt-Ingolstadt

Christiane.Alpers@ku.de

152

Kirche



2	 Ebd., 8.

sich sowohl hoffend, im Blick auf die zukünftige Entwicklung der Menschheit, 
als auch dankend, im Blick auf das bereits erfahrene Wirken Gottes begründen. 
So betont Franziskus die Hoffnung, dass wir „[u]nser volles Menschsein errei­
chen (…), wenn wir mehr als nur menschlich sind, wenn wir Gott erlauben, uns 
über uns selbst hinaus zu führen, damit wir zu unserem eigentlicheren Sein ge­
langen“.2 Aber die Kirche möge bedenken, dass sie allein dank der „Begegnung 
– oder Wiederbegegnung – mit der Liebe Gottes“ von ihrer „abgeschotteten Gei­
steshaltung“ und aus ihrer Selbstbezogenheit erlöst werden kann. De Lubac hilft 
uns, die hoffende, Schillebeeckx die dankende Perspektive solch einer spirituel­
len „Entweltlichung“ der Kirche zu entschlüsseln. 

Das moderne Streben nach Selbstentfaltung

Die Moderne wird oftmals mit dem prometheischen Streben verbunden, alle 
menschlichen Fähigkeiten auszuschöpfen, menschlichen Potentialen zum Auf­
blühen zu verhelfen und die Welt vollends nach menschlichem Design zu 
gestalten. In dieser Sicht gilt der christliche Glaube an die menschliche Abhän­
gigkeit von Gott und an eine grundsätzliche Fehlerhaftigkeit infolge des Sün­
denfalls nurmehr als obsoleter Überrest einer vergangenen Zeit. Zugunsten im­
perialer christlicher und weltlicher Herrscher wurde – so die Darstellung – ehe­
mals die volle Verwirklichung menschlicher Potentiale durch den Glauben ge­
hemmt, der Mensch sei an vermeintlich gottgewollte Naturgesetze gebunden, 
unterläge fluchartig angeborenen Fehlern und Schwächen und sei von einer 
Schuld verfolgt, die jegliches selbstbewusste Vertrauen in menschliches Können 
untergräbt. Die Menschheit als zur Unvollkommenheit verurteilt zu betrach­
ten, habe nicht nur zu einer Unterschätzung menschlicher Fähigkeiten geführt. 
Menschen seien auch dazu verleitet worden, sich auf andere zu verlassen, allen 
voran auf die Kirche, als eine mit übernatürlichen Kräften ausgestattete Institu­
tion, welche allein es vermag, den Menschen im himmlischen Jenseits von sei­
nen irdischen Unzulänglichkeiten zu erlösen. So will die Moderne die Mensch­
heit aus diesem überkommenen Aberglauben zur unbegrenzten Nutzung ihrer 
ihr eigenen Kräfte hier auf Erden befreien.

Insofern das Christentum auf menschliche Erfüllung hofft und deren Keime 
auch bereits im Diesseits ansiedelt, liegt die Versuchung nahe, solch modernes 
Streben und Mühen zu begrüßen und die Kirche so zu erneuern, dass sie die 
prometheischen Geschmäcker nicht länger enttäuscht. An Stelle dessen zeigt 
Henri de Lubac hier einen anderen, einen Mittelweg zwischen solch einer An­
passung und einer völligen Abwehr moderner Bestrebungen auf. Er begrüßt 
zwar den modernen Impuls zur menschlichen Selbstentfaltung, stellt jedoch 

153

De Lubac und Schillebeeckx



3	 H. de Lubac, Vom Erkennen Gottes. Freiburg 1949, 118.
4	 H. de Lubac, A Brief Catechesis on Nature and Grace. San Francisco 1984, 51.
5	 H. de Lubac, The Mystery of the Supernatural. New York 1967, 113.
6	 Ebd., 108–110.
7	 Ebd., 112; H. de Lubac, Vom Erkennen, 104–107 [s. Anm. 3].

infrage, ob der Glaube an die Abhängigkeit von Gott und einer mit übernatür­
lichen Kräften ausgestatteten Kirche zwangsläufig dem vollen Ausschöpfen 
menschlicher Potentiale im Weg steht. De Lubac greift die moderne Begeiste­
rung für menschliche Selbstentfaltung auf, aber er will Welt und Kirche erin­
nern, dass Selbstverwirklichung nur dann ungeahnte Höhen erreicht, wenn 
die Menschheit sich zu ihrer Abhängigkeit von Gottes übernatürlicher Gnade 
bekennt. So dreht de Lubac die moderne Argumentation gewissermaßen um: 
Er weist nach, wie gerade ein autonomes, von Gott losgelöstes Menschenbild 
menschlichen Fortschritt grundsätzlich einschränkt.3 

Das Bekenntnis menschlicher Abhängigkeit von Gott ist für de Lubac solan­
ge kein Hindernis auf dem Weg zur Selbstentfaltung, als der Mensch weiß, dass 
er nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde. Im Sinne von Papst Franziskus‘ 
Appell an die Kirche, es Gott zu gestatten, uns über uns selbst hinauszuführen, 
zielt solch ein Menschenbild auf die Vergöttlichung des Menschen ab. Während 
moderne Bestrebungen zur autonomen Selbstverwirklichung lediglich auf nat
ürliche Potentiale des Menschen bauen, erhofft sich das Christentum ein weit­
reichenderes Wachstum menschlicher Fähigkeiten, insofern dieses von über­
natürlichen Kräften zehrt.4 Das neuzeitliche Verleugnen der menschlichen Ab­
hängigkeit von Gott als den dem Menschen ontologisch Überlegenen, lässt eine 
grundsätzliche Zufriedenheit mit der menschlichen Natur vermuten. Angestrebt 
wird einzig ein volleres Ausschöpfen bislang ruhender Potentiale, die jedoch 
immer schon gegeben sind. Während sich andere Geschöpfe tatsächlich auf die­
se Weise weiterentwickeln, müsse der Mensch de Lubac zufolge einsehen, dass 
die Natur für ihn keine solche Vervollkommnung bereithält, sondern dass er 
stets mangelhaft, unerfüllt und unzufrieden bleiben wird.5 Jedoch ist diese Stär­
ke der anderen Kreaturen, ihre eigene Erfüllung in dieser Welt ohne zusätzliche 
Hilfe von Gott zu finden, zugleich auch ihre Grenze. Diese Geschöpfe sind im 
engen Kreis ihrer angeborenen Unvollkommenheiten eingezäunt, ihre gesamte 
Natur und Bestimmung sind bereits dem Kosmos eingeschrieben.6

Die Abhängigkeit von Gottes übernatürlicher Gnade bereits für die natürli­
che Vervollkommnung des Menschen ist somit nicht nur negative Einschrän­
kung. Dass der Mensch über keine eindeutig vorgegebene natürliche Bestim­
mung verfügt, bezeichnet zugleich die positive Offenheit des Menschen für das 
Unendliche, eine Fähigkeit zur Öffnung, die jedes natürliche Potential über­
steigt.7 Ein hoffender Ausblick auf die Vergöttlichung des Menschen eröffnet 
den Horizont eines menschlichen Fortschritts hin zu einem ontologisch anders­

154

Kirche



8	 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 97.
9	 H. de Lubac, Brief Catechesis [s. Anm. 4].

artigen, disproportional perfekteren Sein, zu einer umfassenden Wesenswand­
lung. Jedwede ausschließliche Ausrichtung des Menschen auf diverse rein in­
nerweltliche Erfüllungen verhindert solch eine qualitative Umformung des 
menschlichen Wesens in ungeahnte Dimensionen. Öffnung der Kirche zur Welt 
dürfte demnach nicht Anpassung an den modernen, innerweltlich ausgerichte­
ten Fortschrittsgedanken bedeuten – endet dieser doch in einem Einzäunen 
des Menschen in selbstgeschaffene Universen. In diesem Sinne lässt sich Papst 
Franziskus‘ Aufruf an die Kirche verstehen, sich von einer „erstickende[n] Welt­
lichkeit“ zu lösen und „die reine Luft des Heiligen Geistes“ zu kosten, „der uns 
davon befreit, um uns selbst zu kreisen, verborgen in einem religiösen Anschein 
über gottloser Leere“.8

Menschliche Sündhaftigkeit 

Am Grunde von de Lubacs Kritik einer unkritischen Anpassung der Kirche an 
die moderne Welt infolge des II. Vatikanischen Konzils liegt demnach keinerlei 
konservative Angst vor Wandel und Neuerung. Ihm geht es vielmehr darum, die 
weitgehend unhinterfragten Grundsätze der modernen Welt, vornehmlich ihre 
latente Selbstüberschätzung, als Hindernis wahrhaft menschlichen Fortschritts 
bloßzulegen. Hier bezichtigt de Lubac auch Edward Schillebeeckx, naiv zu glau­
ben, Gottes Königreich sei nach einer langen Durststrecke endlich zum Aufblü­
hen in dieser Welt gekommen.9 Schillebeeckx vergesse – so der Verdacht de Lu­
bacs –, dass Erlösung in Christus jeglichen immanenten Fortschritt qualitativ 
übersteigt. Indem Schillebeeckx die Berufung des Menschen zur Vergöttlichung 
außer Acht lasse und allein darauf bedacht sei, die Kirche den Erwartungen und 
Bedürfnissen einer modernen Welt anzupassen, verliere er der Kirche eigentlich­
sten Beitrag an die Welt aus den Augen. Allerdings: Auch Schillebeeckx – und 
das lässt sich zeigen – versteht die Öffnung der Kirche zur modernen Welt als 
Aufruf an beide, die je eigene Abhängigkeit von Gottes übernatürlichem Gna­
denangebot zu bekennen. Der Unterschied zu de Lubac besteht vielmehr darin, 
dass Schillebeeckx das Augenmerk mehr auf den Dank für die bereits empfan­
genen Gnaden als auf den hoffenden Ausblick in die Zukunft legt, die dieses 
Gnadenangebot dem Menschen eröffnet.  

Zunächst sprechen de Lubac und Schillebeeckx zwei unterschiedliche As­
pekte der Sünde an, von welcher der Mensch durch Gottes Gnade erlöst wird. 
Schillebeeckx richtet den Fokus primär auf den gemeinschaftsspaltenden Cha­
rakter der Sünde. Er spricht, ähnlich wie de Lubac, von der menschlichen Exis­
tenz in dieser Welt als einer gespaltenen. Es gäbe eine Kluft, die allein Gott hei­

155

De Lubac und Schillebeeckx



10	 E. Schillebeeckx, Christ: The Christian Experience in the Modern World. Collected Works. Vol. 7. London 
2014, 815.

11	 E. Schillebeeckx, De dood van een christen, in: Kultuurleven 22 (1955), 426–427; 429; ders., Christ, 
814 [s. Anm. 10]. 

12	 E. Schillebeeckx, World and Church (CW 4). London 2014, 95.
13	 E. Schillebeeckx, Christ, 832 [s. Anm. 10]; ders., Vergebung als Modell menschlicher Autonomie und die 

Gnade Gottes, in: T. van den Hoogen / H. Küng / J.-P. Wils (Hrsg.), Die widerspenstige Religion: Orien-
tierung für eine Kultur der Autonomie? Kampen 1997, 142.

14	 E. Schillebeeckx, Christ, 769–770 [s. Anm. 10].
15	 H. de Lubac, Brief Catechesis, 120; 127–128 [s. Anm. 4].
16	 H. de Lubac, The Discovery of God. Edinburgh 1960, 113.
17	 H. de Lubac, Brief Catechesis, 119 [s. Anm. 4].

len kann.10 Wie wir sahen, legt de Lubac den Nachdruck vor allem auf die Kluft 
zwischen der übernatürlichen Bestimmung des Menschen zur Vergöttlichung 
und der natürlichen Welt, welche die Sehnsucht nach dieser Bestimmung nicht 
befriedigen kann. Schillebeeckx versteht diese Kluft, also die Sünde, als ein sich-
selbst-zum-ultimativen-Ziel-Setzen.11 Ihm geht es um die Isolation des sündhaf­
ten Menschen in dessen eigene Endlichkeit und um die wahrhaft menschliche 
Bestimmung, ein Mitglied in der Gemeinschaft der Erlösten zu sein. Wie de Lu­
bac kritisiert er den modernen Mythos der menschlichen Selbstgenügsamkeit 
und betont, dass allein Gott es vermag, Menschen aus ihrer sündhaften Isolation 
zu befreien.12 Hier verweist Schillebeeckx dann jedoch auf die Befreiung von der 
Schuld als dasjenige, was außerhalb menschlicher Fähigkeiten liegt, aber ohne 
welches die natürliche Erfüllung des Menschen unmöglich bleibt.13 So lehnt 
Schillebeeckx jegliche emanzipatorische Befreiungsbewegung außerhalb des Ho­
rizontes religiöser Erlösung ab, da diese übersehen, dass die Schuld ein mensch­
liches Leiden darstellt, welches nicht mit menschlichen Mitteln geheilt werden 
kann.14 

Was de Lubacs Umgang mit der menschlichen Sündhaftigkeit betrifft, geht 
es ihm in Anbetracht der oft grausamen Geschichte, in der die menschlichen 
Versuche, zu kulturellen Höhen zu gelangen, zu immensem Leid und Ungerech­
tigkeit führten, um eine realistische Hoffnung auf Besserung.15 Bei manchen 
könnte die Hoffnung auf eine bereits im Diesseits beginnende Vergöttlichung 
des Menschen den Verdacht auf Selbstüberschätzung wecken, die schnell in ein 
Überlegenheitsgefühl, Gewalt und Grausamkeit gegenüber denjenigen Geschöp­
fen ausartet, die weiter entfernt von diesem Ziel geglaubt werden. Dem entgegen 
weist de Lubac darauf hin, dass sich Menschen innerhalb dieser Hoffnung ihrer 
Sündhaftigkeit bewusst bleiben müssen, ihrer eigenen Fehlerhaftigkeit und ihres 
ständigen Bedarfs an Kritik und Neuorientierung.16 De Lubac zufolge besteht zwi­
schen sündhafter Natur und Gottes Gnadenangebot nicht lediglich der qualita­
tive Unterschied zwischen zwei unterschiedlichen Seinsebenen, sondern eine un-
endliche Distanz, ja ein gewaltsamer Konflikt.17 Der sündhafte Mensch verhin­
dert aktiv, die eigene Vollkommenheit zu erreichen, indem er sich gegen überna­

156

Kirche



türliche Kräfte wehrt, die ihm zu Hilfe kommen wollen, um in ihm zu wirken. 
Der menschliche Fortschritt hin zur Vergöttlichung geht deshalb notwendig mit 
einer immer neuen Umkehr einher; die menschliche Natur wird nur durch einen 
ständigen Umsturz von ihrer Selbstgerechtigkeit geheilt.18 

Erlösung durch die vergebende Gnade Gottes

Das Bekennen ihrer Abhängigkeit von einem gnädig vergebenden Gott erlaubt 
es de Lubac zufolge den Gläubigen, darauf zu vertrauen, dass die menschliche 
Natur auch dann neue Höhen erklimmen kann, wenn ihr gegenwärtiges Wachs­
tum durch Krisen und Rückschläge durchkreuzt wird.19  Der Gottesglaube ermög­
licht eine gewisse Gelassenheit angesichts menschlichen Fehlens. Diese verleitet 
keineswegs zum selbstzufriedenen Ausruhen, vielmehr mündet sie in jene au­
gustinische Ruhelosigkeit, derer die menschliche Selbsttranszendenz bedarf.20 
Sich als Sünder(innen) zu bekennen, verhindert lediglich, dass die menschliche 
Unzufriedenheit mit allem bisher Erlangten zu einem grundsätzlichen Zweifel 
an der Möglichkeit eines qualitativen Fortschritts der Geschichte, und damit zur 
Resignation, führt. Papst Franziskus‘ Kritik an einem letztlich egozentrischen Pes­
simismus vorwegnehmend21, betont de Lubac, dass Menschen, trotz all ihrem 
Fehlen in der Vergangenheit, immer wieder die Chance zur Besserung in der 
Zukunft ergreifen können, wenn sie Gottes Vergebung annehmen. „Alle müs­
sen von dem Trost und dem Ansporn der heilbringenden Liebe Gottes erreicht 
werden, der geheimnisvoll in jedem Menschen wirkt, jenseits seiner Mängel und 
Verfehlungen.“22

Schillebeeckx‘ Erlösungsverständnis ist nicht als widersprüchlich, sondern als 
ergänzend aufzufassen: Wenn er Sünde als Abgrenzung von anderen durch Kon­
flikt bezeichnet, benennt er damit einen weiteren wichtigen Aspekt der von Papst 
Franziskus kritisierten „Selbstbezogenheit“ des Menschen. Die heilende Erlösung 
besteht demnach darin, mit anderen versöhnt zu werden.23 In einer sündhaften 
Welt können Menschen ihre Bestimmung, in einer versöhnten Gemeinschaft mit 
allen zu leben, nur dann erreichen, wenn ihre Schuld vergeben wird. Das kann 
letztlich nur Gott – und hat es in Christi Auferstehung tatsächlich getan.24 Mit 
der Kreuzigung Jesu, der Tötung des menschgewordenen Gottes, isolierte sich die 
Menschheit umso endgültiger von der Gemeinschaft in und mit Gott.25 Gebro­

18	 Ebd., 122–123.
19	 H. de Lubac, Vom Erkennen, 100–101 [s. Anm. 3].
20	 H. de Lubac, Discovery of God, 108–109 [s. Anm. 16].
21	 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 2; 275–280.
22	 Ebd., 44.
23	 E. Schillebeeckx, Christ, 19–20; 97–98 [s. Anm. 10].
24	 Ebd., 832–833; E. Schillebeeckx, De dood van een christen, 428 [s. Anm. 11]. 
25	 E. Schillebeeckx, De zin van het menszijn van Jesus, de Christus, in: Tijdschrift 

voor Theologie 2 (1962), 161–162.

157

De Lubac und Schillebeeckx



chen von der Sünde der Welt nahm Christus in seinem Tod und in seiner Hin­
gabe zu Gott und Welt diese Isolation jedoch auf sich.26 Da der lebendige Gott 
diesen selbstopfernden Tod Christi für die Menschheit akzeptierte, bezeichnet 
der Tod eines Menschen nun nicht mehr dessen letzte Isolation, sondern nur 
noch den vorläufigen Übergang der Seele in das ewige Leben in Gemeinschaft 
mit Gott.27 Somit besteht das isolierte Individuum nicht mehr, ist doch jedes 
Individuum immer bereits grundsätzlich von Gott als Mitglied in die Gemein­
schaft der Erlösten aufgenommen.

Wie de Lubac versteht auch Schillebeeckx diese Gemeinschaft als qualitativ 
von allen rein natürlichen Gemeinschaften unterschieden. Während sich na­
türliche Gemeinschaften gewöhnlich über ein geteiltes Ziel definieren, zeichnet 
sich die übernatürliche Gemeinschaft der Erlösten in Christus durch eine von 
allen geteilte Erfahrung aus.28 Alle haben Gottes Vergebung in der Auferstehung 
Christi persönlich erfahren und sind dadurch bereits in Gemeinschaft mit allen 
anderen Sünder(inne)n, die dieses Gnadenangebot angenommen haben.29 Schil­
lebeeckx versteht das Gnadenangebot Gottes als die immer bereits geschenkte 
Liebe Gottes, die der Mensch in der Nächstenliebe erwidern kann.30 Gott bietet 
jedem Menschen eine persönliche wechselseitige Beziehung mit Gott an, die 
erst dann vollends realisiert ist, wenn die Empfänger(innen) zu Schenkenden 
werden.31 Indem sie so Gottes Liebe, die sich insbesondere auf Sünder(innen) 
richtet, bezeugt, ist diese Gemeinschaft bereits an ihrem Ziel.32 Schillebeeckx 
setzt sich ausdrücklich von rein innerweltlichen Deutungen der Nächstenliebe 
ab und argumentiert, dass der Horizont der Gottesliebe die Nächstenliebe in 
eine unabschließbare Dynamik führt, die verlangt, sich immer wieder unvorher­
gesehenen Erfordernissen zu stellen.33 Jedoch gelten in dieser Perspektive alle 
anderen menschlichen Gemeinschaften als Abbilder der einen allumfassenden 
Versöhnung, der eschatologischen Überwindung der Sünde.34 Gott als Ursprung 
unerschöpflicher Liebe erkennen diejenigen, die von Angst, Unmut und Lieblo­
sigkeit gegenüber anderen befreit sind.35 Gleichzeitig verkörpert die Kirche ihre 
übernatürliche Bestimmung immer nur bruchstückhaft, solange sie von denen 
getrennt bleibt, die nicht zu ihr gehören.36

26	 E. Schillebeeckx, World and Church, 94 [s. Anm. 12].
27	 E. Schillebeeckx, De dood van een christen, 429–430 [s. Anm. 11].
28	 E. Schillebeeckx, World and Church, 3 [s. Anm. 12].
29	 E. Schillebeeckx, Het niet-begrippelijke kenmoment in de geloofsdaad: Probleemstelling, in: 
	 Tijdschrift voor Theologie 3 (1963), 189.
30	 E. Schillebeeckx, Christ, 85–86 [s. Anm. 10].
31	 Ebd., 88–89.
32	 Ebd., 637.
33	 E. Schillebeeckx, Leven in God en Leven in de Wereld, in God en Mens. Bilthoven 1965, 73–79.
34	 E. Schillebeeckx, Church and Mankind, in: World and Church. Collected Works. Vol. 4. 
	 London 2014, 91 f.
35	 E. Schillebeeckx, Christ, 500 [s. Anm. 10].
36	 E. Schillebeeckx, Vergebung als Modell, 141 [s. Anm. 13].

158

Kirche



37	 H. de Lubac, Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972 (1944), 23–26.
38	 H. de Lubac, Vom Erkennen, 89–90 [s. Anm. 3]. Zum ignatianischen Hintergrund von de Lubacs 

selbstkritischer Kirchensicht siehe C. Ruddy, The Ignatian Matrix of Henri de Lubac’s Thought on 
Temptation, Ascesis, and the Homo Ecclesiasticus, in: The Heythrop Journal 58 (2017), 793–794.

39	 H. de Lubac, Glaubensparadoxe, 34–35 [s. Anm. 37].
40	 Ebd., 30–31.
41	 H. de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft. Einsiedeln – Köln 1943, 23–73.
42	 E. Schillebeeckx, Christ, 765 [s. Anm. 10].

Begegnung von Kirche und Welt

Vor dem Hintergrund ihrer Soteriologien lassen sich die Auffasssungen de Lu­
bacs und Schillebeeckx‘ zur kirchlichen Öffnung gegenüber der modernen Welt 
besser begreifen. Beide sehen sowohl Kirche als auch Welt von der Sünde be­
fleckt und durchzogen, beide streben die Öffnung von Welt und Kirche hin zur 
Erlösung durch Gottes übernatürliche Gnade an.37 De Lubac begrüßt die athe­
istische Leugnung Gottes als willkommene Gelegenheit, den christlichen Glau­
ben wiederzubeleben und zu reinigen.38 Kirche und Gesellschaft sollen auf ihr 
übernatürliches Ziel in Christus ausgerichtet werden, indem die Kirche Gottes 
Gnadenangebot erneut empfängt und zum Sauerteig wird, der die gesamte Ge­
sellschaft über ihre natürlichen Begrenzungen aufsteigen lässt.39 Die Kirche soll 
sich in dem Sinne zur Welt öffnen, dass sie mit der modernen Gesellschaft mit­
lebt, mitdenkt und mitleidet, ohne dabei jedoch deren Schwierigkeiten und Er­
wartungen auf- oder einzulösen. Um Kirche und Welt qualitativ zu verbessern, 
braucht es das Wissen, dass es weder Rast noch letzte Erfüllung auf Erden gibt. 
Die Kirche hat der Welt somit jene unlösbaren und beunruhigenden Fragen zu 
stellen, die von dieser übersehen werden, obwohl sie von größter Relevanz für 
den qualitativen Fortschritt der Menschheit sind. Im Dialog von Kirche und 
Welt soll so eine Tiefe erreicht werden, die in einer rein immanent ausgerich­
teten Gesellschaft fehlt.40 Der gemeinschaftliche Charakter der Erlösung zeigt 
sich bei de Lubac vornehmlich darin, dass ein paar wenige den Weg für alle zur 
Vergöttlichung weisen, der jedoch dann wiederum individuell eingeschlagen 
werden muss.41 

Schillebeeckx kehrt die Perspektive gewissermaßen um. In seiner Sicht über­
windet die Gemeinschaft als solche die Sünde, wenn Individuen sich als durch 
Gott entschuldigte Sünder(innen) versammeln. Schillebeeckx größere Offenheit 
gegenüber gesellschaftlichen Entwicklungen, seine Begeisterung für die moder­
ne Würdigung menschlicher Fähigkeiten sind somit keine naive Anpassung der 
christlichen Tradition an den modernen Glauben in menschliche Autonomie. 
Gegen rein immanent ausgerichtete Befreiungsbewegungen hält Schillebeeckx 
an der christlichen Überzeugung fest, dass sich hinter jeglichem Fortschritt 
Verlangen verbergen, die innerweltlich nicht erfüllt werden können.42 Anstatt 

159

De Lubac und Schillebeeckx



jedoch wie de Lubac moderne Hoffnungen in menschliche Fähigkeiten zu rela­
tivieren, um kirchliches und gesellschaftliches Streben nach einer übernatürli­
chen Erfüllung anzuspornen, geht es Schillebeeckx vornehmlich darum, Kirche 
und Welt durch Versöhnung zu erneuern. Primäre Aufgabe der Kirche ist es, 
Menschen einzuladen, genauso wie sie sind, mit ihren wie auch immer verfehl­
ten Hoffnungen, in die Gemeinschaft einzutreten, die Gottes Vergebung bereits 
angenommen hat. Die Kirche kann ihre später von Papst Franziskus kritisierte 
„egozentrische Selbstgefälligkeit“ überwinden, indem sie sich so unter dem Ban­
ner des „Mensch gewordenen, gekreuzigten und auferstandenen Christus“ er­
neut auf die „Suche nach den Fernstehenden“ und „den unermesslichen, nach 
Christus dürstenden Menschenmassen“ begibt.43

Fazit

De Lubacs und Schillebeeckx’ Gedanken zur Beziehung zwischen Kirche und 
Welt könnten auch gegenwärtig richtungsweisend sein. De Lubac hebt die fa­
tale Neigung des Menschen hervor, sich in dieser Welt einzurichten, sich mit 
weniger zufrieden zu geben als dem, wofür der Mensch wahrhaft geschaffen ist. 
Schillebeeckx erkennt besser, dass der moderne Atheismus mit seinem Streben 
nach innerweltlicher Erfüllung und die Kirche des 20. Jahrhunderts in die glei­
che sündhafte Situation einer verlorenen Einheit verstrickt waren, welche alle 
gleichermaßen von der Gemeinschaft mit Gott trennte. Die Bedeutung dieser 
theologischen Entwürfe für die gelebte Spiritualität wird ersichtlich, wenn wir 
sie auf Papst Franziskus‘ Beobachtung einer gegenwärtigen Tendenz in Kirche 
und Welt beziehen, entweder Konflikten nur zuzuschauen und trotz solcher 
Konflikte unserer Wege zu gehen, als sei nichts passiert oder diese Konflikte ak­
tiv zu schüren. Demgegenüber ruft der Papst die Gläubigen auf, „den Konflikt 
zu erleiden, ihn zu lösen und ihn zum Ausgangspunkt eines neuen Prozesses zu 
machen“.44  

Dazu müssten wir zunächst wieder ein Gespür für die grundsätzliche Unruhe 
entwickeln, die unsere Seelen quälen würde, ließen wir die vielen Konflikte, die 
Menschen heute voneinander trennen, wirklich an uns herankommen. Diese 
Unruhe wäre ein Indiz, die letzte Heimat noch nicht erreicht zu haben, auch 
wenn uns der durch den modernen Fortschritt ermöglichte innerweltliche Kom­
fort dies manchmal vortäuscht. Wenn wir diese Konflikte von unserer beque­
men Position aus, also gewissermaßen von außen, be- und verurteilen, verbirgt 
sich dahinter womöglich die Hoffnung, moralisch unbefleckt zu bleiben, wenn 
wir uns nicht einmischen, oder zumindest unseren Komfort nicht aufgeben zu 

43	 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium 95.
44	 Ebd., 227.

160

Kirche



müssen. Diese Haltung entspringt einer individualistisch ausgerichteten Spiri­
tualität, welche den Aufstieg der Seele zu Gott vor allem im Sinne der Reinheit 
derjenigen versteht, die sich in diesem Leben so wenig wie möglich zu Schulden 
kommen lassen haben.

De Lubacs und Schillebeeckx‘ Ausführungen regen dazu an, uns diesen Auf­
stieg gemeinschaftlich, als Teilhabe an einer fortschreitenden Versöhnung vor­
zustellen, die sich im Durcheinander der Welt nur durch Kompromisse mit einer 
vermeintlichen moralischen Reinheit einzelner Individuen verwirklichen lässt. 
Das moralisch oder egoistisch motivierte sich-heraus-Halten aus den Konflikten 
dieser Welt hält uns in dem gefangen, was wir bereits kennen, haben und sind. 
Im Gegensatz dazu, bringt uns jeder erreichte „Kompromiss“ mit unserem „rei­
nen Gewissen“ weiter. Von der Sünde gezeichnet sind wir nicht mehr diejeni­
gen, die wir einst waren, aber in der Freude mit den anderen an diesem Kompro­
miss Beteiligten wird offenbar, dass die Erlösung diese Wunden wert ist. Indem 
sich die gesamte Menschheit so durch ihre Konflikte arbeitet, werden wir alle 
verwandelt und vielleicht besteht hierin unsere Vergöttlichung.

161

De Lubac und Schillebeeckx


