
Wie Stille in das Leben überschwappt
In memoriam Thomas Keating OCSO (1923-2018)

Was kann eine junge, mitten im Alltag- und Berufsleben stehende Frau schon 
von einem fast 100-jährigen Trappisten lernen, der sein ganzes Leben der Stille 
und der Kontemplation gewidmet hat? Sollte es ihr nicht eher um die Mitgestal-
tung von Welt und Gesellschaft gehen? Nun sind Zeiten auf dem Meditations-
hocker und der Einsatz für den Nächsten kein Gegensatz. Vielmehr speisen sich 
beide aus der Erfahrung der Stille. In dieser Perspektive hat der vor einem knap-
pen Jahrhundert geborene kontemplative Mönch Thomas Keating erstaunlich 
viel zu sagen.

Centering Prayer und die Selbsterkenntnis des Menschen

Thomas Keating wurde 1923 in New York City geboren und trat mit 21 Jahren 
in den Trappistenorden (Our Lady of the Valley; Cumberland/RI) ein. 1959 kam 
er nach Snowmass/CO, um dort das St. Benedict’s Monastery aufzubauen und 
zu leiten. Nach 20 Jahren als Abt in St. Joseph’s Abbey in Spencer/MA, kehrte 
er nach Snowmass zurück, um sich ganz dem Centering Prayer zu verschreiben. 
1984 war er Mitgründer von „Contemplative Outreach“, einer mittlerweile welt-
weiten Organisation, die Menschen und Gruppen in ihrer Praxis des Centering 
Prayer unterstützt. Im Alter von 95 Jahren starb Father Thomas am 25.10.2018. 
Ihm sind diese hier und an anderer Stelle1 ausgeführten Gedanken gewidmet.

1	 K. Kieslinger, Vom „magis“ der Erkenntnis zum „melius“ des Handelns – Entwurf einer Kontemplativ 
Induzierten Ethik: gnoseologische, ontologische und kriteriologische Anstöße aus Thomas Keatings OCSO 
Centering Prayer (noch nicht veröffentlichte Dissertation an der Kathol.-Theol. Fak. Augsburg 2018).

Kristina Kieslinger | Freiburg i. Br.

geb. 1989, Dr. des. theol., Leitung der 
Arbeitsstelle Theologie und Ethik, 
Deutscher Caritasverband e.V.

kristina.kieslinger@caritas.de

178

Junge Theologie



Das Centering Prayer ist eine Gebetsmethode, welche sich aus der christlich-kon
templativen Tradition speist. Es wurde maßgeblich von Keating entwickelt. In 
den stillen Zeiten liegt der Fokus auf der Hingabe an Gott, die durch ein Wort 
(z.B. Abba, love, yes) ausgedrückt wird. Dieses wird innerlich ausgesprochen, 
wenn Gedanken auftauchen, um wieder in die Präsenz zurückzukommen.2 Das 
Centering Prayer ist für Keating darüber hinaus eine Form des spirituellen Weges. 
Der Mensch begibt sich auf die Reise zu Gott und damit zu sich selbst. „God is 
manifesting in us and inviting us to become fully human because that is the 
way to become fully divine.“3 So zielt die Praxis des Centering Prayer darauf ab, 
sich ganz auf die Bewegung der göttlichen Liebe einzulassen und sich dem Wir-
ken Gottes hinzugeben. Die Grundlage dessen bildet das Gewahrwerden der 
Einwohnung Gottes4 im Menschen. Demnach interpretiert Keating Mt 6,6 im 
Sinne des kontemplativen Gebetes: Der Mensch geht in sich – in seine „innere 
Kammer“ – und gibt sich in der Stille ganz Gott hin.5

„Silence is God’s first language …“

„Silence is God’s first language, everything else is a poor translation.“6 Würde 
man die Stille im Sinne einer Abwesenheit von Geräuschen interpretieren, wäre 
die Aussage des Trappisten radikal missverstanden. Stille ist nicht das Fehlen 
von Hörbarem. Sie ist vielmehr jene Fülle, in der sich Gott ausspricht. Dies 
folgt aus dem Wirklichkeitsverständnis Keatings: Der spirituelle Weg beginnt 
mit einer existentiellen Erkenntnis der Wirklichkeit, die er mit „that which is“7 
umschreibt. Der gleiche Begriff dient Keating auch als Synonym für Gott. Die-
ser ist in allen Dingen, ohne auf ein einzelnes beschränkt zu sein. Keating geht 
davon aus, dass das Ungegenständliche im Gegenständlichen zu finden ist. Der 
Mensch erreicht eine intime Gottesbeziehung nicht durch harsche Askese und 
Weltflucht, sondern durch die Hinwendung zum Augenblick, wie er sich im 
Jetzt gerade zeigt.

Das Gewahrwerden einer Wirklichkeit, die über das Faktische hinausgeht 
und doch nicht von diesem zu trennen ist, weil das Gegenständliche und das 
Ungegenständliche eine dynamische (!) Einheit bilden, ist der (nicht chrono-

2	 Vgl. T. Keating, Intimacy with God. An Introduction to Centering Prayer. New York 22009, 30 f.
3	 T. Keating, Reflections on the Unknowable. Brooklyn/NY 2014, 15.
4	 „The Doctrine of the Divine Indwelling of the Most Holy Trinity is the most important of all the 

principles of the spiritual life.“ T. Keating, Intimacy, 168 [s. Anm. 2].
5	 „Centering prayer is a movement of Divine Love designed to renew the Christian contemplative 

tradition. It consists of consenting to the call of the Holy Spirit to consent to God’s presence and 
action within.“ T. Keating, Open Mind, Open Heart. The Contemplative Dimension of the Gospel. New 
York – New Delhi – Sydney 2006, 2.

6	 T. Keating, Invitation to Love. The Way of Christian Contemplation. 20th Anniversary Edition. New 
York 22012, 105.

7	 T. Keating, Reflections, 117 [s. Anm. 3].

179

Thomas Keating



logische) Anfang des spirituellen Weges. Die Begegnung mit dem „that which 
is“ ist eine Form unmittelbarer Erkenntnis. Da der Mensch sich jedoch immer 
nur in vermittelten Kategorien ausdrücken kann, wird dieses Erlebnis in eine 
Selbst- und Gotteserkenntnis übersetzt. Das unmittelbare Erleben mündet durch 
die Interpretation mit Kategorien der jeweiligen Religion und Kultur in einer 
spezifischen Selbst- und Gotteserfahrung.8 Daraus ergeben sich Konsequenzen 
für das Verständnis von mystischer Erfahrung. Im Zentrum stehen nicht etwa 
ekstatische Phänomene wie Visionen oder Glossolalie, sondern die Erkenntnis 
der Wirklichkeit, eben jenes „that which is“, welches sich in der (inneren) Stille 
ausspricht.

Die (mystische) Erfahrung des „that which is“

Das Mystikverständnis Keatings betont die Selbsterkenntnis und stellt damit die 
Erkenntnisdimension des spirituellen Weges in den Mittelpunkt. Der Stellenwert 
von Rationalität/Emotionalität ist eines von drei Kategorienpaaren, anhand wel-
cher sich mystische Erfahrung und so auch Keatings Aussagen dazu einordnen 
lassen9:  
1) Rationalität/Emotionalität: Keating war skeptisch gegenüber zu stark emotio-

nalen Sichtweisen „mystischer“ Phänomene. Rationalität bzw. die Erkenntnis 
des „that which is“ umfasst für ihn ein sinnliches und leibliches Gewahrwer
den der Wirklichkeit. Der Leiblichkeit und der intuitiven Dimension von Er
kenntnis wird Rechnung getragen, ohne dass sie sich in – oft beliebig inter-
pretierbaren – Ekstasen ausdrücken muss.

2) Gegenständlichkeit/Ungegenständlichkeit: Für Keating ist die Realität Gottes 
immer nur in sinnenhafter Vermittlung zugänglich. Das bedeutet, dass jede 
transzendentale mystische Erfahrung immer zugleich kategorial vermittelt 
ist. Nicht in der Überwindung der Kategorialität der Welt der Dinge, Gedan-
ken und Gefühle liegt der Weg zu Gott, sondern gerade in ihnen. Die unge-
genständliche Realität Gottes ist in den Dingen zu finden, ohne dass sie da-
rauf beschränkt wäre. Der Mensch muss die Welt nicht durch strenge Askese 
überwinden, sondern findet gerade in den Dingen einen Zugang zum „that 
which is“, wie es sich in jedem Moment zeigt. 

3) Personalität/Apersonalität Gottes: Diese Alternative lässt sich in den Schriften 
Keatings nicht eindeutig durchhalten. Er schreibt: „God is not a person in 
that sense [im Sinne der menschlichen Personalität; K.K.], but whatever he 
can be, he is. At least, he treats us in a personal way because that is the na-

8	 Vgl. dazu auch die Überlegungen von S. Wendel, Gott in mir, außer mir, über mir. Zum Verständnis 
christlicher Mystik, in: GuL 84 (2011), 15–27, hier: 17–20.

9	 Vgl. M. Rosenberger, Im Geheimnis geborgen. Einführung in die Theologie des Gebets. Würzburg 2012, 47.

180

Junge Theologie



10	 T. Keating, Reflections, 47 [s. Anm. 3].
11	 P. C. Jones / E. Mannes, A Rising Tide of Silence. USA 2014. 
12	 „Thus, the divine plan is to transform human nature into the divine, not by giving it some special 

role or exceptional powers, but by enabling it to live ordinary life with extraordinary love.“ T. Kea-
ting, Invitation, 115 [s. Anm. 6].

13	 Ebd., 15–16.
14	 Diese Bedürfnisse entstehen nach Keating aus dem Gefühl des Menschen, von Gott getrennt zu 

sein („separate-self sense“, T. Keating, Reflections, 105 [s. Anm. 3]). Dieses wird auf dem spirituellen 
Weg als fatale Illusion entlarvt; vgl. ebd., 52.

ture of our consciousness.“10 Gott ist sowohl die apersonale Realität des „that 
which is“ als auch der Vater Jesu Christi. Daraus ergibt sich eine universale 
Dimension: „By the nature of our birth, we are on the spiritual journey.“11 
Kein Mensch ist von der Erfahrung und Erkenntnis des „that which is“ aus-
geschlossen.

Aus der Bedeutung der (Selbst-)Erkenntnis und der Möglichkeit dieser in jedem 
Augenblick folgt für die mystische Erfahrung des „that which is“ bei Keating 
auch eine praktische Relevanz: Aus ihr erwachsen Kriterien für das alltägliche Le-
ben, welches doch in außergewöhnlicher Weise gelebt werden kann.12

Die Notwendigkeit von Haltungen

Um zu verdeutlichen, wie sich diese abstrakten Überlegungen in das Leben über-
setzen, kann eine Geschichte erzählt werden, die Keating – nicht ohne Selbstiro
nie – als autobiographisch beschreibt. Sie handelt vom „Macho-Mönch“: Ein 
junger Mann zieht seinen Selbstwert vor allem daraus, dass er nächtens durch 
die Kneipen der Stadt zieht und alle seine Freunde unter den Tisch trinkt. Durch 
ein Bekehrungserlebnis sucht er sich die strengste Gemeinschaft, die er finden 
kann: die Trappisten. Als dort die Fastenzeit beginnt, sieht der junge Mann im-
mer mehr Brüder auf die Krankenstation umziehen, da sie den harten Entbeh-
rungen nicht gewachsen sind. Am Ende der 40 Tage sitzt er allein im Refektori-
um und er klopft sich insgeheim stolz auf die Schulter, da er alle seine Mitbrüder 
unter den Tisch gefastet hatte. Für ihn hatte sich – außer ein paar Äußerlichkei
ten – nichts geändert.13

Die Geschichte beschreibt für Keating die Wirkweise des „Falschen Selbst“14: 
Dieses lässt den Menschen nach Sicherheit, Anerkennung und Macht streben. 
Verfestigt und verschlimmert werden diese Strebungen durch die darin liegen-
de Tendenz zur Überidentifikation mit der eigenen Gruppe (Familie, Freunde, 
Glaubensgemeinschaft etc.). Keines dieser Bedürfnisse ist in sich schlecht, zu 
gewissen Zeiten in der Entwicklung des Menschen sind und waren diese (über-
lebens-)wichtig. Das Verhängnisvolle liegt im Festhalten an diesen, auch wenn 
sie dem Entwicklungsstand nicht mehr entsprechen. Für Keating ist diese Art der 
Selbsterkenntnis, die in vielen Phasen des Lebens auch sehr schmerzhaft sein 

181

Thomas Keating



kann, unabdingbar für die Zuwendung zur Wirklichkeit und damit auch zu Gott. 
Durch das Durchschauen der Mechanismen des „Falschen Selbst“ und das Auflö-
sen dieser wird der Mensch immer freier, aus seinem „Wahren Selbst“15 heraus zu 
leben und zu handeln: „The true self is God’s idea of who we are.“16 

Deshalb ist für Keating die nonpossessiveness17 eine essentielle Haltung auf dem 
spirituellen Weg. Sie zeigt sich darin, dass der Mensch an nichts festhält, d.h. in 
Keatings Terminologie: nicht mit den Bedürfnissen, Dingen, Gedanken, Haltun
gen etc. identifiziert ist. Das bedeutet nicht, dass irgendetwas davon schlecht 
wäre, oder gar bekämpft werden muss. Es ist vielmehr ein Aufruf, sie zu genie-
ßen und recht zu gebrauchen, ohne davon in Besitz genommen zu werden. Der 
Mensch kann sich seiner Wirklichkeit in jedem Moment zuwenden und braucht 
nichts und niemanden abzuwerten. Der Zugang zum „that which is“ ist vor al
lem dann möglich, wenn der Mensch frei ist von seinen Konditionierungen und 
Verhaftungen in die eigenen Vorstellungen und Erwartungen. Befreit sich der 
Mensch nicht von diesen bzw. lässt sich in der „Divine Therapy“18 davon nicht 
reinigen, wird ihm auch ein unverstellter Zugang zur Wirklichkeit, zu sich selbst 
und vor allem zum Nächsten schwerfallen.

Neben der nonpossessiveness gibt Keating weitere Haltungen an die Hand, an 
denen der spirituelle Weg immer wieder neu ausgerichtet werden kann. Eine we
sentliche Voraussetzung, um „in der Spur zu bleiben“, ist die Einübung in eine 
Treue zum Weg und eine Hingabe an das Wirken Gottes. Eine Frucht von Treue 
und Hingabe ist die Verwandlung des Menschen in sein „Wahres Selbst“. Dies 
führt dazu, dass der spirituelle Weg ein Weg der konstanten Selbstreflexion ist. 
Denn neben den Zeiten in der Stille ist der weitaus größere Teil der Alltag. Er 
stellt die „eigentliche“ Übung dar. Die nicht-wertende (!) Beobachtung des „Wo-
her“ des eigenen Tuns – stammt die Motivation aus dem „Falschen Selbst“ oder 
dem „Wahren Selbst“? – ist eine wesentliche Aufgabe. Um dies dauerhaft zu 
praktizieren, bedarf es nicht nur der Erfahrung der „inneren Stille“, in der sich 
der Mensch als von Gott getragen erfährt. Es bedarf vor allem der Ehrlichkeit mit 
sich selbst und des Mutes, sich den eigenen inneren Strukturen zu stellen. Wie 
Father Thomas sagt: „The contemplative journey, because it involves the purifi
cation of the unconscious, is not a magic carpet to bliss.“19 Für Keating geht es 
um eine lebensbejahende Annahme der Wirklichkeit, bis der Mensch ganz 
Mensch und dadurch Gott alles in allem sein kann.

15	 Das „Wahre Selbst“ bezeichnet Keating als „image of God within us“ (T. Keating, Open Mind, 99 
	 [s. Anm. 5]).
16	 T. Keating, Manifesting God. New York 2005, 56.
17	 T. Keating, Invitation, 19 [s. Anm. 6].
18	 Die „Divine Therapy“ gehört zum Reinigungsprozess, in dem die Mechanismen des „Falschen 

Selbst“ aufgelöst werden; vgl. T. Keating, Manifesting God, 94 [s. Anm. 16].
19	 T. Keating, The Human Condition. Contemplation and Transformation. Mahwah/NJ 1999, 20.

182

Junge Theologie


