Junge Theologie

Kristina Kieslinger | Freiburg i. Br.

geb. 1989, Dr. des. theol., Leitung der
Arbeitsstelle Theologie und Ethik,
Deutscher Caritasverband e.V.

kristina.kieslinger@caritas.de

Wie Stille in das Leben tiberschwappt

In memoriam Thomas Keating 0CS0 (1923-2018)

Was kann eine junge, mitten im Alltag- und Berufsleben stehende Frau schon
von einem fast 100-jahrigen Trappisten lernen, der sein ganzes Leben der Stille
und der Kontemplation gewidmet hat? Sollte es ihr nicht eher um die Mitgestal-
tung von Welt und Gesellschaft gehen? Nun sind Zeiten auf dem Meditations-
hocker und der Einsatz fiir den Nachsten kein Gegensatz. Vielmehr speisen sich
beide aus der Erfahrung der Stille. In dieser Perspektive hat der vor einem knap-
pen Jahrhundert geborene kontemplative Monch Thomas Keating erstaunlich
viel zu sagen.

Centering Prayer und die Selbsterkenntnis des Menschen

Thomas Keating wurde 1923 in New York City geboren und trat mit 21 Jahren
in den Trappistenorden (Our Lady of the Valley; Cumberland/RI) ein. 1959 kam
er nach Snowmass/CO, um dort das St. Benedict’s Monastery aufzubauen und
zu leiten. Nach 20 Jahren als Abt in St. Joseph’s Abbey in Spencer/MA, kehrte

er nach Snowmass zuriick, um sich ganz dem Centering Prayer zu verschreiben.
1984 war er Mitgriinder von ,Contemplative Outreach”, einer mittlerweile welt-
weiten Organisation, die Menschen und Gruppen in ihrer Praxis des Centering
Prayer unterstiitzt. Im Alter von 95 Jahren starb Father Thomas am 25.10.2018.
Ihm sind diese hier und an anderer Stelle! ausgefithrten Gedanken gewidmet.

1 K. Kieslinger, Vom ,magis“ der Erkenntnis zum ,,melius” des Handelns — Entwurf einer Kontemplativ
Induzierten Ethik: gnoseologische, ontologische und kriteriologische AnstifSe aus Thomas Keatings OCSO
Centering Prayer (noch nicht vertffentlichte Dissertation an der Kathol.-Theol. Fak. Augsburg 2018).

178



Thomas Keating

Das Centering Prayer ist eine Gebetsmethode, welche sich aus der christlich-kon-
templativen Tradition speist. Es wurde maf3geblich von Keating entwickelt. In
den stillen Zeiten liegt der Fokus auf der Hingabe an Gott, die durch ein Wort
(z.B. Abba, love, yes) ausgedriickt wird. Dieses wird innerlich ausgesprochen,
wenn Gedanken auftauchen, um wieder in die Prasenz zurtickzukommen.? Das
Centering Prayer ist fiir Keating dariiber hinaus eine Form des spirituellen Weges.
Der Mensch begibt sich auf die Reise zu Gott und damit zu sich selbst. ,,God is
manifesting in us and inviting us to become fully human because that is the
way to become fully divine.”® So zielt die Praxis des Centering Prayer darauf ab,
sich ganz auf die Bewegung der gottlichen Liebe einzulassen und sich dem Wir-
ken Gottes hinzugeben. Die Grundlage dessen bildet das Gewahrwerden der
Einwohnung Gottes* im Menschen. Demnach interpretiert Keating Mt 6,6 im
Sinne des kontemplativen Gebetes: Der Mensch geht in sich - in seine ,innere
Kammer” - und gibt sich in der Stille ganz Gott hin.®

.Silence is God’s first language ...

»Silence is God’s first language, everything else is a poor translation.”® Wiirde
man die Stille im Sinne einer Abwesenheit von Gerduschen interpretieren, wire
die Aussage des Trappisten radikal missverstanden. Stille ist nicht das Fehlen
von Horbarem. Sie ist vielmehr jene Fiille, in der sich Gott ausspricht. Dies
folgt aus dem Wirklichkeitsverstandnis Keatings: Der spirituelle Weg beginnt
mit einer existentiellen Erkenntnis der Wirklichkeit, die er mit , that which is“”
umschreibt. Der gleiche Begriff dient Keating auch als Synonym fiir Gott. Die-
ser ist in allen Dingen, ohne auf ein einzelnes beschrankt zu sein. Keating geht
davon aus, dass das Ungegenstdandliche im Gegenstdndlichen zu finden ist. Der
Mensch erreicht eine intime Gottesbeziehung nicht durch harsche Askese und
Weltflucht, sondern durch die Hinwendung zum Augenblick, wie er sich im
Jetzt gerade zeigt.

Das Gewahrwerden einer Wirklichkeit, die tiber das Faktische hinausgeht
und doch nicht von diesem zu trennen ist, weil das Gegenstdndliche und das
Ungegenstdndliche eine dynamische (!) Einheit bilden, ist der (nicht chrono-

2 Vgl. T. Keating, Intimacy with God. An Introduction to Centering Prayer. New York 22009, 30 f.

3 T. Keating, Reflections on the Unknowable. Brooklyn/NY 2014, 15.

4 ,The Doctrine of the Divine Indwelling of the Most Holy Trinity is the most important of all the
principles of the spiritual life.” T. Keating, Intimacy, 168 [s. Anm. 2].

5 ,Centering prayer is a movement of Divine Love designed to renew the Christian contemplative
tradition. It consists of consenting to the call of the Holy Spirit to consent to God’s presence and
action within.” T. Keating, Open Mind, Open Heart. The Contemplative Dimension of the Gospel. New
York — New Delhi - Sydney 2006, 2.

6 T. Keating, Invitation to Love. The Way of Christian Contemplation. 20th Anniversary Edition. New
York 22012, 105.

7 T. Keating, Reflections, 117 [s. Anm. 3].

179



Junge Theologie

logische) Anfang des spirituellen Weges. Die Begegnung mit dem ,that which
is“ ist eine Form unmittelbarer Erkenntnis. Da der Mensch sich jedoch immer
nur in vermittelten Kategorien ausdriicken kann, wird dieses Erlebnis in eine
Selbst- und Gotteserkenntnis tibersetzt. Das unmittelbare Erleben miindet durch
die Interpretation mit Kategorien der jeweiligen Religion und Kultur in einer
spezifischen Selbst- und Gotteserfahrung.® Daraus ergeben sich Konsequenzen
fiir das Verstandnis von mystischer Erfahrung. Im Zentrum stehen nicht etwa
ekstatische Phinomene wie Visionen oder Glossolalie, sondern die Erkenntnis
der Wirklichkeit, eben jenes ,that which is“, welches sich in der (inneren) Stille
ausspricht.

Die (mystische) Erfahrung des ,that which is*

Das Mystikverstindnis Keatings betont die Selbsterkenntnis und stellt damit die

Erkenntnisdimension des spirituellen Weges in den Mittelpunkt. Der Stellenwert

von Rationalitdt/Emotionalitdt ist eines von drei Kategorienpaaren, anhand wel-

cher sich mystische Erfahrung und so auch Keatings Aussagen dazu einordnen
lassen®:

1) Rationalitdt/Emotionalitat: Keating war skeptisch gegentiber zu stark emotio-
nalen Sichtweisen , mystischer” Phanomene. Rationalitdt bzw. die Erkenntnis
des ,that which is” umfasst fiir ihn ein sinnliches und leibliches Gewahrwer-
den der Wirklichkeit. Der Leiblichkeit und der intuitiven Dimension von Er-
kenntnis wird Rechnung getragen, ohne dass sie sich in — oft beliebig inter-
pretierbaren — Ekstasen ausdriicken muss.

2) Gegenstandlichkeit/Ungegenstdndlichkeit: Fiir Keating ist die Realitdt Gottes
immer nur in sinnenhafter Vermittlung zugdnglich. Das bedeutet, dass jede
transzendentale mystische Erfahrung immer zugleich kategorial vermittelt
ist. Nicht in der Uberwindung der Kategorialitit der Welt der Dinge, Gedan-
ken und Gefiihle liegt der Weg zu Gott, sondern gerade in ihnen. Die unge-
genstandliche Realitdt Gottes ist in den Dingen zu finden, ohne dass sie da-
rauf beschrankt wire. Der Mensch muss die Welt nicht durch strenge Askese
iiberwinden, sondern findet gerade in den Dingen einen Zugang zum ,that
which is“, wie es sich in jedem Moment zeigt.

3) Personalitdt/Apersonalitdt Gottes: Diese Alternative ldsst sich in den Schriften
Keatings nicht eindeutig durchhalten. Er schreibt: ,God is not a person in
that sense [im Sinne der menschlichen Personalitat; K.K.], but whatever he
can be, he is. At least, he treats us in a personal way because that is the na-

8 Vgl. dazu auch die Uberlegungen von S. Wendel, Gott in mir, aufSer mir, iiber mir. Zum Verstindnis
christlicher Mystik, in: GuL 84 (2011), 15-27, hier: 17-20.
9 Vgl. M. Rosenberger, Im Geheimnis geborgen. Einfiihrung in die Theologie des Gebets. Wiirzburg 2012, 47.

180



Thomas Keating

ture of our consciousness.”!® Gott ist sowohl die apersonale Realitdt des ,that
which is“ als auch der Vater Jesu Christi. Daraus ergibt sich eine universale
Dimension: ,By the nature of our birth, we are on the spiritual journey.“!!
Kein Mensch ist von der Erfahrung und Erkenntnis des ,that which is“ aus-
geschlossen.

Aus der Bedeutung der (Selbst-)Erkenntnis und der Moglichkeit dieser in jedem
Augenblick folgt fiir die mystische Erfahrung des ,that which is“ bei Keating
auch eine praktische Relevanz: Aus ihr erwachsen Kriterien fiir das alltdgliche Le-
ben, welches doch in aufiergewdhnlicher Weise gelebt werden kann.!?

Die Notwendigkeit von Haltungen

Um zu verdeutlichen, wie sich diese abstrakten Uberlegungen in das Leben tiber-
setzen, kann eine Geschichte erzahlt werden, die Keating — nicht ohne Selbstiro-
nie — als autobiographisch beschreibt. Sie handelt vom ,,Macho-Ménch”: Ein
junger Mann zieht seinen Selbstwert vor allem daraus, dass er nachtens durch
die Kneipen der Stadt zieht und alle seine Freunde unter den Tisch trinkt. Durch
ein Bekehrungserlebnis sucht er sich die strengste Gemeinschaft, die er finden
kann: die Trappisten. Als dort die Fastenzeit beginnt, sieht der junge Mann im-
mer mehr Briider auf die Krankenstation umziehen, da sie den harten Entbeh-
rungen nicht gewachsen sind. Am Ende der 40 Tage sitzt er allein im Refektori-
um und er klopft sich insgeheim stolz auf die Schulter, da er alle seine Mitbriider
unter den Tisch gefastet hatte. Fiir ihn hatte sich — aufer ein paar Aufierlichkei-
ten — nichts gedndert.

Die Geschichte beschreibt fiir Keating die Wirkweise des ,Falschen Selbst*!*:
Dieses ldsst den Menschen nach Sicherheit, Anerkennung und Macht streben.
Verfestigt und verschlimmert werden diese Strebungen durch die darin liegen-
de Tendenz zur Uberidentifikation mit der eigenen Gruppe (Familie, Freunde,
Glaubensgemeinschaft etc.). Keines dieser Bediirfnisse ist in sich schlecht, zu
gewissen Zeiten in der Entwicklung des Menschen sind und waren diese (liber-
lebens-)wichtig. Das Verhdngnisvolle liegt im Festhalten an diesen, auch wenn
sie dem Entwicklungsstand nicht mehr entsprechen. Fiir Keating ist diese Art der
Selbsterkenntnis, die in vielen Phasen des Lebens auch sehr schmerzhaft sein

10 T. Keating, Reflections, 47 [s. Anm. 3].

11 P. C. Jones / E. Mannes, A Rising Tide of Silence. USA 2014.

12 ,Thus, the divine plan is to transform human nature into the divine, not by giving it some special
role or exceptional powers, but by enabling it to live ordinary life with extraordinary love.” T. Kea-
ting, Invitation, 115 [s. Anm. 6].

13 Ebd., 15-16.

14 Diese Bediirfnisse entstehen nach Keating aus dem Gefiihl des Menschen, von Gott getrennt zu
sein (,,separate-self sense”, T. Keating, Reflections, 105 [s. Anm. 3]). Dieses wird auf dem spirituellen
Weg als fatale Illusion entlarvt; vgl. ebd., 52.

181



Junge Theologie

kann, unabdingbar fiir die Zuwendung zur Wirklichkeit und damit auch zu Gott.
Durch das Durchschauen der Mechanismen des , Falschen Selbst” und das Aufl6-
sen dieser wird der Mensch immer freier, aus seinem ,, Wahren Selbst“'® heraus zu
leben und zu handeln: , The true self is God’s idea of who we are.“!¢

Deshalb ist fiir Keating die nonpossessiveness'” eine essentielle Haltung auf dem
spirituellen Weg. Sie zeigt sich darin, dass der Mensch an nichts festhalt, d.h.in
Keatings Terminologie: nicht mit den Bediirfnissen, Dingen, Gedanken, Haltun-
gen etc. identifiziert ist. Das bedeutet nicht, dass irgendetwas davon schlecht
ware, oder gar bekdmpft werden muss. Es ist vielmehr ein Aufruf, sie zu genie-
fen und recht zu gebrauchen, ohne davon in Besitz genommen zu werden. Der
Mensch kann sich seiner Wirklichkeit in jedem Moment zuwenden und braucht
nichts und niemanden abzuwerten. Der Zugang zum , that which is” ist vor al-
lem dann moglich, wenn der Mensch frei ist von seinen Konditionierungen und
Verhaftungen in die eigenen Vorstellungen und Erwartungen. Befreit sich der
Mensch nicht von diesen bzw. lisst sich in der , Divine Therapy“!® davon nicht
reinigen, wird ihm auch ein unverstellter Zugang zur Wirklichkeit, zu sich selbst
und vor allem zum Néchsten schwerfallen.

Neben der nonpossessiveness gibt Keating weitere Haltungen an die Hand, an
denen der spirituelle Weg immer wieder neu ausgerichtet werden kann. Eine we-
sentliche Voraussetzung, um ,in der Spur zu bleiben”, ist die Einiibung in eine
Treue zum Weg und eine Hingabe an das Wirken Gottes. Eine Frucht von Treue
und Hingabe ist die Verwandlung des Menschen in sein , Wahres Selbst”. Dies
fithrt dazu, dass der spirituelle Weg ein Weg der konstanten Selbstreflexion ist.
Denn neben den Zeiten in der Stille ist der weitaus grofiere Teil der Alltag. Er
stellt die ,eigentliche” Ubung dar. Die nicht-wertende (!) Beobachtung des , Wo-
her” des eigenen Tuns — stammt die Motivation aus dem ,Falschen Selbst” oder
dem , Wahren Selbst“? — ist eine wesentliche Aufgabe. Um dies dauerhaft zu
praktizieren, bedarf es nicht nur der Erfahrung der ,inneren Stille”, in der sich
der Mensch als von Gott getragen erfahrt. Es bedarf vor allem der Ehrlichkeit mit
sich selbst und des Mutes, sich den eigenen inneren Strukturen zu stellen. Wie
Father Thomas sagt: ,The contemplative journey, because it involves the purifi-
cation of the unconscious, is not a magic carpet to bliss.”? Fiir Keating geht es
um eine lebensbejahende Annahme der Wirklichkeit, bis der Mensch ganz
Mensch und dadurch Gott alles in allem sein kann.

15 Das ,Wahre Selbst” bezeichnet Keating als ,image of God within us” (T. Keating, Open Mind, 99
[s. Anm. 5]).

16 T. Keating, Manifesting God. New York 2005, 56.

17 T. Keating, Invitation, 19 [s. Anm. 6].

18 Die ,Divine Therapy” gehort zum Reinigungsprozess, in dem die Mechanismen des ,Falschen
Selbst” aufgelost werden; vgl. T. Keating, Manifesting God, 94 [s. Anm. 16].

19 T. Keating, The Human Condition. Contemplation and Transformation. Mahwah/NJ 1999, 20.

182



