Reflexion

Felix Kérner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor fiir
Dogmatik und Theologie der Religionen an
der Pdpstlichen Universitdt Gregoriana

koerner@unigre.it

Das Herzstiick des Ignatius

Was sind ignatianische Kriterien fiir ein bestimmtes Arbeitsfeld? Muss man bei-
spielsweise heute die christlich-islamische Begegnung anders betreiben, wenn
man dem Geist des Ignatius von Loyola treu sein will? Aus genau dieser Frage
sind die folgenden Uberlegungen entstanden. Wie sich ein ignatianisch geprig-
ter Islamdialog heute gestalten kann - diese Frage wird ihre Antwort bekommen,
aber nicht hier.! Die Einzelfrage erfordert namlich vorweg eine klare Fassung des
gesamten ignatianischen Anliegens; und drdngende Fragen ermdoglichen denn
auch ein solche Neubestimmung. Es gentigt ja offenkundig nicht, nachzudenken
oder nachzuschlagen, wie Ignatius selbst sich auf Einzelfeldern verhalten hat,
um es heute nachzuahmen. Was er schreibt, ist weiter und weiterfithrender als
der historische Ignatius mit seiner Zeitpragung. Dass , Zeiten” zu beachten sind,
wusste er denn auch selbst.

Zundchst ist also nach dem spezifisch Ignatianischen zu fragen. Grof3e Igna-
tiustheologen wie die Gebriider Rahner wiirden an dieser Stelle einen gewichti-
gen Zweifel anmelden; ungefdhr so: ,Der ignatianische Mensch ist doch auch
nur einer, der angesichts des gottlichen Geheimnisses zu leben versucht, eben
betend und liebend.” Sollten wir also etwas spezifisch Ignatianisches erst gar
nicht herausarbeiten, oder es herunterschrauben auf das ohnehin Christliche?
Nein. Es gibt durchaus einen ignatianischen Stil, und zwar im Handeln wie in
der Theologie — und die Rahnerbriider haben selbst Entscheidendes beigetragen
zum Kenntlichwerden dieses ignatianischen Profils.?

Im kommenden Heft dieser Zeitschrift (GuL 3|2019) wird darauf eingegangen.

K. Rahner, Sdamtliche Werke. Bd. 13: Ignatianischer Geist. Schriften zu den Exerzitien und zur Spiritualitit
des Ordensgriinders. Hrsg. v. A. R. Batlogg / J. Herzgsell / S. Kiechle. Freiburg i. Br. 2006; vgl. auch H.
Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964; sowie E. Przywara, Ignatia-
nisch. Vier Studien zum vierhundertsten Todestag des heiligen Ignatius von Loyola. Frankfurt 1956.

N =

184



Ignatius' Herzstiick

Profil ist ein dabei treffendes Wort, weil es eine Originalitdt des Ignatius heraus-
stellen kann, ohne sie iberzubetonen. Ein Profil, ein Schattenriss von noch

so verschiedenen Kopfen, bringt ja immer dieselben Bestandteile zur Geltung:
Stirn, Nase, Mund, Kinn. Der Unterschied liegt in deren verhéltnisméafiigen Aus-
pragungen. An diesen scheinbar geringfiigigen Verschiebungen wird Besonder-
heit kenntlich: Profil. Insofern ldsst sich wohl eine ignatianische Eigenpragung
untersuchen. Aber wie ldsst sie sich herausfinden?

Eine beobachtungsgestiitzte Erkundung von verschiedenen Jesuiten und Je-
suitenarbeiten beispielsweise scheint kaum weiter zu fiihren. Sie sind offenbar
auf keinen gemeinsamen Nenner zu bringen? Manche Beobachter(innen) helfen
sich, wenn sie keine Definition des typischen Jesuiten finden, mit einem Apho-
rismus wie: ,Was ihr alle gemeinsam habt, ist, dass ihr nichts gemeinsam habt.”
Oder man bietet, weil sich das Ignatianische offenbar nicht auf einen einzigen
Nenner bringen ldsst, einen Gegensatz an, den man paradox doch irgendwie
zusammenzuhalten versucht. Das Klassische in actione contemplativus gehort
hierher?® wie der Spruch: ,,unbezwungen vom Noch-so-Groflen und mitten drin
im Allerkleinsten“* und die Maxime: ,Gottvertrauen, als hinge alles von mir
ab; und zugleich Selbst-Einsatz, als wire alles rein gottgewirkt”.s Interessant ist
sicher die Rede von der ,ignatianische(n) Mystik der Weltfreudigkeit“.® Den
Theoretikern flielen dann Spannungsbegriffe in die Feder wie , Dialektik”” und
»Dramatik”.® Von theologischer Analyse allerdings erwartet man mehr als eine
spannungsreich-staunende Beschreibung. Die Herausforderung lautet demnach:
Wie lasst sich der ignatianischen Kern einfach zur Sprache bringen? Mit anderen
Worten: Was ist das Herzstiick des Ignatius?

3 J. Nadal, In examen annotationes n° 81, in: Monumenta Historica Societatis Iesu. Bd. 90. Madrid 1962,
Epistolae et monumenta Hieronymi Nadal, 162, wo auch ,Deum esse in omnibus rebus inveniendum*
als ignatiansche Grundregel steht: dass Gott in allem zu finden sei.

4 Aus dem Elogium Sepulcrale S. Ignatii: ,Non coerceri maximo, contineri tamen minimo, divinum
est.” Imago Primi Saeculi Societatis Iesv. Antwerpen 1540, 280.

5 Die sogenannte Hevenesi-Maxime: , Haec prima sit agendorum regula: sic Deo fide, quasi rerum
successus omnis a te, nihil a Deo penderet, ita tamen iis operam omnem admove, quasi tu nihil,
Deus omnia solus sit facturus.” Gabriel Hevenesius (Hevenesi Gabor, T 1715), Scintillae Ignatianae.
Wien 1705, 230 f. — Ein anderes Jesuitenparadox stammt von H. Kiigler, der mir den Orden vor
meinem Eintritt so beschrieb: ,Wir sind fiir die janz unten da, und fiir die janz oben.”

6 K. Rahner, in: ders., Sdmtliche Werke. Bd. 7: Der betende Christ. Geistliche Schriften und Studien zur Pra-
xis des Glaubens. Hrsg. v. A. R. Batlogg. Freiburg i. Br. 2013, 279-293. Rahner gibt gleich zu Beginn
die Verantwortung fiir den Ausdruck wieder ab. Es handele sich vielmehr um eine Vorgabe, die Rah-
ner dann erst einmal nach allen Regeln der Kunst auseinandernimmt.

7 G. Fessard (f 1978), La dialectique des exercices spirituels de s. Ignace de Loyola. Bd. 1: Temps, liberté,
grace. Paris 1956. Bd. 2: Fondement, péché, orthodoxie. Paris 1966. Bd. 3: Symbolisme et historicité. Paris
— Namur 1984.

8 R. Schwager, Das dramatische Kirchenverstindnis bei Ignatius von Loyola. Historisch-pastoraltheologische
Studie iiber die Stellung der Kirche in den Exerzitien und im Leben des Ignatius. Ziirich — Einsiedeln —
Koln 1970.

185



Reflexion

Mitunter hort man, das Herzstiick ist die Unterscheidung der Geister.” Das ist
fraglos treffend. Doch was heifdt unterscheiden? Zumindest im deutschen Sprach-
raum ist das unklar. Anderswo hilft das Wort discern-, weil es in Bibeliibersetzun-
gen vorkommt, etwa wenn Paulus vom ,Priifen und Erkennen” des Gotteswil-
lens spricht. Von Unterscheidung der Geister oder geistlicher Unterscheidung
spricht man, wenn es um eine personliche Entscheidung in unklarer Lage geht.
Keiner kann sie mir abnehmen: kein Text, keine Regel, kein Vorbild, kein geist-
licher Begleiter. Die Wahl ist schwierig, man muss sie im eigenen Gewissen tref-
fen; und dafiir gibt es bei Ignatius eine Entdeckung, aus der sich alles andere
ergibt. Das Herzstiick ist: der Trost. Vom Trost geht alles aus.!®

Gelegentlich wird die ignatianische Unterscheidung wie folgt erkldrt: Trost
ist Anzeichen fiir eine Entscheidung nach Gottes Willen und Trostlosigkeit fiir
eine Fehlentscheidung; das konne man ja schon aus dem ignatianischen Tage-
buch (ab 17. Mirz 1544) und Bericht des Pilgers lernen (§ 8): Ignatius auf dem
Krankenbett, Ignatius bei der Ordensgriindung. Tatsdachlich gibt es bei ihm so
etwas wie ,Bestdtigungs-Trost” (consolatio confirmans — konnte man sagen). Im
Exerzitienbuch ist Trost allerdings offenkundig etwas anderes: getrostete Wirk-
lichkeitswahrnehmung (consolatio cognoscens); nicht Folge aus einer Entschei-
dung nach Gottes Willen, sondern Vorbedingung fiir sie. Es lohnt sich, diesen
Trost theologisch zu kldren. So ldsst sich auch zeigen, was der Anspruch bedeu-
ten kann, die Unterscheidung der Geister sei eine Methode, den Willen Gottes
fiir die augenblickliche Situation herauszufinden. Diese steile Behauptung ruft ja
nach erneuter Uberpriifung angesichts gewaltsamer Instrumentalisierungen des
Gotteswillens.

Um zu verstehen, warum der Trost das ignatianische Hauptstiick ist und wo-
rin sein theologisches Gewicht liegt, kann man die Trost-Lehre des Ignatius als
dreifache Einsicht darstellen: als Meta-Wahrnehmung, als Zeiten-Wahrnehmung
und als Wirklichkeitswahrnehmung. Das ldsst sich gut anhand eines kleinen
Textstudiums zeigen.

Meta-Wahrnehmung

Ignatius beginnt den entscheidenden Trost-Abschnitt mit den Worten (GU 316):

,Ich nenne es ,Trost’ (...).“ Er gibt also von vornherein zu, dass er hier eine Eigen-
benennung vornimmt. Man sollte folglich mehr darauf achten, wie er selbst das

beschreibt, was er Trost nennt, als darauf, was das Wort , Trost” in sich, in der

9 Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, 314 [s. Anm. 2].

10 Auch Papst Franziskus scheint den Trost als das ignatianische Herzstiick zu verstehen. Als er sich an
die 36. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu richtete, lautete sein erster Hauptpunkt: um Trost
bitten! URL: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-
francesco_20161024_visita-compagnia-gesu.html (Stand: 31.10.2018).

186



Ignatius' Herzstiick

Schrift und in der kirchlichen Tradition bedeutet. Trost ist fiir Ignatius, knapp
gesagt, diejenige innere Bewegung, die den Menschen zum Liebenden macht.
Unmittelbar anschlieflend wird er sagen, was er unter dem Gegenteil versteht,
der desolacion, die man hier zweckmafligerweise nicht allgemein als , Betriibnis”
oder , Verzweiflung” fasst, sondern auch auf Deutsch mit einem genauen Ge-
genbegriff: als , Trostlosigkeit” oder ,Misstrost”. Die getrostete Person nimmt
alles anders wahr als die trostlose. Ignatius wagt es also, etwas begrifflich so
schwer Fassbares genau wahrzunehmen wie Seelenbewegungen: motiones, Emo-
tionen. Denn sie beeinflussen unsere gesamte Wahrnehmung. Der erste Clou ist
damit, dass Ignatius nicht einfach erfahrungsbezogen ist und Wahrnehmungen
traut, sondern eine Ebene davor einzieht. Er geht davon aus: Der Blick kann ver-
stellt sein, oder der Blick kann befreit sein. Das ist auch fiir die Geschichte der
Selbstwahrnehmung und der Philosophie hochbedeutsam. Denn er spricht tiber
die Bedingung der Moglichkeit von Wahrnehmung. Fiir ihn folgt daraus: Nicht
schlechthin den Wahrnehmungen trauen; aber ihnen auch nicht schlechthin
misstrauen — sondern Kriterien suchen, anhand derer sich entscheiden ldsst, ob
man der Wahrnehmung trauen kann. Ignatius lehrt also eine Wahrnehmung
der Wahrnehmung, man kénnte von Tiefenwahrnehmung sprechen oder ,Me-
ta-Wahrnehmung”.

Zeiten-Wahrnehmung

Nun formuliert Ignatius weiter: ,Ich nenne es , Trost’, wenn (quando) (...).“ Ex
fithrt also den Faktor Zeit ein. Immer wieder spricht er denn auch von den
,Zeiten” (GU 13; 175; 318). Trost und Misstrost sind Zeiten. Der springende
Punkt ist dabei, dass man das, was einem in trostlosen Zeiten erscheint, inhalt-
lich nicht ernstnehmen soll. Im Misstrost keine Entscheidung dndern, lautet der
kluge Grundsatz (318 f.).

Die Zeiten-Wahrnehmung ist deshalb noch einmal eigens und tiber die Me-
ta-Wahrnehmung hinaus zu betonen, weil Ignatius lehrt, diese Zeiten nicht nur
wahrzunehmen, sondern hinzunehmen; zwar nicht in reiner Passivitit - man
kann sich schon zum Trost bereiten (,,disponieren”) durchs Beten, vor allem
durchs Danken; aber man kann diese Zeiten doch nicht produzieren. In dieser
oder jener ,Zeit” bin ich nun einmal. Ich kann in der trostlosen Verdunkelung
(318) mehr beten, aber ich kann den Misstrost nicht unmittelbar wegschaffen,
wie ich den Trost nicht selbst herschaffen kann. Vor allem kommt es auf die
demiitig empfangende Geduld an (321). So wird die Zeiten-Wahrnehmung zur
Gnadenerfahrung: Trost ist eben ein Geschenk. Die Emotionen sind nichts,
was kiinstlich produziert werden soll. Exerzitien sind keine Gehirnwésche und
Trost ist keine Zwangseuphorie. So hat auch der Misstrost seinen geistlichen
Sinn (320).

187



Reflexion

Wirklichkeitswahrnehmung

Sehen wir nun drittens, woran man laut Ignatius Trost erkennen kann - als Wei-
se der Wahrnehmung, als Zeit, als Gemiitsbewegung, die zu einer bestimmten
Welthaltung fiihrt. Er beschreibt die Trost-Auswirkungen didaktisch-einleuchtend
gegliedert, ndmlich quasi-trinitarisch: Schopfer-Liebe, Christus-Liebe, Geist-Liebe.
Im Folgenden seien sie in umgekehrter Reihenfolge zu Ignatius dargestellt, weil
der Hohepunkt dann am Schluss kommt.

Ignatius nimmt als Erkennungszeichen fiir Trost zum einen die Geschenke des
Geistes, dynamische wie ruhige. Das sind Wachstum von Hoffnung, Glaube und
Liebe, motivierende Freude, aber auch einfach innerer Frieden. Zweitens nimmt
Ignatius als Erkennungszeichen fiir Trost die Ergriffenheit, die sich bis in Tranen
hinein dufiern kann: Ergriffenheit von der Erkenntnis meiner eigenen Bediirftig-
keit, von der Christusgeschichte, und von allem, was mich in das Erlésungspro-
jekt Gottes hineinzieht. Allem voran jedoch steht als das Anzeichen von Trost
etwas anderes. Man kann es bezeichnen als das Aufflammen der , Gottesliebe” im
Vollsinne: in der doppelten Bedeutung, Gott zu lieben und mit Gott zu lieben.
Oder, wie es die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu treffend fassen werden: Gott in
allem lieben kénnen und alles in Gott (288). Hier haben wir es nun tatsdchlich
beriihrt, das Herzstiick des Ignatius: Trost als Mitlieben mit Gott. Wir wollen es
nun theologisch erkunden. Das ldsst sich in drei kurzen Anldufen unternehmen:

a. Erkenntnistheoretisch ist erst einmal zu betonen, dass die Exerzitienerfahrung
kein Gottesbeweis fiir Zweifelnde ist. Wenn jemand fragt, warum man denn seiner
Wahrnehmung wihrend des genau so bestimmten Trostes trauen soll und wih-
rend des Misstrostes misstrauen soll, gibt es keine rein philosophische Antwort.
Vielmehr ist hier die biblisch bezeugte Heilsgeschichte selbst vorausgesetztes
Grundkriterium. Trost ist Aufflammen der Liebe zum Gott Jesu. Die Ergriffen-
heit bis zu den Trdnen bezieht sich auf das Paschamysterium. Die Geistesgaben
— Hoffnung, Glaube, Liebe; Freude, Friede — entstammen wortlich dem apostoli-
schen Zeugnis und sind auch dort Kriterien fiir das Wirken des Geistes Jesu (Gal
5,22; 1 Kor 13,13; Rom 14,6). Ignatius setzt voraus, dass die Exerzitantin bzw. der
Exerzitant vom Evangelium geprégt ist und sich davon tiefer prigen lassen will
(GU 104). Dies vorausgesetzt, lautet aber die zugrundeliegende Behauptung nun:
Im Trost nimmst du wahrheitsgemafl wahr; im Misstrost nicht.

b. Offenbarungstheologisch ist es zweitens wichtig zu sehen, dass der Trost nicht
nur die Wahrnehmung einer einzelnen Sache ermoglicht, etwa dass die betreffen-
de Person eine deutliche Berufungsstimme hort, sondern dass alles in den Blick
gerdt. Nun kann natiirlich kein Mensch alles begrifflich erfassen, auch im Trost
nicht. Was der getrosteten Person klar wird, ist ein Vorgriff und vorbegrifflich, ist
eine Intuition der Vollendung." Die aufflammende Gottesliebe im Vollsinn bringt
eine Gesamtkontextualisierung mit sich: daher das erwdhnte , Gott in allem und

188



Ignatius' Herzstiick

alles in Gott lieben“-Konnen (Konstitutionen 288); daher — in der deutlichsten Be-
reitung fiir diese Ergriffenheit von der Gottesliebe, der Betrachtung zur Erlangung
der Liebe, in der man iibt, auf Gottes Wirken in allem zu achten - die Ausrichtung
auf ,innere Erkenntnis der so groflen empfangenen Wohltaten, dazu hin, dassich
in ganz dankbarem Anerkennen in allem Seine Gottliche Majestdt lieben und ihr
dienen konne”“'?; daher auch der Vorschlag, die Trost-Lehre des Ignatius zu fassen
nicht nur als Meta-Wahrnehmung und Zeiten-Wahrnehmung, sondern auch als
»Wirklichkeitswahrnehmung*.

Zwar setzt das ignatianische Kriterium fiir die rechte Wahrnehmung das apos-
tolische Zeugnis voraus, ist also partikulédr. Das jedoch, was die so getrdstete Per-
son dann sieht, ist universal. Alles kommt in den Blick; und alles bekommt sei-
nen Ort. Daher ist ein dritter theologischer Nachvollzug anzufiigen.

c. Erlosungstheologisch sei nochmals ein kurzes Textstudium unternommen:
Trost ist nach der ignatianischen Bestimmung ja jene Zeit, in der ,die Seele in
Liebe zu ihrem Schopfer und Herrn zu entbrennen beginnt und demzufolge [die
Seele] kein geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben ver-
mag, es sei denn im Schopfer ihrer aller” (GU 316).

Was versteht Ignatius unter ,Seele”? Er meint den Menschen; aber warum
spricht er dann nicht von ,,Mensch”, , Person” oder ,Exerzitant“? Weil er, wenn
er ,Seele” sagt, den Menschen unter einer besonderen Riicksicht betrachtet. Seele
ist der Mensch in der Perspektive seines ewigen Heils. Daher heif3t ,,den Seelen
helfen“!?, die Menschen dabei zu unterstiitzen, ihre gottliche Bestimmung zu
finden. Was bedeutet es nun, dass die getrostete Person kein geschaffenes Ding
mehr in sich lieben kann, sondern nur noch im Schépfer (GU 316)? Hier ist die
Wirklichkeit Gottes einem Menschen so erfahrbar geworden, dass er sich an nichts
Geschaffenes mehr bindet, als konnte es ihn retten. Daraus folgt nun aber keine
Abkehr von der Welt, geschweige denn eine Lieblosigkeit gegentiiber allem, was
nicht Gott selbst ist. , Alles in Gott lieben”, das ldsst sich vielmehr theologisch
wie folgt nachvollziehen: Die so ergriffene Person kann alles Einzelne als Teil des
umfassenden Heilsplans erkennen. Alles gehort dazu, alles hat darin seinen Platz.
So lésst es sich anerkennen und annehmen; auch das eigene Tun - und auch das
Widerstindige. Damit ist der Trost theologisch als Wirklichkeitswahrnehmung
erschlossen. Was daraus nun fiir den lebendigen Weltbezug folgt, ist in einem ei-
genen Beitrag anhand eines Beispiels auszuftihren.

11 Vgl. hierzu W. Pannenberg, , Wahrheit, Gewifsheit und Glaube”, in: ders., Grundfragen systematischer
Theologie. Gesammelte Aufsitze. Bd. 2. Gottingen 1980, 226-264, 262 f.

12 233, nach H. U. von Balthasars Ubersetzung; vgl. E. Przywara, Deus semper maior. Bd. 2. Wien —
Miinchen 21964, 312 f.: ,innere Erkenntnis tiber so grofles empfangenes Gut, dazu hin, daf ganz in
dankbarem An-Erkennen ich kénne in allem lieben und dienen zu Seiner Gottlichen Majestat”.

13 Bericht des Pilgers 26, 45, 50; Allgemeines Examen 3; Konstitutionen 113, 153, 186, 304, 307, 324, 555,
567, 586, 605, 616, 636, 723, 803, 812 f., 825, auBerdem standig ,Wohl der Seelen”, ,Nutzen der
Seelen”.

189



