
1	 Im kommenden Heft dieser Zeitschrift (GuL 3|2019) wird darauf eingegangen. 
2	 K. Rahner, Sämtliche Werke. Bd. 13: Ignatianischer Geist. Schriften zu den Exerzitien und zur Spiritualität 

des Ordensgründers. Hrsg. v. A. R. Batlogg / J. Herzgsell / S. Kiechle. Freiburg i. Br. 2006; vgl. auch H. 
Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964; sowie E. Przywara, Ignatia-
nisch. Vier Studien zum vierhundertsten Todestag des heiligen Ignatius von Loyola. Frankfurt 1956.

Das Herzstück des Ignatius

Was sind ignatianische Kriterien für ein bestimmtes Arbeitsfeld? Muss man bei­
spielsweise heute die christlich–islamische Begegnung anders betreiben, wenn 
man dem Geist des Ignatius von Loyola treu sein will? Aus genau dieser Frage 
sind die folgenden Überlegungen entstanden. Wie sich ein ignatianisch gepräg­
ter Islamdialog heute gestalten kann – diese Frage wird ihre Antwort bekommen, 
aber nicht hier.1 Die Einzelfrage erfordert nämlich vorweg eine klare Fassung des 
gesamten ignatianischen Anliegens; und drängende Fragen ermöglichen denn 
auch ein solche Neubestimmung. Es genügt ja offenkundig nicht, nachzudenken 
oder nachzuschlagen, wie Ignatius selbst sich auf Einzelfeldern verhalten hat, 
um es heute nachzuahmen. Was er schreibt, ist weiter und weiterführender als 
der historische Ignatius mit seiner Zeitprägung. Dass „Zeiten“ zu beachten sind, 
wusste er denn auch selbst.

Zunächst ist also nach dem spezifisch Ignatianischen zu fragen. Große Igna­
tiustheologen wie die Gebrüder Rahner würden an dieser Stelle einen gewichti­
gen Zweifel anmelden; ungefähr so: „Der ignatianische Mensch ist doch auch 
nur einer, der angesichts des göttlichen Geheimnisses zu leben versucht, eben 
betend und liebend.“ Sollten wir also etwas spezifisch Ignatianisches erst gar 
nicht herausarbeiten, oder es herunterschrauben auf das ohnehin Christliche? 
Nein. Es gibt durchaus einen ignatianischen Stil, und zwar im Handeln wie in 
der Theologie – und die Rahnerbrüder haben selbst Entscheidendes beigetragen 
zum Kenntlichwerden dieses ignatianischen Profils.2 

Reflexion

184

Felix Körner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor für 
Dogmatik und Theologie der Religionen an 
der Päpstlichen Universität Gregoriana

koerner@unigre.it



Profil ist ein dabei treffendes Wort, weil es eine Originalität des Ignatius heraus­
stellen kann, ohne sie überzubetonen. Ein Profil, ein Schattenriss von noch 
so verschiedenen Köpfen, bringt ja immer dieselben Bestandteile zur Geltung: 
Stirn, Nase, Mund, Kinn. Der Unterschied liegt in deren verhältnismäßigen Aus­
prägungen. An diesen scheinbar geringfügigen Verschiebungen wird Besonder­
heit kenntlich: Profil. Insofern lässt sich wohl eine ignatianische Eigenprägung 
untersuchen. Aber wie lässt sie sich herausfinden?

Eine beobachtungsgestützte Erkundung von verschiedenen Jesuiten und Je­
suitenarbeiten beispielsweise scheint kaum weiter zu führen. Sie sind offenbar 
auf keinen gemeinsamen Nenner zu bringen? Manche Beobachter(innen) helfen 
sich, wenn sie keine Definition des typischen Jesuiten finden, mit einem Apho­
rismus wie: „Was ihr alle gemeinsam habt, ist, dass ihr nichts gemeinsam habt.“ 
Oder man bietet, weil sich das Ignatianische offenbar nicht auf einen einzigen 
Nenner bringen lässt, einen Gegensatz an, den man paradox doch irgendwie 
zusammenzuhalten versucht. Das klassische in actione contemplativus gehört 
hierher3 wie der Spruch: „unbezwungen vom Noch-so-Großen und mitten drin 
im Allerkleinsten“4 und die Maxime: „Gottvertrauen, als hinge alles von mir 
ab; und zugleich Selbst-Einsatz, als wäre alles rein gottgewirkt“.5 Interessant ist 
sicher die Rede von der „ignatianische(n) Mystik der Weltfreudigkeit“.6 Den 
Theoretikern fließen dann Spannungsbegriffe in die Feder wie „Dialektik“7 und 
„Dramatik“.8 Von theologischer Analyse allerdings erwartet man mehr als eine 
spannungsreich-staunende Beschreibung. Die Herausforderung lautet demnach: 
Wie lässt sich der ignatianischen Kern einfach zur Sprache bringen? Mit anderen 
Worten: Was ist das Herzstück des Ignatius?

3	 J. Nadal, In examen annotationes n° 81, in: Monumenta Historica Societatis Iesu. Bd. 90. Madrid 1962, 
Epistolae et monumenta Hieronymi Nadal, 162, wo auch „Deum esse in omnibus rebus inveniendum“ 
als ignatiansche Grundregel steht: dass Gott in allem zu finden sei.

4	 Aus dem Elogium Sepulcrale S. Ignatii: „Non coerceri maximo, contineri tamen minimo, divinum 
est.“ Imago Primi Saeculi Societatis Iesv. Antwerpen 1540, 280.

5	 Die sogenannte Hevenesi-Maxime: „Haec prima sit agendorum regula: sic Deo fide, quasi rerum 
successus omnis a te, nihil a Deo penderet, ita tamen iis operam omnem admove, quasi tu nihil, 
Deus omnia solus sit facturus.“ Gabriel Hevenesius (Hevenesi Gabór, † 1715), Scintillae Ignatianae. 
Wien 1705, 230 f. – Ein anderes Jesuitenparadox stammt von H. Kügler, der mir den Orden vor 
meinem Eintritt so beschrieb: „Wir sind für die janz unten da, und für die janz oben.“

6	 K. Rahner, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 7: Der betende Christ. Geistliche Schriften und Studien zur Pra-
xis des Glaubens. Hrsg. v. A. R. Batlogg. Freiburg i. Br. 2013, 279–293. Rahner gibt gleich zu Beginn 
die Verantwortung für den Ausdruck wieder ab. Es handele sich vielmehr um eine Vorgabe, die Rah­
ner dann erst einmal nach allen Regeln der Kunst auseinandernimmt.

7	 G. Fessard († 1978), La dialectique des exercices spirituels de s. Ignace de Loyola. Bd. 1: Temps, liberté, 
grace. Paris 1956. Bd. 2: Fondement, péché, orthodoxie. Paris 1966. Bd. 3: Symbolisme et historicité. Paris 
– Namur 1984.

8	 R. Schwager, Das dramatische Kirchenverständnis bei Ignatius von Loyola. Historisch-pastoraltheologische 
Studie über die Stellung der Kirche in den Exerzitien und im Leben des Ignatius. Zürich – Einsiedeln – 
Köln 1970.

185

Ignatius' Herzstück



9	 Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, 314 [s. Anm. 2].
10	 Auch Papst Franziskus scheint den Trost als das ignatianische Herzstück zu verstehen. Als er sich an 

die 36. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu richtete, lautete sein erster Hauptpunkt: um Trost 
bitten! URL: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-
francesco_20161024_visita-compagnia-gesu.html (Stand: 31.10.2018).

Mitunter hört man, das Herzstück ist die Unterscheidung der Geister.9 Das ist 
fraglos treffend. Doch was heißt unterscheiden? Zumindest im deutschen Sprach­
raum ist das unklar. Anderswo hilft das Wort discern-, weil es in Bibelübersetzun­
gen vorkommt, etwa wenn Paulus vom „Prüfen und Erkennen“ des Gotteswil­
lens spricht. Von Unterscheidung der Geister oder geistlicher Unterscheidung 
spricht man, wenn es um eine persönliche Entscheidung in unklarer Lage geht. 
Keiner kann sie mir abnehmen: kein Text, keine Regel, kein Vorbild, kein geist­
licher Begleiter. Die Wahl ist schwierig, man muss sie im eigenen Gewissen tref­
fen; und dafür gibt es bei Ignatius eine Entdeckung, aus der sich alles andere 
ergibt. Das Herzstück ist: der Trost. Vom Trost geht alles aus.10

Gelegentlich wird die ignatianische Unterscheidung wie folgt erklärt: Trost 
ist Anzeichen für eine Entscheidung nach Gottes Willen und Trostlosigkeit für 
eine Fehlentscheidung; das könne man ja schon aus dem ignatianischen Tage-
buch (ab 17. März 1544) und Bericht des Pilgers lernen (§ 8): Ignatius auf dem 
Krankenbett, Ignatius bei der Ordensgründung. Tatsächlich gibt es bei ihm so 
etwas wie „Bestätigungs-Trost“ (consolatio confirmans – könnte man sagen). Im 
Exerzitienbuch ist Trost allerdings offenkundig etwas anderes: getröstete Wirk­
lichkeitswahrnehmung (consolatio cognoscens); nicht Folge aus einer Entschei­
dung nach Gottes Willen, sondern Vorbedingung für sie. Es lohnt sich, diesen 
Trost theologisch zu klären. So lässt sich auch zeigen, was der Anspruch bedeu­
ten kann, die Unterscheidung der Geister sei eine Methode, den Willen Gottes 
für die augenblickliche Situation herauszufinden. Diese steile Behauptung ruft ja 
nach erneuter Überprüfung angesichts gewaltsamer Instrumentalisierungen des 
Gotteswillens.

Um zu verstehen, warum der Trost das ignatianische Hauptstück ist und wo­
rin sein theologisches Gewicht liegt, kann man die Trost-Lehre des Ignatius als 
dreifache Einsicht darstellen: als Meta-Wahrnehmung, als Zeiten-Wahrnehmung 
und als Wirklichkeitswahrnehmung. Das lässt sich gut anhand eines kleinen 
Textstudiums zeigen.

Meta-Wahrnehmung

Ignatius beginnt den entscheidenden Trost-Abschnitt mit den Worten (GÜ 316): 
„Ich nenne es ‚Trost‘ (…).“ Er gibt also von vornherein zu, dass er hier eine Eigen­
benennung vornimmt. Man sollte folglich mehr darauf achten, wie er selbst das 
beschreibt, was er Trost nennt, als darauf, was das Wort „Trost“ in sich, in der 

Reflexion

186



Schrift und in der kirchlichen Tradition bedeutet. Trost ist für Ignatius, knapp 
gesagt, diejenige innere Bewegung, die den Menschen zum Liebenden macht. 
Unmittelbar anschließend wird er sagen, was er unter dem Gegenteil versteht, 
der desolación, die man hier zweckmäßigerweise nicht allgemein als „Betrübnis“ 
oder „Verzweiflung“ fasst, sondern auch auf Deutsch mit einem genauen Ge­
genbegriff: als „Trostlosigkeit“ oder „Misstrost“. Die getröstete Person nimmt 
alles anders wahr als die trostlose. Ignatius wagt es also, etwas begrifflich so 
schwer Fassbares genau wahrzunehmen wie Seelenbewegungen: motiones, Emo­
tionen. Denn sie beeinflussen unsere gesamte Wahrnehmung. Der erste Clou ist 
damit, dass Ignatius nicht einfach erfahrungsbezogen ist und Wahrnehmungen 
traut, sondern eine Ebene davor einzieht. Er geht davon aus: Der Blick kann ver­
stellt sein, oder der Blick kann befreit sein. Das ist auch für die Geschichte der 
Selbstwahrnehmung und der Philosophie hochbedeutsam. Denn er spricht über 
die Bedingung der Möglichkeit von Wahrnehmung. Für ihn folgt daraus: Nicht 
schlechthin den Wahrnehmungen trauen; aber ihnen auch nicht schlechthin 
misstrauen – sondern Kriterien suchen, anhand derer sich entscheiden lässt, ob 
man der Wahrnehmung trauen kann. Ignatius lehrt also eine Wahrnehmung 
der Wahrnehmung, man könnte von Tiefenwahrnehmung sprechen oder „Me­
ta-Wahrnehmung“.

Zeiten-Wahrnehmung

Nun formuliert Ignatius weiter: „Ich nenne es ‚Trost‘, wenn (quando) (…).“ Er 
führt also den Faktor Zeit ein. Immer wieder spricht er denn auch von den 
„Zeiten“ (GÜ 13; 175; 318). Trost und Misstrost sind Zeiten. Der springende 
Punkt ist dabei, dass man das, was einem in trostlosen Zeiten erscheint, inhalt­
lich nicht ernstnehmen soll. Im Misstrost keine Entscheidung ändern, lautet der 
kluge Grundsatz (318 f.).

Die Zeiten-Wahrnehmung ist deshalb noch einmal eigens und über die Me­
ta-Wahrnehmung hinaus zu betonen, weil Ignatius lehrt, diese Zeiten nicht nur 
wahrzunehmen, sondern hinzunehmen; zwar nicht in reiner Passivität – man 
kann sich schon zum Trost bereiten („disponieren“) durchs Beten, vor allem 
durchs Danken; aber man kann diese Zeiten doch nicht produzieren. In dieser 
oder jener „Zeit“ bin ich nun einmal. Ich kann in der trostlosen Verdunkelung 
(318) mehr beten, aber ich kann den Misstrost nicht unmittelbar wegschaffen, 
wie ich den Trost nicht selbst herschaffen kann. Vor allem kommt es auf die 
demütig empfangende Geduld an (321). So wird die Zeiten-Wahrnehmung zur 
Gnadenerfahrung: Trost ist eben ein Geschenk. Die Emotionen sind nichts, 
was künstlich produziert werden soll. Exerzitien sind keine Gehirnwäsche und 
Trost ist keine Zwangseuphorie. So hat auch der Misstrost seinen geistlichen 
Sinn (320).

187

Ignatius' Herzstück



Wirklichkeitswahrnehmung

Sehen wir nun drittens, woran man laut Ignatius Trost erkennen kann – als Wei­
se der Wahrnehmung, als Zeit, als Gemütsbewegung, die zu einer bestimmten 
Welthaltung führt. Er beschreibt die Trost-Auswirkungen didaktisch-einleuchtend 
gegliedert, nämlich quasi-trinitarisch: Schöpfer-Liebe, Christus-Liebe, Geist-Liebe. 
Im Folgenden seien sie in umgekehrter Reihenfolge zu Ignatius dargestellt, weil 
der Höhepunkt dann am Schluss kommt.

Ignatius nimmt als Erkennungszeichen für Trost zum einen die Geschenke des 
Geistes, dynamische wie ruhige. Das sind Wachstum von Hoffnung, Glaube und 
Liebe, motivierende Freude, aber auch einfach innerer Frieden. Zweitens nimmt 
Ignatius als Erkennungszeichen für Trost die Ergriffenheit, die sich bis in Tränen 
hinein äußern kann: Ergriffenheit von der Erkenntnis meiner eigenen Bedürftig­
keit, von der Christusgeschichte, und von allem, was mich in das Erlösungspro­
jekt Gottes hineinzieht. Allem voran jedoch steht als das Anzeichen von Trost 
etwas anderes. Man kann es bezeichnen als das Aufflammen der „Gottesliebe“ im 
Vollsinne: in der doppelten Bedeutung, Gott zu lieben und mit Gott zu lieben. 
Oder, wie es die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu treffend fassen werden: Gott in 
allem lieben können und alles in Gott (288). Hier haben wir es nun tatsächlich 
berührt, das Herzstück des Ignatius: Trost als Mitlieben mit Gott. Wir wollen es 
nun theologisch erkunden. Das lässt sich in drei kurzen Anläufen unternehmen: 

a. Erkenntnistheoretisch ist erst einmal zu betonen, dass die Exerzitienerfahrung 
kein Gottesbeweis für Zweifelnde ist. Wenn jemand fragt, warum man denn seiner 
Wahrnehmung während des genau so bestimmten Trostes trauen soll und wäh­
rend des Misstrostes misstrauen soll, gibt es keine rein philosophische Antwort. 
Vielmehr ist hier die biblisch bezeugte Heilsgeschichte selbst vorausgesetztes 
Grundkriterium. Trost ist Aufflammen der Liebe zum Gott Jesu. Die Ergriffen­
heit bis zu den Tränen bezieht sich auf das Paschamysterium. Die Geistesgaben 
– Hoffnung, Glaube, Liebe; Freude, Friede – entstammen wörtlich dem apostoli­
schen Zeugnis und sind auch dort Kriterien für das Wirken des Geistes Jesu (Gal 
5,22; 1 Kor 13,13; Röm 14,6). Ignatius setzt voraus, dass die Exerzitantin bzw. der 
Exerzitant vom Evangelium geprägt ist und sich davon tiefer prägen lassen will 
(GÜ 104). Dies vorausgesetzt, lautet aber die zugrundeliegende Behauptung nun: 
Im Trost nimmst du wahrheitsgemäß wahr; im Misstrost nicht.

b. Offenbarungstheologisch ist es zweitens wichtig zu sehen, dass der Trost nicht 
nur die Wahrnehmung einer einzelnen Sache ermöglicht, etwa dass die betreffen­
de Person eine deutliche Berufungsstimme hört, sondern dass alles in den Blick 
gerät. Nun kann natürlich kein Mensch alles begrifflich erfassen, auch im Trost 
nicht. Was der getrösteten Person klar wird, ist ein Vorgriff und vorbegrifflich, ist 
eine Intuition der Vollendung.11Die aufflammende Gottesliebe im Vollsinn bringt 
eine Gesamtkontextualisierung mit sich: daher das erwähnte „Gott in allem und 

Reflexion

188



11	 Vgl. hierzu W. Pannenberg, „Wahrheit, Gewißheit und Glaube“, in: ders., Grundfragen systematischer 
Theologie. Gesammelte Aufsätze. Bd. 2. Göttingen 1980, 226–264, 262 f.

12	 233, nach H. U. von Balthasars Übersetzung; vgl. E. Przywara, Deus semper maior. Bd. 2. Wien – 
München ²1964, 312 f.: „innere Erkenntnis über so großes empfangenes Gut, dazu hin, daß ganz in 
dankbarem An-Erkennen ich könne in allem lieben und dienen zu Seiner Göttlichen Majestät“.

13	 Bericht des Pilgers 26, 45, 50; Allgemeines Examen 3; Konstitutionen 113, 153, 186, 304, 307, 324, 555, 
567, 586, 605, 616, 636, 723, 803, 812 f., 825, außerdem ständig „Wohl der Seelen“, „Nutzen der 
Seelen“.

alles in Gott lieben“-Können (Konstitutionen 288); daher – in der deutlichsten Be­
reitung für diese Ergriffenheit von der Gottesliebe, der Betrachtung zur Erlangung 
der Liebe, in der man übt, auf Gottes Wirken in allem zu achten – die Ausrichtung 
auf „innere Erkenntnis der so großen empfangenen Wohltaten, dazu hin, dass ich 
in ganz dankbarem Anerkennen in allem Seine Göttliche Majestät lieben und ihr 
dienen könne“12; daher auch der Vorschlag, die Trost-Lehre des Ignatius zu fassen 
nicht nur als Meta-Wahrnehmung und Zeiten-Wahrnehmung, sondern auch als 
„Wirklichkeitswahrnehmung“. 

Zwar setzt das ignatianische Kriterium für die rechte Wahrnehmung das apos­
tolische Zeugnis voraus, ist also partikulär. Das jedoch, was die so getröstete Per­
son dann sieht, ist universal. Alles kommt in den Blick; und alles bekommt sei­
nen Ort. Daher ist ein dritter theologischer Nachvollzug anzufügen.

c. Erlösungstheologisch sei nochmals ein kurzes Textstudium unternommen: 
Trost ist nach der ignatianischen Bestimmung ja jene Zeit, in der „die Seele in 
Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu entbrennen beginnt und demzufolge [die 
Seele] kein geschaffenes Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben ver­
mag, es sei denn im Schöpfer ihrer aller“ (GÜ 316).

Was versteht Ignatius unter „Seele“? Er meint den Menschen; aber warum 
spricht er dann nicht von „Mensch“, „Person“ oder „Exerzitant“? Weil er, wenn 
er „Seele“ sagt, den Menschen unter einer besonderen Rücksicht betrachtet. Seele 
ist der Mensch in der Perspektive seines ewigen Heils. Daher heißt „den Seelen 
helfen“13,  die Menschen dabei zu unterstützen, ihre göttliche Bestimmung zu 
finden. Was bedeutet es nun, dass die getröstete Person kein geschaffenes Ding 
mehr in sich lieben kann, sondern nur noch im Schöpfer (GÜ 316)? Hier ist die 
Wirklichkeit Gottes einem Menschen so erfahrbar geworden, dass er sich an nichts 
Geschaffenes mehr bindet, als könnte es ihn retten. Daraus folgt nun aber keine 
Abkehr von der Welt, geschweige denn eine Lieblosigkeit gegenüber allem, was 
nicht Gott selbst ist. „Alles in Gott lieben“, das lässt sich vielmehr theologisch 
wie folgt nachvollziehen: Die so ergriffene Person kann alles Einzelne als Teil des 
umfassenden Heilsplans erkennen. Alles gehört dazu, alles hat darin seinen Platz. 
So lässt es sich anerkennen und annehmen; auch das eigene Tun – und auch das 
Widerständige. Damit ist der Trost theologisch als Wirklichkeitswahrnehmung 
erschlossen. Was daraus nun für den lebendigen Weltbezug folgt, ist in einem ei­
genen Beitrag anhand eines Beispiels auszuführen.

189

Ignatius' Herzstück


