Reflexion

Peter Becker | Wien

geb. 1989, Mag. theol., Wissenschaftlicher
Mitarbeiter und Doktorand im Fachbereich
Theologie der Spiritualitat der Universitat Wien

peter.josef.becker@univie.ac.at

Lebenswandel als schopferische Treue

Perspektiven der Unterscheidung bei John Henry Newman

In Zeiten der Krise und unter dem Druck anstehender Entscheidungen stellt sich
in der Theologie immer wieder die Frage nach der Gestalt einer authentischen
Weiterentwicklung der Lehre bzw. danach, ob und welche Kriterien fiir die Be-
stimmung dieser Authentizitit herangezogen werden konnen. Vielleicht das pro-
minenteste Beispiel solch einer Kriteriologie der Entwicklung bildet der Essay on
the Development of Christian Doctrine John Henry Newmans (1801-1890). Theolo-
gie und Biographie Newmans sind auf besondere Weise verwoben, bildet dieses
Werk doch die Zusammenfassung seines Nachdenkens tiber die Geltungsansprii-
che der anglikanischen und der romischen Kirche, welches schlieflich in seiner
Konversion zum Katholizismus miindete. Der Essay bildet somit die letzte Etap-
pe seines inneren Weges zu der Gewissheit, in der romischen Kirche die Kirche
der ersten Jahrhunderte wiederzufinden. Das Werk endet abrupt mit den Worten
des Nunc dimittis, in dem Newman sein Gliick tiber das Finden dieser Gewissheit
ausdriickt.

So sehr der Weg Newmans zur katholischen Kirche ein personlicher und kon-
textbezogener Vorgang bleibt, so bedeutsam bleibt doch die Thematik in unserer
Gegenwart. Die Moglichkeiten der eigenen Lebensgestaltung sind vielfaltig und
individuell wie nie zuvor. Dies bedeutet einerseits eine grofe Freiheit und ande-
rerseits die Schwierigkeit, sich fiir eine Moglichkeit zu entscheiden und damit
andere Alternativen auszuschliefien. Die richtige Entscheidung verlangt deshalb
eine gute Unterscheidung. Auch fiir Newman selbst entsprangen die Kriterien
der Lehrentwicklung nicht abstrakter Reflexion, sondern sie waren eingebettet
in seine personliche Entwicklung.! Es erscheint somit naheliegend, die von ihm

1 Eine Deutung von Newmans Entwicklung versucht I. Ker, Newman on Vatican II. Oxford 2014, 63 ff.

190



John Henry Newman

beschriebenen Merkmale auf ihre Verwendbarkeit in biographischen und geist-
lichen Unterscheidungsprozessen zu iiberpriifen und sie als Hilfsmittel zur Ent-
scheidungsfindung heranzuziehen.

Vorsehung und persoénliche Freiheit

Die Lehre von der gottlichen Vorsehung nimmt in John H. Newmans Verstindnis
des Christentums einen zentralen Platz ein. Der Glaube an die Fiihrung Gottes
im eigenen Leben wird geradezu zum Merkmal der Lebendigkeit des Glaubens.
Verbunden ist hiermit die Annahme, dass hinter jeder Existenz ein bestimmter
Gedanke und ein Auftrag steht: ,Gott hat mich erschaffen, dass ich ihm auf eine
besondere Weise diene. Er hat ein bestimmtes Werk mir tibertragen und keinem
andern. Ich habe meine Aufgabe, meine Mission — und wenn ich sie in diesem
Leben nie erfahre, im kiinftigen wird sie mir kund. Irgendwie bin ich zur Ausfih-
rung seiner Pline notig.“?

Bemerkenswert ist aber, dass Newman den Verlauf des Lebens des einzelnen
Menschen keineswegs als von vornherein determiniert betrachtet. Wenn er auf
der einen Seite die Notwendigkeit betont, nach dem Willen Gottes fiir das eigene
Leben zu fragen, so stehen neben diesen Ausfiihrungen scheinbar ganz ,existen-
tialistisch” klingende Passagen: ,Jeder von uns hat das Prarogativ, seine fragmen-
tarische und rudimentére Natur zu vervollstdndigen und seine eigene Vollkom-
menheit zu entwickeln aus den lebendigen Elementen heraus, mit denen sein
Geist das Dasein begann. Es ist seine Gabe, der Schopfer seiner eigenen Zulang-
lichkeit und in einem emphatischen Sinn selbstgeschaffen (self-made) zu sein.“?

Fiir den Entscheidungsprozess des/der Einzelnen sind deshalb diese beiden
Grundeinsichten wichtig: Jeder Mensch ist sich selbst gegeben und kann sich
nicht zu etwas anderem machen als er ist.* Mit dieser Gabe verbindet sich aber
die Notwendigkeit und Verpflichtung, mit der Gnade Gottes etwas ,aus seinem
Leben zu machen*, es zu entwickeln und zu vervollkommnen.

Vergangenheit und Zukunft sind im Denken Newmans keine sich widerspre-
chenden Grofen. Die Betrachtung der Vergangenheit offenbart das Wirken der
Vorsehung, sie wird zu einem Schliissel fiir das Verstandnis der eigenen Existenz
und Geschichte, der dazu dienen kann, die Zukunft angemessen anzugehen. Ins-
besondere das Geddchtnis spielt dabei als Erkenntnisorgan eine entscheidende
Rolle. Durch dieses realisiert der Mensch auch die Anwesenheit Gottes in seinem
Leben. Newman beschreibt diesen Vorgang in seiner Predigt ,Christus geoffen-
bart in der Erinnerung” (1837): ,Es mag einer, der zuversichtlich glaubt, Gott im

2 J. H. Newman, Betrachtungen und Gebete. Miinchen 1952, 43 f.

3 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre. Durchgesehene Neuausgabe der Ubersetzung
v. T. Haecker. Mainz 1961, 245.

4 Vgl. ebd., 243 f.

191



Reflexion

ganzen wohlgefillig zu dienen, auf sein vergangenes Leben zuriickblicken, und
er wird finden, wie entscheidend Augenblicke und Handlungen gewesen sind,
die damals hochst belanglos zu sein schienen (...). Gottes Hand legt sich immer
auf die Seinen, und Er fiihrt sie vorwarts auf einem fiir sie unbekannten Wege.
Das Auflerste, was sie tun kénnen, ist: an das glauben, was sie jetzt nicht sehen
konnen, spiter aber sehen werden, und im Glauben gemeinsam mit Gott hinar-
beiten auf das Ziel.”’

Auch wenn die Erinnerung manche Details einer Begebenheit zuriicktreten
ldsst, so ldsst sich aus der Entfernung ein Ereignis besser einschédtzen und erst in
seiner ganzen Bedeutsamkeit sehen. Verschiedene Lebensereignisse stellen sich
aus spateren Perspektiven ganz anders dar, konnen vielleicht besser eingeordnet
werden als in der Situation des Ereignisses selbst. Um diesen Zusammenhang
zu illustrieren, zieht Newman das Bild eines Stromes heran, welcher im Quell-
bereich noch Segmente seines Bodens mit sich schleppt, aber im Verlauf zuneh-
mend klarer wird.®

Auch die Kirche kennt in diesem Sinn einen gewissen Erkenntnisfortschritt.
Newman identifiziert sie in einer seiner Oxforder Universitdtspredigten mit der
Mutter Jesu. Maria nimmt nach Lk 2,19 die Ereignisse in sich auf; sie betrachtet
und entwickeltim Nachdenken die empfangene Wahrheit weiter.” Die Kontinui-
tat, welche hiermit angedeutet wird, ist nicht einfach eine sukzessive Abfolge,
in der eine Etappe auf die nédchste folgt. Das Nachdenken geht immer wieder an
den Ursprung zuriick und erneuert sich aus ihm. Ausgangspunkt der Reflexion
bleibt aber der jeweilige geschichtlich-gewachsene Standpunkt. Die Suche nach
Kontinuitét ist also keine archdologische Rekonstruktion eines Urzustandes, son-
dern schopferische Treue auf Zukunft hin. Entwicklung ist somit nicht nur Be-
gleiterscheinung, sie gehort zum Leben. ,In einer hoheren Welt ist es anders,
aber hienieden heif3t leben sich wandeln, und vollkommen sein heif3t sich oft
gewandelt haben.“® Wandel geschieht und muss geschehen, nicht um eine Ent-
fremdung herbeizufiihren, sondern um Identitdt zu gewdhrleisten.

Wiewohl Newman einen Erkenntnisfortschritt sieht und annimmt, so ver-
liert er aber nicht aus dem Blick, dass es Fehlentwicklungen geben kann. , Hire-
sie”, d.h. die Abweichung von der richtigen Erkenntnis, entwickelte sich nicht
nur durch falsche Anpassung an dufiere Umstédnde, sondern auch durch starres
Festhalten an Begriffen, die Klarung und Entfaltung nicht zulieen. Newman

w

J. H. Newman, Pfarr- und Volkspredigten. Predigten. Gesamtausgabe. 4. Band. Stuttgart 1952, 292 f.

6 Vgl.]J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre. Durchgesehene Neuausgabe der Uberset-
zung v. T. Haecker. Besorgt, kommentiert und mit ergdnzenden Dokumenten versehen v. J. Artz.
Mainz 1969, 41.

7 Vgl.]J. H. Newman, Zur Philosophie und Theologie des Glaubens. Oxforder Universititspredigten. Mainz
1964, 231 f.

8 J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, 41 [s. Anm. 6].

192



John Henry Newman

wollte die Suche nach der wahren Kirche auf der objektiven Ebene und die Suche
nach personlicher Gewissheit dieser Wahrheit auf der subjektiven Ebene zusam-
mensehen. Er beschreibt das Finden dieser Gewissheit als komplexen, von unter-
schiedlichen geistigen Kraften beeinflussten Vorgang. Newman will sich dabei
nicht nur auf rational eingrenzbare Kriterien verlassen. Da niemand eine Perspek-
tive auflerhalb der eigenen Geschichte einnehmen kann, dienen diese eher als
Mittel zur Reflexion und als Werkzeuge in der Entscheidungsfindung, sie sind un-
terstiitzende Indizien, um eine Konsistenz in der Entwicklung festzustellen.’

Die sieben Kriterien Newmans

Um die von Newman aufgestellte Kriteriologie besser einordnen zu kénnen, muss
sie auf dem Hintergrund seiner Glaubensphilosophie gelesen werden. Eine solche
synthetische Beschreibung des Weges zu personlicher Zustimmung und Entschei-
dung enthilt sein Essay in Aid of a Grammar of Assent (1870). Gegenstand seiner
Analyse ist hier die personale Gewissheit, d.h. die Realisierung einer Wahrheit
unter Berticksichtigung des ganzen Menschen. Sein Anliegen ist dabei, die Glau-
bensbegriindung sowohl vor dem Rationalismus als auch vor der Auflosung in
blofle Gefiihlsreligion zu schiitzen. Newman geht deshalb von einem Zusammen-
spiel rationaler und intuitiver Kréfte aus: das Gewissen, das Herz und speziell der
sogenannte ,Folgerungssinn“ (illative sense), in dem sich intuitive und intellektu-
elle Elemente verbinden. Der Fortschritt des Menschen ist deshalb ,ein lebendi-
ges Wachsen, nicht ein Mechanismus; und seine Instrumente sind geistige Akte,
nicht die Formeln und Kunstgriffe der Sprache”°.

Auch in seiner Entwicklungslehre wird der Weg zur Gewissheit der Kontinui-
tat nicht als ein mechanisch-logischer Vorgang beschrieben. Die sieben Kriterien
(tests''), die der englische Kardinal nennt, werden als Priifsteine eingesetzt, um
echte Entwicklungen von sogenannten Korruptionen, d.h. verfehlten Entwick-
lungen, zu unterscheiden.'?

Die Aufzdhlung der Merkmale zeitlicher Identitdt beansprucht auch bei New-
man nicht, erschépfend und vollstdndig zu sein. Die Kennzeichen werden viel-
mehr analog zu lebendig-organischen Entwicklungen betrachtet.'® Fiir die Ge-
samtbeurteilung einer Entwicklung ist deshalb nicht nur das Abhaken einzelner
Kriterien entscheidend, sondern deren Konvergenz, ein gegenseitiges Bestdarken
und sich Stiitzen der einzelnen Argumente.

9 Vgl. ebd., 29, 73 [s. Anm. 6].

10 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre, 246 [s. Anm. 3].

11 So in der ersten Auflage des Essays (vgl. J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doc-
trine. London 1845).

12 Vgl.J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, 152 [s. Anm. 6].

13 Vgl. J. Artz, Einfiihrung in Newmans Essay, in: ebd., XII f.

193



Reflexion

1. Erhaltung des Typus
Das erste Prinzip Newmans zeigt die Ndhe zur biologischen Entwicklung. Wie im
Keim die Grundkonstanten eines Wesens schon vorgezeichnet sind, so auch bei
einer lebendigen Idee. Dabei kann das dufiere Erscheinungsbild sehr stark variie-
ren. Der Baum hat duflerlich nur noch wenig gemein mit dem Samen und doch
kann aus diesem Keim nichts anderes werden, als eben ein bestimmter Baum.
Dies bedeutet, dass duflerlich grofle Verdnderungen nicht auszuschliefen sind.
Bezogen auf das menschliche Leben ist dieses Kriterium fiir die/den Einzel-
ne(n) zundchst schwer anzuwenden. Wie soll sie/er die Idee der eigenen Existenz
erkennen und erfassen? Oft werden bestimmte Merkmale der Personlichkeit von
anderen besser erkannt, als vom Individuum selbst. Vielleicht zeigt sich erst nach
dem Tod eines Menschen, was der geistige Typus und die Idee seines Lebens war.
Und doch lassen sich in der Riickschau auf eigene Lebensabschnitte Charakteris-
tika und Grundkonstanten des eigenen Lebens entziffern. Das erste Kriterium
stellt damit die Frage nach der Treue zum Ursprung und der Kontinuitat.

2. Kontinuitit der Prinzipien

Hierbei handelt es sich um eine inhaltliche Ergdnzung des ersten Priifsteins. New-
man geht davon aus, dass dem Denken des Menschen personliche erste Prinzi-
pien zugrundeliegen, welche dieses formen und leiten. Ebenso gebe es , Grundli-
nien des Denkens und Tuns“!*, welche im Rahmen einer Entwicklung konsistent
bleiben. An anderer Stelle beobachtet Newman, dass in einer Diskussion die per-
sonlichen Prinzipien da zum Vorschein kommen, wo die rationalen Argumente
ausgehen.’ Es ist die Frage nach der pragenden Kraft hinter verschiedenen Hal-
tungen und Entwicklungen.

Dieses Kriterium verlangt somit eine gewisse Selbsterkenntnis und ein Hinter-
fragen eigener Wertvorstellungen. Welche sind die Grundprinzipien meines Den-
kens und Handelns und welche sind es nur vermeintlich? Trotz der Schwierigkeit,
diese Prinzipien in der konkreten Argumentation und Lebenshaltung aufzudecken,
lassen sich bestimmte Grundlinien ausmachen, besonders da, wo sie verletzt oder
in Frage gestellt werden. Eine ergdnzende Frage konnte deshalb sein: Wo zeigt sich
Widerstand und woher kommt dieser?

3. Assimilationsvermogen

Bei der lebendigen Entwicklung einer Idee kann es geschehen, dass — wiederum
analog zum natiirlichen Wachstum - dufiere und der Idee urspriinglich nicht zu-
gehorige Vorstellungen, Haltungen und Denkweisen integriert werden und so
zum Wachstum beitragen. ,Das Lebendige wéchst dadurch, dass es in seine eige-

14 J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, 164 [s. Anm. 6].
15 ,Die Menschen werden personlich, wenn die Logik zu Ende ist” (J. H. Newman, Entwurf einer Zu-
stimmungslehre, 259 [s. Anm. 3]).

194



John Henry Newman

ne Substanz von aufien Stoffe aufnimmt; und diese Absorption oder Assimilation
ist vollendet, wenn die angeeigneten Stoffe schlie8lich zu ihm gehéren und mit
eingehen in seine Einheit.“!¢

Dieser Priifstein soll fiir eine Haltung sensibilisieren, die sowohl einer Abschot-
tung im Alten, aber auch einer einfachen Anpassung an das Neue entgegenwirkt.
Die Assimilation erfordert deshalb die Unterscheidung ihres Materials. Nicht al-
les, was sich in der Umgebung einer Idee befindet, ist kompatibel und zur Fort-
entwicklung geeignet. Manches ldsst sich vorteilhaft aufnehmen und fiihrt zu
Wachstum, anderes muss zuriickgewiesen werden.

Jeder kennt die Situation, in eine neue Umgebung samt neuem sozialen Um-
feld, oder an eine neue berufliche Stelle zu kommen. Hier besteht die Notwendig-
keit, sich Neues und Fremdes einzuverleiben, es zum eigenen Wachstum zu nut-
zen und doch nicht das eigene Selbstsein aufzugeben. Die Schwiche einer Idee
und einer Personlichkeit kann sich hier in zweifacher Weise zeigen, in einer rigi-
den Abgrenzung gegen alles Neue oder in einem einfachen Mitldufertum. Dieses
Kriterium stellt somit die Frage nach der generellen Offenheit fiir Entwicklung,
aber auch nach einem gesunden Selbstand. Gibt es die Bereitschaft, Neues anzu-
nehmen und zu reifen? Gibt es andererseits Vertrauen in die eigene Person?

4. Logische Folgerichtigkeit

Mit diesem Kriterium bringt Newman ein rationales Element ein. Logik meint
in diesem Falle allerdings keine formelle oder mathematische Uberpriifung ei-
ner Schlussfolgerung, sondern die innere Logik, das organische Wachsen eines
bestimmten Gedankens, bis dieser explizit zu Tage tritt: , Logik ist die Organisa-
tion des Denkens und als solche eine Sicherheit fiir die Echtheit intellektueller
Entwicklungen.“!” Dieses Kriterium hat keinen vorausschauenden Charakter,
sondern funktioniert aufgrund der Eigenheit der impliziten Logik menschlichen
Denkens und der Unvorhersehbarkeit ihrer Schlussfolgerungen ausschliefilich
im Riickblick. Beziiglich der personlichen Entwicklung ladt dieser Priifstein dazu
ein, das eigene Leben als ein gewachsenes zu betrachten und dessen innere Logik
nachzuverfolgen. Welche Erfahrungen und Einfliisse haben zu einer bestimmten
Denkweise gefithrt? Welche Haltungen, Prigungen und Uberzeugungen bauen
aufeinander auf?

5. Vorwegnahme der eigenen Zukunft

Bestimmte Prinzipien, die von Anfang an einer Idee innewohnen, sind auch in
spdteren Stadien noch ablesbar. Diesen Grundsatz hatte Newman bereits mit den
ersten beiden Kriterien beschrieben. Hier wird dieser Gedankengang weitergefiihrt.
Newman sah in den Anfangszeiten der Kirche Ansitze spaterer Entwicklungen

16 J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, 165 [s. Anm. 6].
17 Ebd., 169.

195



Reflexion

vorgezeichnet. So bilden fiir den englischen Theologen das Prinzip der Offenheit
der Materie fiir die Gnade und der Glaube an die Inkarnation einen Vorausblick
auf die Praxis der Reliquienverehrung.'® Auch werden in den Biographien be-
rihmter Minner deren Kindheit und Jugend dahingehend untersucht, ob sich
dort schon Zeichen spaterer Neigungen ablesen lassen.' Dieser Priifstein richtet
somit wieder den Blick in die Vergangenheit. Welche Interessen und Ereignisse
haben die eigene Kindheit und Jugend gepragt?

6. Bewahrende Auswirkung auf die Vergangenheit
Eine Entwicklung kann nicht gesund sein, wenn sie ihrer eigenen Geschichte
vollig widerspricht und quasi eine Selbstnegation darstellt. So fiithrt Newman
als weiteres ,konservatives” Prinzip die Bewahrung der eigenen Vergangenheit
ein: ,Eine echte Entwicklung kann man also beschreiben als eine solche, die die
vorausgehenden Entwicklungen erhilt und bewahrt, da sie in Wirklichkeit die-
ses Vorausgehende ist und noch etwas aufler ihm: sie ist ein Zusatz, der das Ge-
dankensystem, von dem sie ausgeht, erldutert und nicht verdunkelt; bekraftigt
und nicht korrigiert; und dies ist ihr Kennzeichen zum Unterschied von einer
Korruption.“?°

Eine authentische Entwicklung bildet somit eine positive Weiterfithrung des
Fritheren, sie ist ein Fortschreiten zum Besseren. Als Unterscheidungskriterium
kann deshalb die Frage gelten: Lisst sich eine neue Etappe aus fritheren Entwick-
lungen erkldren und verstehen? Kann das Neue das Vorherige integrieren oder
stellt es einen Bruch dar?

7. Fortdauernde Lebenskraft

Der letzte Priifstein Newmans entspringt seiner Beobachtung, dass eine Entwick-
lung, so sie organisch verlduft, fruchtbar wird, an Lebendigkeit nicht abnimmt,
sondern sogar an Kraft zunimmt. Demgegeniiber bringen Héresien und Korrup-
tionen Unfruchtbarkeit mit sich und tragen, dhnlich einer Krankheit, die Ten-
denz zu ihrer eigenen Auflosung in sich. Auch im personlichen Bereich kann es
ein Indiz fiir eine gesunde Entwicklung sein, wenn jemand in neuer Umgebung
aufgeht, Krifte entwickelt und zu neuer Vitalitidt gelangt, die zu Entfaltung und
Wachstum fiihren.

Fazit

Nach dieser Gesamtbetrachtung stellt sich die Frage: Taugen diese Priifsteine
iiberhaupt fiir einen Unterscheidungsprozess in personlichen und geistlichen

18 Vgl. ebd.,
19 Ebd., 174.
20 Ebd., 178.

196



John Henry Newman

Fragen? Wie erwdhnt, misst Newman selbst Kriterien nicht den bedeutendsten
Platz auf der Suche nach existentieller Gewissheit bei. Auffdllig ist auch, dass
Newman selbst nach Vertiefung der eigenen Lebenserfahrung deren Bezeich-
nung in der zweiten Auflage (1878) von test meistens zu notion (Kennzeichen
bzw. ,Konzept”) dndert.?! Nach diesem Verstdndnis bilden sie Prinzipien, wel-
che in der Suche nach der eigenen Lebensgestalt die Selbsterkenntnis leiten und
unterstiitzen. Noch in seiner anglikanischen Zeit kam Newman mit den , Geist-
lichen Ubungen” des Ignatius von Loyola in Beriihrung. In der Apologia pro vita
sua (1865) hebt er im Riickblick besonders die Unmittelbarkeit des Menschen
zu Gott im Verlauf der Exerzitien hervor. Der Mensch bleibt letztlich ,solus
cum solo“??, in einer Art Einsamkeit der Entscheidung, die ihm auch Indizien
oder Kriterien nicht abnehmen kénnen. Eine Entscheidung im geistlichen Be-
reich setzt immer auch die Uberantwortung des eigenen Lebens an Gott voraus.
Dieses konkrete Leben bleibt aber letztlich komplex und vom menschlichen
Standpunkt aus nicht objektiv durchschaubar. Andererseits findet die einzelne
Person in der Frage nach den Umrissen des eigenen Daseins schon Sinngehalte
und Wachstumsperspektiven vor, welche sie in der eigenen Entwicklung erken-
nen und fir zukinftige Entscheidungsprozesse fruchtbar machen kann: ,Meine
einzige Aufgabe ist, zu ermitteln, was ich bin, um es in Gebrauch zu setzen. (...)
Mein erster Ungehorsam ist, unwillig zu sein iiber das, was ich bin, und einem
ehrgeizigen Streben zu fronen nach dem, was ich nicht sein kann; Misstrauen
gegen meine Krifte zu hegen, und den Wunsch zu haben, Gesetze auszuwech-
seln, die mit mir selbst identisch sind.“??

Hier beweist Newman trotz des begrenzten Rahmens seiner Betrachtung eine
gute Beobachtungsgabe und eine grofie Intuition. In diesem Sinne kann die Ent-
wicklungslehre des englischen Kardinals dazu anleiten, in der eigenen Freiheit
der Gabe Gottes zu begegnen und das zu entscheiden und zu unterscheiden, was
vielleicht am schwierigsten ist, namlich sich selbst.

21 Vgl. J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine. London 21878.

22 Vgl.]J. H. Newman, Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religivsen Uberzeugungen. Ubers. v. M.
Knoepfler. Mainz 1951, 229 f.

23 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre, 244 [s. Anm. 3].

197



