
1	 Eine Deutung von Newmans Entwicklung versucht I. Ker, Newman on Vatican II. Oxford 2014, 63 ff.

Peter Becker | Wien

geb. 1989, Mag. theol., Wissenschaftlicher 
Mitarbeiter und Doktorand im Fachbereich 
Theologie der Spiritualität der Universität Wien

peter.josef.becker@univie.ac.at

Lebenswandel als schöpferische Treue
Perspektiven der  Unterscheidung bei John Henry Newman

In Zeiten der Krise und unter dem Druck anstehender Entscheidungen stellt sich 
in der Theologie immer wieder die Frage nach der Gestalt einer authentischen 
Weiterentwicklung der Lehre bzw. danach, ob und welche Kriterien für die Be­
stimmung dieser Authentizität herangezogen werden können. Vielleicht das pro­
minenteste Beispiel solch einer Kriteriologie der Entwicklung bildet der Essay on 
the Development of Christian Doctrine John Henry Newmans (1801–1890). Theolo­
gie und Biographie Newmans sind auf besondere Weise verwoben, bildet dieses 
Werk doch die Zusammenfassung seines Nachdenkens über die Geltungsansprü­
che der anglikanischen und der römischen Kirche, welches schließlich in seiner 
Konversion zum Katholizismus mündete. Der Essay bildet somit die letzte Etap­
pe seines inneren Weges zu der Gewissheit, in der römischen Kirche die Kirche 
der ersten Jahrhunderte wiederzufinden. Das Werk endet abrupt mit den Worten 
des Nunc dimittis, in dem Newman sein Glück über das Finden dieser Gewissheit 
ausdrückt. 

So sehr der Weg Newmans zur katholischen Kirche ein persönlicher und kon­
textbezogener Vorgang bleibt, so bedeutsam bleibt doch die Thematik in unserer 
Gegenwart. Die Möglichkeiten der eigenen Lebensgestaltung sind vielfältig und 
individuell wie nie zuvor. Dies bedeutet einerseits eine große Freiheit und ande­
rerseits die Schwierigkeit, sich für eine Möglichkeit zu entscheiden und damit 
andere Alternativen auszuschließen. Die richtige Entscheidung verlangt deshalb 
eine gute Unterscheidung. Auch für Newman selbst entsprangen die Kriterien 
der Lehrentwicklung nicht abstrakter Reflexion, sondern sie waren eingebettet 
in seine persönliche Entwicklung.1 Es erscheint somit naheliegend, die von ihm 

Reflexion

190



2	 J. H. Newman, Betrachtungen und Gebete. München 1952, 43 f.
3	 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre. Durchgesehene Neuausgabe der Übersetzung 
	 v. T. Haecker. Mainz 1961, 245.
4	 Vgl. ebd., 243 f.

beschriebenen Merkmale auf ihre Verwendbarkeit in biographischen und geist­
lichen Unterscheidungsprozessen zu überprüfen und sie als Hilfsmittel zur Ent­
scheidungsfindung heranzuziehen.

Vorsehung und persönliche Freiheit

Die Lehre von der göttlichen Vorsehung nimmt in John H. Newmans Verständnis 
des Christentums einen zentralen Platz ein. Der Glaube an die Führung Gottes 
im eigenen Leben wird geradezu zum Merkmal der Lebendigkeit des Glaubens. 
Verbunden ist hiermit die Annahme, dass hinter jeder Existenz ein bestimmter 
Gedanke und ein Auftrag steht: „Gott hat mich erschaffen, dass ich ihm auf eine 
besondere Weise diene. Er hat ein bestimmtes Werk mir übertragen und keinem 
andern. Ich habe meine Aufgabe, meine Mission – und wenn ich sie in diesem 
Leben nie erfahre, im künftigen wird sie mir kund. Irgendwie bin ich zur Ausfüh­
rung seiner Pläne nötig.“2

Bemerkenswert ist aber, dass Newman den Verlauf des Lebens des einzelnen 
Menschen keineswegs als von vornherein determiniert betrachtet. Wenn er auf 
der einen Seite die Notwendigkeit betont, nach dem Willen Gottes für das eigene 
Leben zu fragen, so stehen neben diesen Ausführungen scheinbar ganz „existen­
tialistisch“ klingende Passagen: „Jeder von uns hat das Prärogativ, seine fragmen­
tarische und rudimentäre Natur zu vervollständigen und seine eigene Vollkom­
menheit zu entwickeln aus den lebendigen Elementen heraus, mit denen sein 
Geist das Dasein begann. Es ist seine Gabe, der Schöpfer seiner eigenen Zuläng­
lichkeit und in einem emphatischen Sinn selbstgeschaffen (self-made) zu sein.“3 

Für den Entscheidungsprozess des/der Einzelnen sind deshalb diese beiden 
Grundeinsichten wichtig: Jeder Mensch ist sich selbst gegeben und kann sich 
nicht zu etwas anderem machen als er ist.4 Mit dieser Gabe verbindet sich aber 
die Notwendigkeit und Verpflichtung, mit der Gnade Gottes etwas „aus seinem 
Leben zu machen“, es zu entwickeln und zu vervollkommnen. 

Vergangenheit und Zukunft sind im Denken Newmans keine sich widerspre­
chenden Größen. Die Betrachtung der Vergangenheit offenbart das Wirken der 
Vorsehung, sie wird zu einem Schlüssel für das Verständnis der eigenen Existenz 
und Geschichte, der dazu dienen kann, die Zukunft angemessen anzugehen. Ins­
besondere das Gedächtnis spielt dabei als Erkenntnisorgan eine entscheidende 
Rolle. Durch dieses realisiert der Mensch auch die Anwesenheit Gottes in seinem 
Leben. Newman beschreibt diesen Vorgang in seiner Predigt „Christus geoffen­
bart in der Erinnerung“ (1837): „Es mag einer, der zuversichtlich glaubt, Gott im 

191

John Henry Newman



5	 J. H. Newman, Pfarr- und Volkspredigten. Predigten. Gesamtausgabe. 4. Band. Stuttgart 1952, 292 f.
6	 Vgl. J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubenslehre. Durchgesehene Neuausgabe der Überset­

zung v. T. Haecker. Besorgt, kommentiert und mit ergänzenden Dokumenten versehen v. J. Artz. 
Mainz 1969, 41.

7	 Vgl. J. H. Newman, Zur Philosophie und Theologie des Glaubens. Oxforder Universitätspredigten. Mainz 
1964, 231 f.

8	 J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubenslehre, 41 [s. Anm. 6].

ganzen wohlgefällig zu dienen, auf sein vergangenes Leben zurückblicken, und 
er wird finden, wie entscheidend Augenblicke und Handlungen gewesen sind, 
die damals höchst belanglos zu sein schienen (…). Gottes Hand legt sich immer 
auf die Seinen, und Er führt sie vorwärts auf einem für sie unbekannten Wege. 
Das Äußerste, was sie tun können, ist: an das glauben, was sie jetzt nicht sehen 
können, später aber sehen werden, und im Glauben gemeinsam mit Gott hinar­
beiten auf das Ziel.“5

Auch wenn die Erinnerung manche Details einer Begebenheit zurücktreten 
lässt, so lässt sich aus der Entfernung ein Ereignis besser einschätzen und erst in 
seiner ganzen Bedeutsamkeit sehen. Verschiedene Lebensereignisse stellen sich 
aus späteren Perspektiven ganz anders dar, können vielleicht besser eingeordnet 
werden als in der Situation des Ereignisses selbst. Um diesen Zusammenhang 
zu illustrieren, zieht Newman das Bild eines Stromes heran, welcher im Quell­
bereich noch Segmente seines Bodens mit sich schleppt, aber im Verlauf zuneh­
mend klarer wird.6 

Auch die Kirche kennt in diesem Sinn einen gewissen Erkenntnisfortschritt. 
Newman identifiziert sie in einer seiner Oxforder Universitätspredigten mit der 
Mutter Jesu. Maria nimmt nach Lk 2,19 die Ereignisse in sich auf; sie betrachtet 
und entwickelt im Nachdenken die empfangene Wahrheit weiter.7Die Kontinui­
tät, welche hiermit angedeutet wird, ist nicht einfach eine sukzessive Abfolge, 
in der eine Etappe auf die nächste folgt. Das Nachdenken geht immer wieder an 
den Ursprung zurück und erneuert sich aus ihm. Ausgangspunkt der Reflexion 
bleibt aber der jeweilige geschichtlich-gewachsene Standpunkt. Die Suche nach 
Kontinuität ist also keine archäologische Rekonstruktion eines Urzustandes, son­
dern schöpferische Treue auf Zukunft hin. Entwicklung ist somit nicht nur Be­
gleiterscheinung, sie gehört zum Leben. „In einer höheren Welt ist es anders, 
aber hienieden heißt leben sich wandeln, und vollkommen sein heißt sich oft 
gewandelt haben.“8 Wandel geschieht und muss geschehen, nicht um eine Ent­
fremdung herbeizuführen, sondern um Identität zu gewährleisten.

Wiewohl Newman einen Erkenntnisfortschritt sieht und annimmt, so ver­
liert er aber nicht aus dem Blick, dass es Fehlentwicklungen geben kann. „Häre­
sie“, d.h. die Abweichung von der richtigen Erkenntnis, entwickelte sich nicht 
nur durch falsche Anpassung an äußere Umstände, sondern auch durch starres 
Festhalten an Begriffen, die Klärung und Entfaltung nicht zuließen. Newman 

Reflexion

192



9	 Vgl. ebd., 29, 73 [s. Anm. 6].
10	 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre, 246 [s. Anm. 3].
11	 So in der ersten Auflage des Essays (vgl. J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doc-

trine. London 1845).
12	 Vgl. J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubenslehre, 152 [s. Anm. 6].
13	 Vgl. J. Artz, Einführung in Newmans Essay, in: ebd., XII f.

wollte die Suche nach der wahren Kirche auf der objektiven Ebene und die Suche 
nach persönlicher Gewissheit dieser Wahrheit auf der subjektiven Ebene zusam­
mensehen. Er beschreibt das Finden dieser Gewissheit als komplexen, von unter­
schiedlichen geistigen Kräften beeinflussten Vorgang. Newman will sich dabei 
nicht nur auf rational eingrenzbare Kriterien verlassen. Da niemand eine Perspek­
tive außerhalb der eigenen Geschichte einnehmen kann, dienen diese eher als 
Mittel zur Reflexion und als Werkzeuge in der Entscheidungsfindung, sie sind un­
terstützende Indizien, um eine Konsistenz in der Entwicklung festzustellen.9

Die sieben Kriterien Newmans

Um die von Newman aufgestellte Kriteriologie besser einordnen zu können, muss 
sie auf dem Hintergrund seiner Glaubensphilosophie gelesen werden. Eine solche 
synthetische Beschreibung des Weges zu persönlicher Zustimmung und Entschei­
dung enthält sein Essay in Aid of a Grammar of Assent (1870). Gegenstand seiner 
Analyse ist hier die personale Gewissheit, d.h. die Realisierung einer Wahrheit 
unter Berücksichtigung des ganzen Menschen. Sein Anliegen ist dabei, die Glau­
bensbegründung sowohl vor dem Rationalismus als auch vor der Auflösung in 
bloße Gefühlsreligion zu schützen. Newman geht deshalb von einem Zusammen­
spiel rationaler und intuitiver Kräfte aus: das Gewissen, das Herz und speziell der 
sogenannte „Folgerungssinn“ (illative sense), in dem sich intuitive und intellektu­
elle Elemente verbinden. Der Fortschritt des Menschen ist deshalb „ein lebendi­
ges Wachsen, nicht ein Mechanismus; und seine Instrumente sind geistige Akte, 
nicht die Formeln und Kunstgriffe der Sprache“10. 

Auch in seiner Entwicklungslehre wird der Weg zur Gewissheit der Kontinui­
tät nicht als ein mechanisch-logischer Vorgang beschrieben. Die sieben Kriterien 
(tests11), die der englische Kardinal nennt, werden als Prüfsteine eingesetzt, um 
echte Entwicklungen von sogenannten Korruptionen, d.h. verfehlten Entwick­
lungen, zu unterscheiden.12

Die Aufzählung der Merkmale zeitlicher Identität beansprucht auch bei New­
man nicht, erschöpfend und vollständig zu sein. Die Kennzeichen werden viel­
mehr analog zu lebendig-organischen Entwicklungen betrachtet.13 Für die Ge­
samtbeurteilung einer Entwicklung ist deshalb nicht nur das Abhaken einzelner 
Kriterien entscheidend, sondern deren Konvergenz, ein gegenseitiges Bestärken 
und sich Stützen der einzelnen Argumente.

193

John Henry Newman



14	 J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubenslehre, 164 [s. Anm. 6].
15	 „Die Menschen werden persönlich, wenn die Logik zu Ende ist“ (J. H. Newman, Entwurf einer Zu-

stimmungslehre, 259 [s. Anm. 3]).

1. Erhaltung des Typus
Das erste Prinzip Newmans zeigt die Nähe zur biologischen Entwicklung. Wie im 
Keim die Grundkonstanten eines Wesens schon vorgezeichnet sind, so auch bei 
einer lebendigen Idee. Dabei kann das äußere Erscheinungsbild sehr stark variie­
ren. Der Baum hat äußerlich nur noch wenig gemein mit dem Samen und doch 
kann aus diesem Keim nichts anderes werden, als eben ein bestimmter Baum. 
Dies bedeutet, dass äußerlich große Veränderungen nicht auszuschließen sind. 

Bezogen auf das menschliche Leben ist dieses Kriterium für die/den Einzel­
ne(n) zunächst schwer anzuwenden. Wie soll sie/er die Idee der eigenen Existenz 
erkennen und erfassen? Oft werden bestimmte Merkmale der Persönlichkeit von 
anderen besser erkannt, als vom Individuum selbst. Vielleicht zeigt sich erst nach 
dem Tod eines Menschen, was der geistige Typus und die Idee seines Lebens war. 
Und doch lassen sich in der Rückschau auf eigene Lebensabschnitte Charakteris­
tika und Grundkonstanten des eigenen Lebens entziffern. Das erste Kriterium 
stellt damit die Frage nach der Treue zum Ursprung und der Kontinuität. 

2. Kontinuität der Prinzipien
Hierbei handelt es sich um eine inhaltliche Ergänzung des ersten Prüfsteins. New­
man geht davon aus, dass dem Denken des Menschen persönliche erste Prinzi­
pien zugrundeliegen, welche dieses formen und leiten. Ebenso gebe es „Grundli­
nien des Denkens und Tuns“14, welche im Rahmen einer Entwicklung konsistent 
bleiben. An anderer Stelle beobachtet Newman, dass in einer Diskussion die per­
sönlichen Prinzipien da zum Vorschein kommen, wo die rationalen Argumente 
ausgehen.15 Es ist die Frage nach der prägenden Kraft hinter verschiedenen Hal­
tungen und Entwicklungen. 

Dieses Kriterium verlangt somit eine gewisse Selbsterkenntnis und ein Hinter­
fragen eigener Wertvorstellungen. Welche sind die Grundprinzipien meines Den­
kens und Handelns und welche sind es nur vermeintlich? Trotz der Schwierigkeit, 
diese Prinzipien in der konkreten Argumentation und Lebenshaltung aufzudecken, 
lassen sich bestimmte Grundlinien ausmachen, besonders da, wo sie verletzt oder 
in Frage gestellt werden. Eine ergänzende Frage könnte deshalb sein: Wo zeigt sich 
Widerstand und woher kommt dieser?

3. Assimilationsvermögen
Bei der lebendigen Entwicklung einer Idee kann es geschehen, dass – wiederum 
analog zum natürlichen Wachstum – äußere und der Idee ursprünglich nicht zu­
gehörige Vorstellungen, Haltungen und Denkweisen integriert werden und so 
zum Wachstum beitragen. „Das Lebendige wächst dadurch, dass es in seine eige­

Reflexion

194



16	 J. H. Newman, Über die Entwicklung der Glaubenslehre, 165 [s. Anm. 6].
17	 Ebd., 169.

ne Substanz von außen Stoffe aufnimmt; und diese Absorption oder Assimilation 
ist vollendet, wenn die angeeigneten Stoffe schließlich zu ihm gehören und mit 
eingehen in seine Einheit.“16 

Dieser Prüfstein soll für eine Haltung sensibilisieren, die sowohl einer Abschot­
tung im Alten, aber auch einer einfachen Anpassung an das Neue entgegenwirkt. 
Die Assimilation erfordert deshalb die Unterscheidung ihres Materials. Nicht al­
les, was sich in der Umgebung einer Idee befindet, ist kompatibel und zur Fort­
entwicklung geeignet. Manches lässt sich vorteilhaft aufnehmen und führt zu 
Wachstum, anderes muss zurückgewiesen werden. 

Jeder kennt die Situation, in eine neue Umgebung samt neuem sozialen Um­
feld, oder an eine neue berufliche Stelle zu kommen. Hier besteht die Notwendig­
keit, sich Neues und Fremdes einzuverleiben, es zum eigenen Wachstum zu nut­
zen und doch nicht das eigene Selbstsein aufzugeben. Die Schwäche einer Idee 
und einer Persönlichkeit kann sich hier in zweifacher Weise zeigen, in einer rigi­
den Abgrenzung gegen alles Neue oder in einem einfachen Mitläufertum. Dieses 
Kriterium stellt somit die Frage nach der generellen Offenheit für Entwicklung, 
aber auch nach einem gesunden Selbstand. Gibt es die Bereitschaft, Neues anzu­
nehmen und zu reifen? Gibt es andererseits Vertrauen in die eigene Person?

4. Logische Folgerichtigkeit
Mit diesem Kriterium bringt Newman ein rationales Element ein. Logik meint 
in diesem Falle allerdings keine formelle oder mathematische Überprüfung ei­
ner Schlussfolgerung, sondern die innere Logik, das organische Wachsen eines 
bestimmten Gedankens, bis dieser explizit zu Tage tritt: „Logik ist die Organisa­
tion des Denkens und als solche eine Sicherheit für die Echtheit intellektueller 
Entwicklungen.“17 Dieses Kriterium hat keinen vorausschauenden Charakter, 
sondern funktioniert aufgrund der Eigenheit der impliziten Logik menschlichen 
Denkens und der Unvorhersehbarkeit ihrer Schlussfolgerungen ausschließlich 
im Rückblick. Bezüglich der persönlichen Entwicklung lädt dieser Prüfstein dazu 
ein, das eigene Leben als ein gewachsenes zu betrachten und dessen innere Logik 
nachzuverfolgen. Welche Erfahrungen und Einflüsse haben zu einer bestimmten 
Denkweise geführt? Welche Haltungen, Prägungen und Überzeugungen bauen 
aufeinander auf?

5. Vorwegnahme der eigenen Zukunft
Bestimmte Prinzipien, die von Anfang an einer Idee innewohnen, sind auch in 
späteren Stadien noch ablesbar. Diesen Grundsatz hatte Newman bereits mit den 
ersten beiden Kriterien beschrieben. Hier wird dieser Gedankengang weitergeführt. 
Newman sah in den Anfangszeiten der Kirche Ansätze späterer Entwicklungen 

195

John Henry Newman



18	 Vgl. ebd., 
19	 Ebd., 174.
20	 Ebd., 178.

vorgezeichnet. So bilden für den englischen Theologen das Prinzip der Offenheit 
der Materie für die Gnade und der Glaube an die Inkarnation einen Vorausblick 
auf die Praxis der Reliquienverehrung.18 Auch werden in den Biographien be­
rühmter Männer deren Kindheit und Jugend dahingehend untersucht, ob sich 
dort schon Zeichen späterer Neigungen ablesen lassen.19 Dieser Prüfstein richtet 
somit wieder den Blick in die Vergangenheit. Welche Interessen und Ereignisse 
haben die eigene Kindheit und Jugend geprägt?

6. Bewahrende Auswirkung auf die Vergangenheit
Eine Entwicklung kann nicht gesund sein, wenn sie ihrer eigenen Geschichte 
völlig widerspricht und quasi eine Selbstnegation darstellt. So führt Newman 
als weiteres „konservatives“ Prinzip die Bewahrung der eigenen Vergangenheit 
ein: „Eine echte Entwicklung kann man also beschreiben als eine solche, die die 
vorausgehenden Entwicklungen erhält und bewahrt, da sie in Wirklichkeit die­
ses Vorausgehende ist und noch etwas außer ihm: sie ist ein Zusatz, der das Ge­
dankensystem, von dem sie ausgeht, erläutert und nicht verdunkelt; bekräftigt 
und nicht korrigiert; und dies ist ihr Kennzeichen zum Unterschied von einer 
Korruption.“20

Eine authentische Entwicklung bildet somit eine positive Weiterführung des 
Früheren, sie ist ein Fortschreiten zum Besseren. Als Unterscheidungskriterium 
kann deshalb die Frage gelten: Lässt sich eine neue Etappe aus früheren Entwick­
lungen erklären und verstehen? Kann das Neue das Vorherige integrieren oder 
stellt es einen Bruch dar?

7. Fortdauernde Lebenskraft
Der letzte Prüfstein Newmans entspringt seiner Beobachtung, dass eine Entwick­
lung, so sie organisch verläuft, fruchtbar wird, an Lebendigkeit nicht abnimmt, 
sondern sogar an Kraft zunimmt. Demgegenüber bringen Häresien und Korrup­
tionen Unfruchtbarkeit mit sich und tragen, ähnlich einer Krankheit, die Ten­
denz zu ihrer eigenen Auflösung in sich. Auch im persönlichen Bereich kann es 
ein Indiz für eine gesunde Entwicklung sein, wenn jemand in neuer Umgebung 
aufgeht, Kräfte entwickelt und zu neuer Vitalität gelangt, die zu Entfaltung und 
Wachstum führen.

Fazit

Nach dieser Gesamtbetrachtung stellt sich die Frage: Taugen diese Prüfsteine 
überhaupt für einen Unterscheidungsprozess in persönlichen und geistlichen 

Reflexion

196



Fragen? Wie erwähnt, misst Newman selbst Kriterien nicht den bedeutendsten 
Platz auf der Suche nach existentieller Gewissheit bei. Auffällig ist auch, dass 
Newman selbst nach Vertiefung der eigenen Lebenserfahrung deren Bezeich­
nung in der zweiten Auflage (1878) von test meistens zu notion (Kennzeichen 
bzw. „Konzept“) ändert.21 Nach diesem Verständnis bilden sie Prinzipien, wel­
che in der Suche nach der eigenen Lebensgestalt die Selbsterkenntnis leiten und 
unterstützen. Noch in seiner anglikanischen Zeit kam Newman mit den „Geist­
lichen Übungen“ des Ignatius von Loyola in Berührung. In der Apologia pro vita 
sua (1865) hebt er im Rückblick besonders die Unmittelbarkeit des Menschen 
zu Gott im Verlauf der Exerzitien hervor. Der Mensch bleibt letztlich „solus 
cum solo“22, in einer Art Einsamkeit der Entscheidung, die ihm auch Indizien 
oder Kriterien nicht abnehmen können. Eine Entscheidung im geistlichen Be­
reich setzt immer auch die Überantwortung des eigenen Lebens an Gott voraus. 
Dieses konkrete Leben bleibt aber letztlich komplex und vom menschlichen 
Standpunkt aus nicht objektiv durchschaubar. Andererseits findet die einzelne 
Person in der Frage nach den Umrissen des eigenen Daseins schon Sinngehalte 
und Wachstumsperspektiven vor, welche sie in der eigenen Entwicklung erken­
nen und für zukünftige Entscheidungsprozesse fruchtbar machen kann: „Meine 
einzige Aufgabe ist, zu ermitteln, was ich bin, um es in Gebrauch zu setzen. (…) 
Mein erster Ungehorsam ist, unwillig zu sein über das, was ich bin, und einem 
ehrgeizigen Streben zu frönen nach dem, was ich nicht sein kann; Misstrauen 
gegen meine Kräfte zu hegen, und den Wunsch zu haben, Gesetze auszuwech­
seln, die mit mir selbst identisch sind.“23

Hier beweist Newman trotz des begrenzten Rahmens seiner Betrachtung eine 
gute Beobachtungsgabe und eine große Intuition. In diesem Sinne kann die Ent­
wicklungslehre des englischen Kardinals dazu anleiten, in der eigenen Freiheit 
der Gabe Gottes zu begegnen und das zu entscheiden und zu unterscheiden, was 
vielleicht am schwierigsten ist, nämlich sich selbst.

21	 Vgl. J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine. London 21878.
22	 Vgl. J. H. Newman, Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religiösen Überzeugungen. Übers. v. M. 

Knoepfler. Mainz 1951, 229 f.
23	 J. H. Newman, Entwurf einer Zustimmungslehre, 244 [s. Anm. 3].

197

John Henry Newman


