
Dominikus Kraschl OFM | Chur

geb. 1977, Priester, Dr. theol. habil., Dr. phil., 
Professor für Philosophie und Philosophie-
geschichte an der Theol. Hochschule Chur

dominikus.kraschl@thchur.ch

Zur Grammatik christlicher Erfahrung und 
Erkenntnis Gottes

Der christliche Glaube antwortet auf Gottes Selbstoffenbarung (Dei Verbum 1). 
Das Konzept der Selbstoffenbarung beinhaltet eine das Erkennen betreffende, 
d.h. epistemische Dimension: Der christliche Glaube ist seinem eigenen Selbst-
verständnis zufolge kein blinder, sondern ein sehender Glaube. Wenn Gott sich 
dem Menschen offenbart, dann gibt er sich ihm zu erkennen. Kurz: Selbstoffen-
barung impliziert Offenbarungserkenntnis. Für das Projekt der Glaubensverant-
wortung ergeben sich daraus einige ebenso fundamentale wie vertrackte Fragen: 
Worin besteht die Natur christlicher Offenbarungserkenntnis? Wie darf man sich 
ihre Funktionsweise vorstellen? Welches sind ihre Erfolgsbedingungen?

Der vorliegende Beitrag möchte diese Fragen einer Antwort näherbringen. Zu 
diesem Zweck entwickelt er zunächst ein Modell christlicher Gotteserfahrung 
und erläutert daraufhin dessen Bedeutung für die Gotteserkenntnis. Schließlich 
werden die Bedingungen einer erfolgreichen Ausübung der Praxis christlicher 
Erfahrung und Erkenntnis herausgearbeitet.1

Annäherungen an den Erfahrungsbezug christlichen Glaubens

Wie verhalten sich Glaube und Erfahrung zueinander? Ich plädiere dafür, den 
Erfahrungsbezug des christlichen Glaubens von seinem Bezugsgegenstand her 
zu erläutern: Gottes geschichtlicher Selbstoffenbarung im Lebenszeugnis Jesu 

1	 Vgl. D. Kraschl, Indirekte Gotteserfahrung. Ihre Natur und Bedeutung für die theologische Erkenntnislehre. 
Freiburg i. Br. 2017, woraus einige Textbausteine wort- oder sinngemäß für diesen Beitrag übernom-
men wurden.

Reflexion

198



von Nazaret, d.h. dem Ereigniszusammenhang seines Verkündens, Wirkens und 
Sterbens. Dieser Sachverhalt lässt sich thesenartig erläutern2:
a) Zwischen Offenbarungsgehalt und Offenbarungsgeschehen besteht ein Entspre-

chungsverhältnis: Der Gehalt der Offenbarung (Gott in seiner Zugewandtheit 
zum Menschen) erschließt sich im Geschehen von Offenbarung (Gottes Zu-
wendung im Lebenszeugnis Jesu). In der Offenbarung lassen sich materialer 
Gehalt (Bedeutung) und geschichtliche Gestalt (Geschehen) zwar unterschei-
den, nicht aber voneinander trennen.

b) Der Gehalt der Offenbarung ist nicht vorrangig eine abzählbare Summe ein-
zelner Glaubensaussagen, sondern Gott in seiner Weltzugewandtheit, seiner 
unendlichen Liebe zum endlichen Menschen. Die einzelnen Glaubensaussa
gen (wie Trinität, Inkarnation, Kirche etc.) erläutern und entfalten dieses 
Grundgeheimnis (reductio in unum mysterium). 

c) Der sich selbst offenbarende Gott ist kein direkter, sondern ein indirekter Ge
genstand menschlicher Erfahrung. Gott gibt sich in dem zu erfahren, was er 
nicht ist und ihn doch zu vermitteln vermag. Indirekte Erfahrungsweisen sind 
uns aus lebensweltlichen Zusammenhängen vertraut. So können etwa kör-
perliche Gesten, wie eine Umarmung oder ein Kuss, von ihnen verschiedene 
geistige Einstellungen ausdrücken und vermitteln. 

d) Als paradigmatische Vermittlungsgestalt von Gottes Zuwendung kommt (aus 
christlicher Perspektive) nur ein menschliches Lebenszeugnis in Betracht. 
Denn nur ein vernunftbegabtes, liebesfähiges Geschöpf ist in der Lage, Gottes 
unendliche Liebe personal zu vergegenwärtigen und letztgültig zu vermitteln. 

e) Das Lebenszeugnis Jesu von Nazaret ist das Realsymbol von Gottes Zugewandt-
heit. Als solches verweist es nicht nur auf Gottes unendliche Liebe zum Men-
schen, sondern vergegenwärtigt und vermittelt sie auch. Jesu Lebenszeugnis 
ist in einem paradigmatischen Sinn Realsymbol der Zugewandtheit Gottes, 
d.h. nicht in einem exklusiven, sondern in einem inklusiven Sinn.

f)	 Als Realsymbol zweiter Ordnung lässt sich die Gemeinschaft der Glaubenden, 
die Kirche, auffassen. Natur und Sendung der Kirche bestehen darin, Gottes 
Selbstzuwendung in Jesus Christus als Zeugengemeinschaft in Tat und Wort 
für die Welt zu vergegenwärtigen und zu vermitteln. Indem sie das tut, wird 
sie zum Sakrament des Heils in der Welt und für die Welt. Sie wird zum „Zei-
chen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit 
der ganzen Menschheit“ (Lumen Gentium 1). 

Soweit einige Annäherungen an den Erfahrungsbezug christlichen Glaubens. 
Auf ihrer Grundlage sei im Blick auf das zu entwickelnde Modell christlicher 

2	 Vgl. ausführlich ebd., 68–109.

199

Gotteserkenntnis



3	 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Symbols, in: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 4. Einsiedeln 1969, 
275–311, hier: 293.

4	 Vgl. H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Bd. I: Schau der Gestalt. Einsiedeln – 
	 Trier 31988, 174.
5	 T. Pröpper, Theologische Anthropologie. Bd. II. Freiburg i. Br. 2011, 1311.
6	 Eine gewisse Angriffsfläche der wegweisenden Ansätze Rahners, Balthasars und Pröppers besteht da-

rin, dass sie die Bedingungen der Wahrnehmbarkeit des Offenbarungsgehalts im Angesicht der Of-
fenbarungsgestalt nicht klar benennen können oder wollen; vgl. D. Kraschl, Analytische Philosophie 
im Dienst der Fundamentaltheologie. Bausteine und Anstöße für eine zukunftsfähige Glaubensrechenschaft. 
Würzburg 2015 (teilw. veröff. Habil.-Schrift), 46–57. 

Gotteserfahrung und -erkenntnis folgende These formuliert: Dem Lebenszeugnis 
Jesu von Nazaret kommt die expressive Qualität zu, Gottes liebende Zugewandt-
heit für den Menschen zu manifestieren. 

Annäherungen an ein Modell christlicher Gotteserfahrung

Die These klingt modern, ist es im Grunde aber nicht. Sie ist bereits im Neuen 
Testament, insbesondere im johanneischen und paulinischen Schrifttum, vorge-
zeichnet, wenn Jesus Christus als Bild des unsichtbaren Gottes (Kol 1,15) oder als 
Erscheinung der Menschenfreundlichkeit Gottes (Tit 3,4) bezeichnet wird. 

Karl Rahner (1904–1984) kommt das Verdienst zu, die im vorhergehenden 
Abschnitt herangezogene Kategorie des Realsymbols in der modernen Theologie 
etabliert zu haben. In seinem Beitrag zur Theologie des Symbols findet sich die 
programmatische Bemerkung, dass die Aufgabe der theologischen Erkenntnis-
lehre vorrangig darin bestehe, die johanneische Aussage „Wer mich sieht, sieht 
den Vater“ (vgl. Joh 14,9) auszulegen und zu entfalten.3 Hans Urs von Balthasar 
(1905–1988) kreist in seiner theologischen Ästhetik um einen ganz ähnlichen 
Gedanken: Für ihn zeigt sich Gottes überströmend-herrliche Liebe zum Men-
schen (Offenbarungsgehalt) im Leben und Sterben Jesu von Nazaret (Offenba
rungsgestalt). Gottes Liebe lasse sich nicht nur „glauben“, sondern auch „sehen“: 
sie leuchte an der Gestalt Jesu Christi auf und von ihr her ein.4 Ein drittes und 
letztes Beispiel: Thomas Pröpper (1941–2015) betont, dass der Liebeswille einer 
mit Freiheit begabten Person gegenüber einer anderen Person nur über entspre-
chende Ausdruckshandlungen erkennbar ist. Aus diesem Grund lasse sich Gottes 
unbedingt entschiedene Liebe zum Menschen nicht anders erkennen, „als auch 
sonst die unbedingte Intention einer Freiheit erkannt werden kann: nämlich 
immer nur als die Bedeutung des realen Geschehens, in dem sie ihren Ausdruck 
findet. Sie ist also niemals objektiv beweisbar, wohl aber wahrnehmbar.“5 

Die bisher angestellten Überlegungen ziehen folgende Anschlussfrage nach 
sich: Wie lässt es sich genauerhin denken, dass Gott seine Zugewandtheit im Le
benszeugnis Jesu erfahr- und erkennbar gemacht hat? Lässt sich, etwas anders 
formuliert, so etwas wie ein Modell christlicher Gotteserfahrung und -erkenntnis 
entwickeln?6

Reflexion

200



Im Blick auf das Verständnis dieses Zusammenhangs möchte ich einen neuen 
Vorschlag unterbreiten.7 Dabei bezeichne ich die expressive Qualität eines Le-
benszeugnisses, Gottes liebende Zugewandtheit zu manifestieren, als Manifesta-
tions-Eigenschaft (kurz: M-Eigenschaft). Zwei miteinander zusammenhängende 
Anschlussfragen stellen sich: 
1) Worin besteht die Natur von M-Eigenschaften?  
	 Was ihre Natur betrifft, lassen sich M-Eigenschaften als höherstufige Eigen-

schaften begreifen, die sich aus dem zugleich-Gegebensein folgender Sach-
verhalte ergeben: a) Gott steht zum Menschen in einer Beziehung liebender 
Zugewandtheit, b) Gott will diese Zugewandtheit nicht zuletzt durch Men-
schen vermitteln, c) ein menschliches Lebenszeugnis lässt sich (erstmalig) 
als prinzipiell nicht mehr überbietbares Realsymbol von Gottes liebender Zu
gewandtheit erfahren und erfassen. Das Vorliegen dieser drei Momente be-
dingt das Vorliegen dessen, was ich als M-Eigenschaft bezeichne, die Gottes 
Zugewandtheit durch einen Menschen für Menschen vergegenwärtigt. Fasst 
man M-Eigenschaften in diesem Sinn als höherstufige Eigenschaften auf, lässt 
sich nicht mehr einwenden, es handle sich um seltsame oder gar obskure Ei-
genschaften. 

2) Wie lässt sich die Wirkweise von M-Eigenschaften verstehen?
	 Was ihre Wirkweise betrifft, fasse ich M-Eigenschaften als kausale Vermögen 

auf, die unter bestimmten Bedingungen bestimmte Wirkungen auf Subjekte 
ausüben. Als solche lassen sie sich mit sekundären (d.h. subjektbezogenen) 
Eigenschaften wie Farben oder Werten vergleichen.8

Die Natur von Farben lässt sich geradezu über ihre Wirkung auf Menschen be
stimmen: Mit dem Ausdruck „rot“ bezeichnen wir sowohl eine objektive Be-
schaffenheit von Dingen (d.h. ihr Rotsein) als auch eine Weise, wie wir Dinge 
erleben (d.h. die Rotempfindung, die sie in uns auslösen). Nun trifft zwar nicht 
zu, „dass genau jene Dinge rot sind, die rot aussehen, denn bei ungünstigen Be-
leuchtungsverhältnissen können wir uns bzgl. der Farbe täuschen und ein Ding 
kann natürlich auch dann rot sein, wenn es keiner sieht. Es gilt aber analytisch, 
dass die Dinge, die wir als rot empfinden, in der Regel auch rot sind, und dass 
wir rote Dinge bei ihrer Betrachtung in der Regel auch als rot empfinden, denn 
die objektive Eigenschaft, rot zu sein, wird von unseren Farbempfindungen her 
konstruiert.“9

7	 Vgl. D. Kraschl, Indirekte Gotteserfahrung, 68–119. [s. Anm. 1]
8	 Für eine ausführliche Verteidigung der These, dass Werte sich als (quasi-)sekundäre Eigenschaften 

auffassen lassen, vgl. F. v. Kutschera, Wert und Wirklichkeit. Paderborn 2010.
9	 Ebd., 114 f.

201

Gotteserkenntnis



10	 Ebd., 22.

Im Gegensatz zu Farben lässt sich die Natur von Werteigenschaften nicht allein 
über ihre Wirkung auf Subjekte bestimmen. Das schließt nicht aus, dass das kau
sale Vermögen von Wert-Eigenschaften analog zu dem von Farben bestimmt wer-
den kann. Die Wirkung von objektiven Werten auf menschliche Subjekte besteht 
dementsprechend darin, in der Regel als erstrebenswert und damit als wertvoll 
empfunden zu werden. Beispielsweise wird der medizinische Wert des Wurzelsaf
tes einer Pflanze dadurch erkannt, dass ein Kranker einmal die Erfahrung ihrer 
Heilkraft macht. Auch der Wert von Charaktereigenschaften wie Wahrhaftigkeit 
und Vertrauenswürdigkeit erschließt sich in gelingenden Beziehungen mit wahr-
haftigen und vertrauenswürdigen Menschen. Der Wert eines Dings geht einem 
für gewöhnlich erst in der Begegnung mit ihm auf. In solchen Erfahrungen wird 
sowohl etwas über unsere Interessen als auch über die erfahrene Wirklichkeit 
offenbar. 

Erlebnismäßig steht bei der Erfahrung objektiver Werte freilich der Gegen-
standsbezug im Vordergrund. Die Erfahrung eines objektiven Werts stellt sich da
bei „als Erkenntnis des Gegenstands dar. Sie beinhaltet nicht, dass ich ihn gut 
finde, sondern dass er gut ist. Die Werteigenschaft kommt ihm nicht von mir her 
zu, sondern sie gehört zur gleichen Realität wie der Gegenstand selbst. Dieses 
Merkmal drücken wir damit aus, dass wir sagen, es handle sich um einen objek-
tiven Wert.“10 

Die expressiven Qualitäten des Lebenszeugnisses Jesu lassen sich auf dieser Li
nie ebenfalls als komplexe kausale Vermögen (Dispositionen) begreifen, die unter 
günstigen Umständen ein bestimmtes Erleben auslösen: 
a) Das Lebenszeugnis Jesu (in seiner kirchlichen Vermittlung) fungiert als Träger 

des kausalen Vermögens;
b) die Menschen, die diesem Lebenszeugnis begegnen und von ihm berührt wer-

den, repräsentieren die Gegenüber, auf die das kausale Vermögen eine Wir-
kung ausübt; 

c) die persönliche Begegnung und Auseinandersetzung mit dem Lebenszeugnis 
Jesu (in seiner kirchlichen Vermittlung) fungiert als Stimulus; 

d) der unter günstigen Umständen entsprechende M-Erlebnisse auslöst.

Der Erlebnisgehalt von M-Erfahrungen lässt sich im Kern so charakterisieren: In 
der personalen Begegnung und existenziellen Auseinandersetzung mit dem Le-
benszeugnis Jesu drängt sich einer Person der Eindruck auf, von Gott unbedingt 
anerkannt und bejaht zu sein. Die Intensität des Eindrucks mag kaum merklich 
sein, sie kann aber auch überwältigend und zutiefst erschütternd sein. Darüber 
hinaus kann das Erleben verschieden akzentuiert sein: etwa als Erfahrung unver
dienter Barmherzigkeit, bedingungsloser Vergebung oder erwählender Liebe. 

Reflexion

202



11	 Vgl. dazu D. Kraschl, Indirekte Gotteserfahrung, 120–214 [s. Anm. 1].

Der Erlebnisgehalt von M-Erfahrungen besitzt schließlich den Charakter des An
spruchs und der Beanspruchung. Wer eine M-Erfahrung macht, weiß sich in sei
ner tiefsten Sehnsucht nach Zuwendung, Anerkennung und Geborgenheit ange-
sprochen. Diese Erfahrung kann emotional gesehen vom Erleben einer bislang 
ungekannten Geborgenheit und vertrauensvollen Zuversicht begleitet werden; 
zugleich weiß sich die Person beansprucht, ihr Leben im Licht dieser Erfahrung 
zu deuten und zu gestalten.

Aus historischer Perspektive lässt sich sagen, dass die Erfahrungen, die die 
Jünger mit Jesus gemacht hatten, sie veranlassten, im Kern ihrer Weltanschauung 
eine weitreichende Umstellung vorzunehmen: In der frühen Kirche bilden nicht 
mehr Tora (und Propheten) die maßgebliche Manifestationsgestalt von Gottes 
Heilswillen, sondern das Lebenszeugnis Jesu, in dem sich Gottes Heilswille ver-
dichtet und alle bisherige Erfahrung in einem neuen Licht erscheint. Die Christo-
logien des Neuen Testaments bringen diese Bewegung zum Ausdruck. Sie können 
als unterschiedliche Ausdrucksweisen des Sachverhalts verstanden werden, dass 
Jesu Gestalt und Geschick als realsymbolische Manifestation von Gottes Zuge-
wandtheit (im Logos) erfahren und gedeutet wurde. Mit dem christologischen 
Dogma der ersten ökumenischen Konzile wurde schließlich eine Grammatik 
formuliert, die einen verlässlichen Rahmen für die Auslegung der christlichen 
Grunderfahrung absteckte.

Die durch die Erfahrung mit Jesus angestoßene Modifikation der Weltanschau
ung der Jünger führte zugleich zu einer neuen Sicht der Glaubenspraxis. Sie grün-
det in der radikalen Betonung der Einheit von Gottes- und Menschenliebe und 
hat Folgen für das Verhältnis des Menschen zu Gott. Zum einen gilt: Wie Gottes 
Zugewandtheit durch den Menschen Jesus erfahrbar wurde, so wird die Zuwen-
dung zum Mitmenschen nun zur Voraussetzung für die Erfahrbarkeit von Gottes 
Zugewandtheit: „Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch 
geliebt habe, so sollt auch ihr einander lieben. Daran werden alle erkennen, dass 
ihr meine Jünger seid: wenn ihr einander liebt“ (Joh 13,34 f.). Zum anderen gilt: 
Niemand kann Gott wahrhaft erkennen und lieben, wenn er nicht auch seine 
Mitmenschen liebt. Wer seine Mitmenschen wahrhaft liebt, liebt zugleich Gott: 
„[D]ie Liebe ist aus Gott und jeder, der liebt, stammt von Gott und erkennt Gott. 
Wer nicht liebt, hat Gott nicht erkannt; denn Gott ist die Liebe“ (1 Joh 4,7 f.).

Von der Gotteserfahrung zur Gotteserkenntnis

Nachdem im vorausgehenden Abschnitt ein Modell christlicher Gotteserfahrung 
konturiert wurde, soll nun dessen Bedeutung für die theologische Erkenntnisleh
re thematisiert werden.11 Der Begriff der Erkenntnis bezeichnet eine Relation zwi

203

Gotteserkenntnis



12	 In diesem Fall muss Robert nicht in der Lage sein, seine zutreffende Überzeugung durch Rechtfer-
tigungsgründe stützen zu können; es genügt vielmehr, dass sie sich einem, mit hoher Wahrschein-
lichkeit zutreffende Überzeugungen führenden Prozess der Überzeugungsbildung verdankt.

schen Personen und Sachverhalten: Wenn eine Person P erkennt, dass ein Sach
verhalt S besteht, dann impliziert das, dass P die zutreffende Überzeugung 
besitzt, dass S besteht. Da sich zutreffende Überzeugungen erkenntnistheore-
tischem Zufall verdanken können, wie im Fall glücklichen Ratens, muss min-
destens eine weitere Bedingung hinzukommen, damit Erkenntnis vorliegt. In 
der zeitgenössischen Erkenntnistheorie werden vor allem zwei Bedingungen 
diskutiert: 
i)	 das Haben von Rechtfertigungsgründen, die eine zutreffende Überzeugung stüt-

zen und der erkennenden Person durch Nachdenken zugänglich sind. Ein 
Beispiel: Robert erkennt, dass Rauchen schädlich ist, wenn er eine entspre-
chende Überzeugung besitzt und sie auf Nachfrage hin etwa dadurch recht-
fertigen kann, dass der inhalierte Tabak die Lunge schädigende Teerpartikel 
enthält. 

ii) Verlässliche Verfahren der Überzeugungsbildung, derer sich eine Person bedient, 
ohne dass ihr deren epistemische Verlässlichkeit durch Nachdenken zugäng
lich sein muss. Ein Beispiel: Robert erkennt, dass Rauchen schädlich ist, wenn 
er eine entsprechende Überzeugung bildet, wobei er die Meinung eines Ge-
sundheitsexperten übernimmt.12 

Im Folgenden konzentriere ich mich darauf, die Praxis der christlichen Gottes-
erkenntnis im Sinn von ii) als verlässliche Erkenntnispraxis zu erläutern. Dabei 
lässt sich folgendes Grundschema geltend machen: Eine Person erfährt und er
kennt, dass Gott ihr liebend zugewandt ist, wenn a) es der Fall ist, dass Gott der 
Person liebend zugewandt ist, b) die Person angesichts eigener oder fremder in
direkter Gotteserfahrungen urteilt, dass Gott ihr liebend zugewandt ist, c) ihr 
Urteil durch einen verlässlichen Prozess der Überzeugungsbildung hervorge-
bracht wurde.

Was darf man sich in diesem Fall unter einem verlässlichen Erkenntnispro
zess vorstellen? Bedarf es dazu eines speziellen Organs im Sinne eines Gottes
sinns (sensus divinitatis)? Das kommt darauf an, was darunter konkret verstan
den wird. Ich möchte vorschlagen, darunter ein komplexes Vermögen höherer 
Ordnung zu verstehen, das sich aus dem Zusammenspiel grundlegenderer Er
kenntnisvermögen ergibt (wie z.B. Sinneswahrnehmung, logische und begriff-
liche Analyse, Hypothesenbildung und -prüfung, Introspektion, Empathie, 
Werterfahrung etc.). 

Das komplexe Vermögen der Gotteserfahrung und -erkenntnis ist nicht oder 
allenfalls der Anlage nach angeboren. Seiner erfolgreichen Ausübung gehen in 
der Regel vielfältige Lernerfahrungen sowie eine gelungene Sozialisation in die 

Reflexion

204



13	 Der Glaubenssinn des Gottesvolkes (sensus fidelium) lässt sich im Licht der angestellten Überle-
gungen als kollektives Vermögen der Glaubensgemeinschaft verstehen, Gottes geschichtliche 
Selbsterschließung erfahrend zu vernehmen und authentisch zu deuten. Vgl. Lumen Gentium Nr. 12.

14	 Bei der verstehenden Einordnung der christlichen Grunderfahrung haben religiöse Erwartungen 
und Vorstellungen Israels eine zentrale Rolle gespielt. Angesichts der Transzendenz Gottes war für 
Israel ein direktes Eintreten Gottes in Welt und Geschichte, im Gegensatz zum Mythos, ausge-
schlossen. Gottes Handeln wurde deshalb zunehmend über Heilsmittlergestalten konzeptualisiert, 
die Gott nahestehen, ohne mit ihm identifiziert werden zu können. Die Erfahrungen der Jünger 
mit Jesus waren offenbar derart überwältigend, dass sie ihn als Überbietung und Erfüllung aller bis-
lang vorangegangenen Mittlergestalten erfuhren und deuteten.

christliche Lebensform voraus. Erläutert man die christliche Praxis der Gotteser-
fahrung und -erkenntnis als sozial etablierte Praxis, erweist sie sich (wenigstens 
in ihrer Vollform) als eingebettet in die kirchlichen Grundvollzüge der Martyria, 
Leiturgia, Diakonia und Koinonia: 
–	 Ausgehend von diesen Grundvollzügen Gottes wird Zuwendung zunächst 

und vor allem in der Begegnung mit anderen Menschen erfahren, deren Le-
ben und Wirken entschieden vom Lebenszeugnis Jesu geprägt ist. 

–	 Der Glaube, den die Begegnung mit diesen Menschen weckt, wird durch die 
Feier der Eucharistie genährt und vertieft. In ihr wird die Ursprungs- und Er-
schließungserfahrung von Gottes Zugewandtheit sakramental vergegenwärti-
gt. Diese Praxis setzt sich in verschiedenen Formen des Gebets, der Meditati-
on und der Katechese fort.

–	 Im Sakrament der Versöhnung sowie in Ausdruckshandlungen bedingungsloser 
Vergebung um Gottes Willen wird dieselbe Zuwendung in den Gestalten der 
Vergebung und der Barmherzigkeit zur Erfahrung gebracht.

–	 Zu den Grundvollzügen der kirchlichen Erfahrungspraxis gehört aber auch 
und vor allem das christliche Liebeszeugnis, etwa in Form gelebter Diakonie 
oder eines christlichen Standes (wie der sakramentalen Ehe oder des gottge-
weihten Lebens). 

Alle genannten kirchlichen Vollzüge tragen auf ihre Art und Weise zur realsym-
bolischen Vergegenwärtigung und mit ihr zur Erfahrbarkeit von Gottes huldvol
ler Zugewandtheit bei. Sie konstituieren gemeinsam die christliche Praxis der 
Gotteserfahrung und -erkenntnis.13 Für die christliche Erkenntnispraxis spielen 
darüber hinaus zwei weitere Momente eine nicht unerhebliche Rolle: 
i)	 Zum einen das Vermögen, rational akzeptable theistische Überzeugungen zu bil-

den – etwa mithilfe philosophischer Argumente für Gottes Existenz und Ef-
fektivität. Die Bedeutung solcher Argumente darf nicht unterschätzt werden; 
vor allem wenn man davon ausgeht, dass die Erfahrungen mit Jesus und sei-
nem Lebenszeugnis den Gottesglauben nicht eigentlich begründen, sondern 
voraussetzen, bestätigen und vertiefen.14 

ii) Zur christlichen Erkenntnispraxis gehört andererseits der (epistemische) Zeug-
nisglaube. Dieser ist für viele Formen der menschlichen Wissensvermittlung 

205

Gotteserkenntnis



von zentraler Bedeutung. Seine Struktur lässt sich folgendermaßen darstellen: 
Eine Person A erkennt, dass ein Sachverhalt S besteht (z.B. es regnet), weil sie 
Person B, welche verlässlich bezeugt, dass S (es regnet) besteht, glaubt, dass S 
(es regnet) besteht. 

Der so verstandene Zeugnisglaube impliziert, dass es verlässliche Zeug(inn)en er-
ster Hand gibt, die einen bezeugten Sachverhalt aus eigener Einsicht oder Erfah-
rung kennen. Der epistemische Zeugnisglaube ist auch für die christliche Praxis 
der Gotteserkenntnis in hohem Maße bedeutsam. Mit seiner Hilfe lässt sich erläu-
tern, warum es in vielen Fällen genügt, dass sich Glaubende bei der Ausbildung 
entsprechender M-Überzeugungen auf glaubwürdig bezeugte M-Erfahrungen stüt
zen, nicht aber selbst solche Erfahrungen gemacht haben müssen. Dieser Zusam-
menhang spielt nicht zuletzt im Rahmen der Weitergabe des christlichen Glau-
bens von Eltern an ihre Kinder eine wichtige Rolle. 

 M-Erfahrungen werden nicht nur direkt von Mensch zu Mensch bezeugt. 
Auch die Hl. Schrift sowie die kirchliche Überlieferung spielen in diesem Vermit
tlungsprozess eine zentrale Rolle. Weil und sofern Schrift und Überlieferung von 
der Glaubensgemeinschaft als authentische Bezeugungsgestalten von Gottes ge
schichtlicher Selbstoffenbarung anerkannt werden, fungieren sie sogar als Quelle 
und Richtmaß heutiger Gotteserfahrung und -erkenntnis. Genau besehen handelt 
es sich freilich nicht um primäre, sondern um sekundäre Bezeugungsgestalten. Sie 
treten im Vollzug der Glaubenserkenntnis nicht an die Stelle von M-Ereignissen 
und den von ihnen ausgelösten M-Erfahrungen, sondern wollen diese authen-
tisch bezeugen und auslegen. Gerade so tragen sie zur verlässlichen Ausbildung 
von M-Überzeugungen bei und ermöglichen neue M-Erfahrungen.

Bedingungen christlicher Erfahrungs- und Erkenntnispraxis

Die bisherigen Überlegungen beabsichtigten zu erläutern, inwiefern Gottes durch 
Christus und die Kirche vermittelte Selbstoffenbarung auf der Seite des Menschen 
eine genuine Praxis der Gotteserfahrung und -erkenntnis entspricht. Die erfolg-
reiche Ausübung dieser Praxis ist an eine Reihe von Bedingungen geknüpft, die 
abschließend benannt werden sollen: 
-	 Hintergrundüberzeugungen: Eine kompetente Ausübung der christlichen Praxis 

der Gotteserkenntnis setzt voraus, dass eine Person über entsprechende Hin-
tergrundüberzeugungen, etwa in Form eines theistischen Weltbilds, verfügt. 
Aus kerygmatisch-katechetischer Sicht steht die Kirche diesbezüglich heute vor 
der Herausforderung, für diese vielfach nicht mehr vorhandenen Hintergrund
überzeugungen zu argumentieren.

-	 Begegnung mit dem Lebenszeugnis Jesu: Christliche Gotteserkenntnis schließt eine 
persönliche Auseinandersetzung mit dem Lebenszeugnis Jesu ein. Diese Ausei-

Reflexion

206



nandersetzung darf nicht nur intellektueller, sondern muss existentieller Na-
tur sein. Sie muss von der Bereitschaft getragen sein, sich von diesem Lebens-
zeugnis ganzheitlich, d.h. auf intellektueller, willentlicher und emotionaler 
Ebene, ansprechen zu lassen.

–	 Begegnung mit der Zeugengemeinschaft: Christliche Gotteserkenntnis vollzieht 
sich vermittelt durch das Lebenszeugnis derer, die Jesu Lebenszeugnis zum 
Maßstab ihres Lebens machen und so repräsentative Beispiele der Ausübung 
dieser Praxis darstellen. Auch hier bedarf es der inneren Bereitschaft, sich 
vom Zeugnis der Glaubensgemeinschaft intellektuell und existenziell anspre-
chen zu lassen.

–	 Sachkompetenz und Urteilsfähigkeit: Christliche Gotteserkenntnis setzt voraus, 
dass eine Person über die nötige Sachkenntnis und Urteilsfähigkeit im Hin-
blick auf religiöse und nicht-religiöse Tatsachen und Zusammenhänge ver-
fügt. Nur so ist eine adäquate Einschätzung der christlichen Erkenntnispraxis 
möglich.

–	 Lebenserfahrung: Christliche Gotteserkenntnis erfordert im Normalfall hin-
reichende Lebenserfahrung. Dazu gehören etwa Erfahrungen von Erfolg und 
Misserfolg sowie ein realistisches Bild der Leid-, Schuld- und Todesverfallen-
heit menschlicher Existenz, aber auch Erfahrungen mitmenschlicher Zuwen-
dung und Anerkennung.

–	 Partizipation an einer Lebensform: Eine kompetente Ausübung der Praxis der 
Gotteserkenntnis ist in eine von aufrichtiger gegenseitiger Zuwendung und 
Anerkennung geprägte Lebensform eingebettet, die von einer Einzelperson 
(oder auch von einer heranwachsenden Generation) erlernt und eingeübt 
werden muss. Der Umstand, dass diese Lebensform in säkularen Gesellschaf-
ten eher die Ausnahme als die Regel ist, gehört zu den Herausforderungen 
heutiger Glaubensweitergabe.

–	 Moralische Integrität: Eine kompetente Ausübung der christlichen Praxis der 
Gotteserkenntnis setzt eine Grundhaltung moralischer Aufrichtigkeit voraus. 
Eine solche Person wird offenbar eher disponiert sein, sich im Denken und 
Handeln an M-Erfahrungen zu orientieren, als eine Person mit starken unge-
ordneten Neigungen, die mit der Forderung der Nächsten- und Gottesliebe in 
Konflikt stehen.

Die durchaus anspruchsvollen Bedingungen christlicher Gotteserkenntnis ma-
chen verständlich, warum ihre universale Verbreitung nicht zu erwarten ist. Ver-
gleichbares gilt übrigens auch für andere voraussetzungsvolle Erfahrungs- und 
Erkenntnispraxen (etwa moralischer, politischer oder metaphysischer Form), die 
ebenfalls mit hartnäckigen Meinungsverschiedenheiten einhergehen.

207

Gotteserkenntnis



Rückblickender Ausblick

Der christliche Glaube ist seinem Selbstverständnis zufolge kein blinder, son-
dern ein sehender Glaube, der authentische Gotteserkenntnis miteinschließt. 
Nun gilt aber: Wer Erkenntnis für sich beansprucht, der sollte wenigstens an
satzweise darlegen können, auf welchem Weg er sie erlangt hat. Darin besteht 
eine nicht zu unterschätzende Herausforderung für das Projekt christlicher 
Glaubensverantwortung. Sie wurde in diesem Beitrag aufgegriffen, indem zu-
nächst ein Modell christlicher Gotteserfahrung entwickelt wurde. Daraufhin 
wurde dessen Bedeutung für die Gotteserkenntnis erläutert und schließlich zen-
trale Bedingungen für die kompetente Ausübung der christlichen Erkenntnis
praxis benannt. 

Das regelgeleitete Bemühen, die erläuterten Bedingungen christlicher Got-
teserkenntnis im persönlichen und gemeinschaftlichen Glaubensleben so gut 
wie möglich zu verwirklichen, markiert einen Übergang von theologischer Er-
kenntnislehre hin zu gelebter Spiritualität. Die Bedingungen christlicher Gottes
erkenntnis können dabei auch als Kriterien für die Unterscheidung der Geister 
dienen. Sie befähigen dazu, begründet zwischen vermeintlicher und wirklicher 
sowie zwischen anfänglicher und vertiefter Gotteserkenntnis zu unterscheiden. 
Ein solcher Unterscheidungsprozess verlangt in vielen Fällen ein gerütteltes Maß 
an theologischer und geistlicher Kompetenz. Im Hinblick auf den Glaubensvoll-
zug gehen theologische Erkenntnislehre und christliche Spiritualität Hand in 
Hand. Sie sind wohl zu unterscheiden, nicht aber voneinander zu trennen. 

Reflexion

208


