Lektiire

Michel de Certeau | Paris

1925-1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Jean-Joseph Surin'

Jean-Joseph Surin' wurde 1600 in Bordeaux geboren. 1616 trat er in die Gesell-
schaft Jesu ein; am Ende seiner Ausbildungszeit traf er auf Pére Louis Lallemant,
den er mit anderen als Lehrer hatte. Er war von schwacher Gesundheit. Zunichst
wurde er nach Marennes in die Gegend von Saintonge geschickt, dann 1634 als
Exorzist nach Loudun. In einer Atmosphdre nervoser Anspannung wurde er durch
auflerordentlichen Stress so sehr ausgelaugt, dass er sich eine geistige Erkrankung
zuzog, die er dem Teufel zuordnete. Diese Besessenheit vom Teufel und die damit
verbundene Niedergeschlagenheit lasteten beinahe 20 Jahre auf ihm, ehe er von
diesem Ubel befreit wurde. Die Jahre gingen mit auerordentlichen Gnaden ein-
her. Gegen Ende dieser Zeit begann er die Werke zu schreiben, die ihn zu einem
der bekanntesten geistlichen Schriftsteller Frankreichs machten.

Surin hat beachtlich viel geschrieben, doch der grofite Teil wartet noch auf
eine sorgfiltige Herausgabe.? Eine herausragende Klarheit kennzeichnet alle sei-

1 Erschienen in: The Month 24,6 (1960), 340-353. Aus dem Englischen tibersetzt von Andreas
Falkner SJ. Der zweite Teil erscheint in GuL 3|2019. Anm. d. Ubers.: Michel de Certeaus Wunsch,
das Puzzle des tiefgriindigen und in alle Winde verstreuten Werkes des Jesuiten Jean-Joseph Surin
(1600-1665) zur Sprache zu bringen, traf auf die Absicht der franzosischen Jesuiten um die Zeit des
Zweiten Vatikanischen Konzils, ,die grundlegenden Werke ignatianischer Spiritualitdt herauszuge-
ben“. Jean-Joseph Surin, der in den Augen Henri Brémonds ,der grofite Mystiker der franzodsischen
Gesellschaft Jesu” ist, durfte in dieser Reihe nicht fehlen. — Ob Michel de Certeau ahnte, dass J. J.
Surin zur Bauhiitte seines Lebens wiirde? Dieser wird in zahlreichen Féllen zum Dreh- und Angel-
punkt vielféltiger Formen von Untersuchungen. In J. J. Surin sieht Certeau sein Double, das ihn bis
zum letzten Atemzug begleitet. Vgl. . Dosse, Michel de Certeau. Le marcheur blessé. Ed. La Decou-
verte. Paris 2002,112 f. Eine franzosische Version des Artikels ist mir nicht begegnet.

2 Abgesehen von den ersten beiden Banden seiner Briefe (Lettres, ed. 1926 u. 1928), Fondements (ed.
1930), Questions sur I’Amour (ed. 1930) und Poésies (ed. 1957) werden die folgenden Werke nach
dlteren Ausgaben oder nach Manuskripten zitiert: Guide Spirituelle, La Science Experimentale, Le
Triomphe de I’Amour, Les Dialogues, Le Catéchisme spirituel und die noch ausstindigen Briefe (die in
Correspondence de Jean-Joseph Surin. Desclée de Brouwer — Paris 1966 von Michel de Certeau ediert
wurden — Anm. d. Ubers.).

210



Jean-Joseph Surin

ne Schriften. Genau genommen ist es keine Einsicht psychologischer Ordnung
noch die Frucht tiefschiirfender Studien, im Wesen handelt es sich um ein Ver-
stdndnis, das aus Erfahrung kommt, eine unbeirrbare Kenntnis von dem, was
wahr und was falsch ist. Die Genauigkeit von Surins Diagnose geht einher mit
einer klaren, absoluten und leidenschaftlichen Entscheidung fiir Gott, was ihn
befdhigt, in all den Umstdnden des taglichen Lebens zwischen den Hilfen und
den Hindernissen zur Liebe zu unterscheiden und zu erfassen, was von und
was nicht von Gott ist. Herz und Hand sind gelenkt und geleitet von derselben
einzigartigen Zielgerichtetheit. Surins Denken funkelt und strahlt gleich einem
Diamanten. Seine Liebe ist mdchtig: sie ist die Seele seiner Klarheit.

Surin entwickelt kein theologisches System und hat auch nicht versucht, ir-
gendeine abstrakte Beschreibung von inneren Zustdnden der Seele zu geben. Er
hielt sich an die Wiedergabe von Fakten und auf diese Weise versuchte er, ein
Erfahrungswissen des geistlichen Lebens zu bieten. Sein Ziel war es, in der Ab-
folge der Phanomene logische Strukturen aufzuzeigen, die von der Seele erfah-
ren werden und die Entwicklung eines menschlichen, von Gott geschaffenen
Lebens kennzeichnen. Denn das Geheimnis der menschlichen Personlichkeit ist
eben das Geheimnis gottlichen Handelns. Das Problem des Menschen wird also
in den Zusammenhang seines eigenen Lebens gestellt, das selbst unermessliches
Geschenk und Quelle wahrer Liebe ist. Diese Lehre ist Surin nicht eigenttimlich,
doch hat er sie mit einer besonderen Emphase tibernommen, sie in erhellende
Sprache gebracht und vor allem mit einer bemerkenswerten Intensitit gelebt. Er
war eine Seele, die an die Grenzen menschlicher Erfahrung bis an die Tiefen des
Wahnsinns und der Verzweiflung gelangt ist und unzugangliche Hohen beriihrt
hat, die uns nur durch Erzdhlungen, geschrieben von Mystikern, bekannt sind.
Er hatte, wie sonst wenige, ein Wissen von unerforschten Regionen aus direkter
Anschauung, er erforschte die Abgriinde seiner eigenen Nichtigkeit und der
gottlichen Bestdndigkeit. Seine aufierordentliche Erfahrung machte eine Wahr-
heit sonnenklar, die ein Gemeinplatz des Christenlebens ist. Und er sah das in
einer fiir jene schwerlich vorstellbaren Dichte, deren Erfahrung gewdhnlich ist.
Er nahm das Risiko auf sich, einen Fehlgriff zu tun, und kannte die Extreme von
Ekstase und Verzweiflung; so hat er in aller Klarheit die innere Dialektik der Be-
gegnung der Seele mit Gott wahrgenommen. Ohne Zweifel ist das der letzte
Grund fiir die Klarheit, die wir in Surin finden. Seine Botschaft vermittelt das
Absolute, und er kennt, wovon er spricht. Es wird gewiss als passend empfun-
den werden, vor der Skizzierung seiner Lehre sein Leben in Erinnerung zu rufen.

Im Jahre 1656 hat Pater Surin ein Zimmer der Krankenabteilung in einer ent-
legenen Gegend bezogen, die zum florierenden Jesuitenkolleg in Bordeaux ge-
horte. Seine Kollegen waren geschitzt und verantwortlich fiir die Erziehung der
besonders angesehenen und wohlhabenden Schiiler der Stadt. Surin war wegen
der Geisteskrankheit, die ihn vor 20 Jahren ereilt hatte, an das Haus gebunden.

21



Lektiire

Am Abend des 9. Juni, als er vor seinem Bett stand, wurde er (so erzahlt er uns)
wieder vom Gedanken angefallen, der ihn nicht loslief3, ,,Du bist verdammt.”

»Dieser Gedanke begann in mir grofie Bedrdangnis auszultsen, und ich fiihlte
Herzstechen, das mich auf die Einstellung verwies: und wenn es Gottes Wille
sein sollte (...). Ich stammelte diese Worte: Ich ersehne es, wenn Gott es ersehnt,
und vergrub mein Gesicht in das Bettlaken, um meine totale Unterordnung un-
ter den gottlichen Willen zu kennzeichnen.”

Trotz aller Hoffnungslosigkeit hat er seine Liebe nicht aufgegeben. Letzten
Endes wiinschte er, in die unergriindlichen Plane des Allméchtigen einzustim-
men, aber doch hatte er gedacht, er habe seine Praxis der Hingabe, die ihn mit
Gott verband, verloren. Mit seinen Worten driickt er das so aus:, Von da an fiihl-
te ich, so schien es mir, eine zweite Welle, die mich mitriss und verschlang und
meiner Seele Frieden brachte.“?

Diese Episode kennzeichnet den Beginn seiner Heilung. Sein Verhalten ist
fir ihn typisch. Er war geteilt zwischen der Besessenheit, die sich in seinem
Denken breitmachte, und der tieferen geistlichen Bewegung, die das Herz durch-
stromte. In ihm trafen das Du und das Ich aufeinander. Dabei ist die Aussicht
auf Verdammnis als gewiss anwesend (,, Thou art damned”), ja selbst die ver-
dammende Stimme empfindet er nicht als seine eigene (,,Thou”). Wenn er an
Verdammung dachte, wurde die Idee zu einer reinen Hypothese (,wenn Gott es
ersehnt”) — der eingrenzende Fall einer Liebe, die keine Grenzen kennt. Solch
eine Dichotomie ist Zeichen der Trockenheit, aber selbst in seiner Trockenheit
kommt ein tieferes Selbst an die Oberflache (,Ich wiinsche es”). Surin versucht
nicht ldnger, sich dem absurden, lange anhaltenden Gedanken auszusetzen,
doch Selbstmord zu begehen. Er ordnet sie den psychologischen Fakten seines
Missgeschicks unter und akzeptiert es. Dieses Annehmen ist nicht etwas rein
Passives, es ist eine Hingabe seiner selbst und atmet etwas Radikaleres als Ver-
zweiflung. Sein unbezihmbares Verlangen, mit Gott verbunden zu bleiben, was
immer es koste, versetzt ihn offensichtlich in die Lage, die Liicke anzunehmen.
Es verdndert die ganze psychologische Situation und setzt das, was als Fiigung
erschien, auf den Stand einer Hypothese herab. Die Seele ist offen fiir den mys-
tischen ,Fluss” — Gottes Gegenwart in ihm ergreift Besitz von einer Seele, deren
Ziel es ist, ihrer Hingabe keine Grenzen zu setzen. Von jetzt an wird die méch-
tige Woge, die aus den Tiefen der Gottheit aufsteigt, nach und nach die ober-
flachliche Gespaltenheit in seiner Personlichkeit, die das dufiere Zeichen seines
Wahnsinns ist, wegspiilen.

Diese Krise kennzeichnet den Wendepunkt in seiner Krankheit, deren Ur-
spriinge Surin mit grofer Klarheit analysierte und die er als teuflische Besessen-
heit ansah. 1635 schrieb er:

3 Lettres 11, 66 f.

212



Jean-Joseph Surin

»Es ist, als hdtte ich zwei Seelen. Eine von ihnen ist aus meinem Korper hinaus-
geworfen und des Gebrauchs der Organe beraubt, und gleicht jemandem, der
einen Angreifer zu biandigen hat. Ich bin mir dessen bewusst, verdammt zu sein
und fiirchte das. Ich fithle mich selbst, von Pfeilen der Verzweiflung durchlo-
chert, in einer fremden Seele, die die meine zu sein scheint, wahrend eine an-
dere Seele voll von Vertrauen ist, die Gefiihle der Furcht geringachtet und voll-
kommen frei ist, deren Urheber zuriickzuweisen.“*

Wahrscheinlich ist die Diagnose zutreffend, dass dies ein Fall von Psychose
sei: Gespaltenheit seiner selbst, krankhaft aufféllige Sexualitdt, Besessenheit und
Halluzinationen, die einem Verfolgungswahn dhnelten. Es ist gewiss, dass Surin
fast zwanzig Jahre an Schizophrenie litt. Was immer die genaue Natur seiner
Krankheit und die Umstdnde waren, die seiner Heilung zutrdglich wurden, es ist
sicher, dass auerordentliche Gnaden und eine grofle Heiligkeit des Lebens mit
seiner kranken Veranlagung zugleich existierten. Surins Lauterkeit kann nicht
infrage gestellt werden, wenn er die Gnaden, die er empfangen hat, beschreibt.
Die prézise Aufzdhlung der Gaben an ihn, aber auch sein Verhalten als Ordens-
mann, sein apostolischer Eifer und seine geistlichen Lehren stellen ihre Echtheit
aufler Zweifel.

Nach dieser langen Periode der Priifung fiihlte er sich gedrangt, die Wahrheit,
die er erfahren hatte, zum Ausdruck zu bringen. Es war nicht der Wunsch, zahl-
reiches Publikum zu erreichen, denn er sah nicht voraus, dass dieses Werk eines
Tages veroffentlicht werden wiirde. Immerhin erfiillte ihn ein Drdngen, eine
Wahrheit zu beschreiben, die ihn von seiner Besessenheit zurtickgeholt und
seine Seele fiir das Handeln von Gottes grenzenloser Gegenwart gedffnet hatte.
Zundchst war er unfihig, selbst zu schreiben; so diktierte er das erste Buch Caté-
chisme spirituel (,,s0 etwas wie eine Trompete” nannte er es, auf jeden Fall war es
so etwas wie ein Siegeslied). Das waren keine personlichen Memoiren, sondern
eine Veroffentlichung der WAHRHEIT und des Weges, der dahin fiihrt. Er wahl-
te die Form des spontan gefiihrten Dialogs, weil ja jeder Katechismus Frage und
Antwort einsetzt und weil diese Methode auch dem diente, seine inneren Erfah-
rungen fortzufithren. Die Antworten waren aber auch die Weisheit eines Sieges,
den Gott tiber die Angst der Seele errungen hatte.

Die Segnungen, die er empfangen hatte, waren dazu bestimmt, viele ande-
re zu segnen. Wenn er von den Wegen auch nur erzédhlte, auf denen gottliche
Liebe am Werk ist, hat er schon geholfen, diese Wege besser bekannt zu ma-
chen, denn seine Biicher waren bald weitum zuginglich. Surin, Apostel durch
Berufung und dem Temperament nach, war darauf bedacht, andere mit seinem
eigenen FEifer in Brand zu stecken. Er verlangte danach, alle Christen auf den
Weg zu bringen, den er gefiihrt worden war, und sie alle fiir seinen Kreuzzug zu

4 Lettres 1, 127.

213



Lektiire

gewinnen. Vom ersten Moment an fiihlte er sich gedridngt, sein Haus zu verlas-
sen, bis zu seinem Tod 1665. Dieser unbezahmbare kleine Mann hinkte seinen
Weg die Straflen Frankreichs entlang, um in Konventen und auf dem Lande sein
Thema der Liebe zu predigen.

Niemand weiht sich selbst Gott, ohne einen vollstandigen Bruch mit seiner
Vergangenheit. ,Jede gute Gewohnheit erfordert in erster Linie Anstrengung.”®
Das ist die ,Grundlage des geistlichen Lebens”, die Pére Louis Lallemant ,zweite
Bekehrung” nennt und Surin den ,ersten Schritt”. Dieser besteht in einem ent-
schiedenen Entschluss, Gott nichts zu verweigern, alles zu tun, was in jemandes
Macht gelegen ist, all Seinen Wiinschen zu entsprechen. Wie gut immer jemand
sein mag, alles, was er tut, bevor er diesen Entschluss gefasst hat, liegt genau ge-
nommen auflerhalb der Zielrichtung des geistlichen Lebens.¢ Es gibt kein Leben,
von dem gesagt werden kann, es sei von Liebe und Heiligkeit beseelt, ohne ei-
nen ,Sprung“’, der den Ubergang vom Relativen zum Absoluten kennzeichnet.
Wo ein Fall von Alles oder Nichts gegeben ist, der Beginn muss von derselben
Natur sein wie das in den Blick genommene Ziel - ndmlich universal und abso-
lut. Niemand darf Gottes Aufruf Grenzen setzen, wenn es darum geht, Seinem
grenzenlosen Wesen zu entsprechen.

Hier darf man eine Parallele zur Philosophie sehen. Fiir Descartes ist der uni-
versale Zweifel der Startpunkt; fiir Hegel der Entschluss, sich selbst kopfiiber in
die Philosophie zu stiirzen. Ebenso soll die Seele in die ausschlie8liche Suche
nach Gott ausziehen, im Geist volliger Unterwerfung. Sie muss sich selbst und
ihr ganzes Leben ohne Abstrich Gott zur Verfiigung stellen. Der absolute Charak-
ter dieses Unterfangens ruft nach einer entsprechend absoluten Verfiigbarkeit
auf der Seite des Subjekts. Nie versucht Surin diesen Punkt kleinzureden: , Aller-
dings habe ich einen Cantus-firmus — das Herz fiir alles bereit zu halten.”® , Gott
mag keine halbherzigen Zugestdndnisse, er verlangt eine schrankenlose Herz-
lichkeit ohne jedes Hintertiirchen.”? , Manche Dinge miissen auf einmal getan
werden. Es geht nicht an, zu tiberlegen und es abzusetzen; wer startet und Be-
dingungen stellt und Kompromisse vorschlagt, erreicht nichts.“1° Auf die Maxi-
me kompletter Selbstentduflerung zu pochen - ich erwdhnte es schon - ist einer
von diesen Punkten. Surin ist sich dessen bewusst, dass jeder noch so geringe
Vorbehalt in einer Frage des Grundsatzlichen mehr verursacht, als blof3 der Hin-
gabe an Gott eine Grenze zu setzen; es verandert jedesmal die gesamte geistliche
Haltung vollstandig." ,,Willst du alles gewinnen, musst du alles verlassen: ein

Dialogues 1, 15.

Fondements 5, 11 [Anm. d. Ubers.: Der kursive Schriftschnitt geht auf Certeau zuriick.].
Questions 1, 2.

Brief an Madame de Houx, Ende 1660.

9 Brief an Madame de la Cheze.

10 Surin fligt dem hinzu: ,Wer Kompromisse macht, mochte die Dinge nur halb tun.”

11 Brief an Anne Buignon, 1. Juli 1660.

Ny

214



Jean-Joseph Surin

Hintertiirchen, selbst ein kleines, ist genug, um alles zu verspielen.”!? Ein Christ,
der zu allem bereit ist, jedoch gewisse Einschrinkungen macht, ist nicht wirk-
lich bereit zu allem. Er ist ein totaler Fehlstarter. Vergiss einen halbherzigen
Dienst, das Gesetz verlangt ja schon einiges. Mit anderen Worten, die Vollkom-
menheit des Gesetzes verlangt, dass Gott einem alles sein soll, dass Christus fiir
den Christen alles sei.'® Der absolute Charakter dieses Entschlusses weist schon
auf seine Unmittelbarkeit hin. Hat einmal die Seele an Gott erkannt, was Er

ist, bleibt kein Raum mebhr fiir die vielfédltigen Ziele einer zeitlichen Existenz.
Einzig der totale und unmittelbare Verzicht kann der ewigen Allmacht Gottes
entsprechen. Nicht dass die Selbstentduflerung unmittelbar wirksam wdre, son-
dern die Hingabe muss am Anfang stehen. ,Ich meine, dass das Verlangen auf
einmal vorhanden sein muss, doch die Ausfithrung des Verlangens geschieht
schrittweise.”

Wenn dieses Verlangen matt ist, bleiben geistliche Schriften wirkungslos.
Denn ihr ganzer Zweck besteht darin, die Pfade geistlichen Fortschritts zu er-
hellen, der einzig mit diesem festen Entschluss beginnt. Daher erkldrt Surin
immer wieder einmal, dass er in schriftlicher Form einzig mit Seelen Kontakt
haben will, die entschlossen sind. Wenn sie wirklich entschlossen sind, werde
er keine Miihe scheuen, ihnen zu helfen; wenn nicht, gehen seine Worte ins
Leere. Leider ist es eben diese Qualitdt der Entscheidung, die so oft in den See-
len fehlt, die den Vorsatz machen, sich selbst Gott zu geben und die den Ernst
der von ihnen getroffenen Wahl tatsachlich nicht erwogen haben. ,Die meisten
sind ,zogerlich’ und vernachldssigen den festen Entschluss, Gutes zu tun. Das
Unterfangen verlangt den gesamten Einsatz und verbietet es ihnen, halbherzig
zu arbeiten. (...) Tatsachlich ist ihr Heil in Gefahr. Denn wenn in ihrem Bereich
solch eine Mischung von Gutem und Bésem herumliegt, wenn ihre Verbind-
lichkeit zu locker ist, kann man da sagen, dass sie Gott als ihren Meister erwdhlt
haben?“s Schlief3lich sind sie zwar in der Lage zu tun, was recht ist, aber doch
unfdhig, alles zu empfangen, was Gott fiir jene bereithalt, und all das zu voll-
fiihren, was er in ihnen und durch sie zum Ziele fiihren mochte. Von da kommt
sein Drangen, das zu seiner kompromisslosen Haltung fiihrt und jedem ,Klein-
mut” die Maske wegreif3t.!¢

Surin wird dem nie zustimmen, ,das Schlachtfeld zu verlassen“!’. Auch die
Gefdhrdungen dieses geregelten , Kampfes“ wird er nicht kleinreden. ,Die Zeit
ist kurz, die Aufgabe anspruchsvoll (...). Nur dich selbst kannst du fiir die Liebe

12 Lettres 1, 264.

13 Brief an Anne Buignon, 1. Juli 1660.
14 Ebd.

15 Dialogues 1, 11.

16 Lettres 1, 137.

17 Ebd., 170.

215



Lektiire

Jesu Christi geben. Tu diesen Schritt mit Entschiedenheit, mache eine grof3arti-
ge Anstrengung, befreie dein Herz, mache es frei von aller Anhédnglichkeit.”'8

Das ist ein ,heifler Kampf” mit vielen , Tiefschlagen“!®. Bei Surin sind viele
militdrische Metaphern zu finden - es braucht Mut, mit dem Feind zu kdmpfen,
von Burgen, Kreuzziigen ist die Rede. Tod ist ein sehr wirkliches Risiko, denn
der Mafistab dieses Kampfes wird durch Gottes Grofe bestimmt; das sagt alles.

,Gib dich selbst [hm und verschreibe dich selbst Seiner Regel in deinem Her-
zen. Ubergib Thm all deine Rechte (...). Erlaube Ihm, dich von allem weg zu
holen (...), dich von jedweden Dingen zu trennen (...), dich von dir selbst weg-
zuziehen. Seine Aufgabe besteht darin, zu zerstoren, zu verwiisten, zu schleifen
und dann neu zu gestalten, wiederaufzubauen und zu ersetzen. Er ist aufieror-
dentlich schrecklich und wundervoll freundlich. Als der Schrecklichste ist Er
der am meisten Gewiinschte, ja anziehend wird Er sein. Auf diese Weise wirkt
Er, Er gleicht einem Konig an der Spitze der Armee, vor dem alles den Weg eb-
nen muss, ja sogar Seine Stiligkeit ist so gewinnend, dass sie alle Herzen zum
Schmelzen bringt. Er sucht Personen einzig, um Sein Kénigtum mit ihnen zu
teilen. Wenn Er alles nimmt, geschieht das, um Sich selbst ohne Grenzen zu ge-
ben. Wenn Er wegnimmt, verfolgt Er das Ziel, sich selbst diesen mitzuteilen, die
Er vom Rest der Welt getrennt hat. Er erbittet alles und gibt alles. Nichts kann
Ihn zufriedenstellen, und doch ist Er zufrieden mit noch so wenigem, denn Er
braucht nichts.“%

18 Ebd., 209.
19 Ebd., 132.
20 Questions 1, 7.

216



