
1	 Erschienen in: The Month 24,6 (1960), 340–353. Aus dem Englischen übersetzt von Andreas 
Falkner SJ. Der zweite Teil erscheint in GuL 3|2019. Anm. d. Übers.: Michel de Certeaus Wunsch, 
das Puzzle des tiefgründigen und in alle Winde verstreuten Werkes des Jesuiten Jean-Joseph Surin 
(1600–1665) zur Sprache zu bringen, traf auf die Absicht der französischen Jesuiten um die Zeit des 
Zweiten Vatikanischen Konzils, „die grundlegenden Werke ignatianischer Spiritualität herauszuge-
ben“. Jean-Joseph Surin, der in den Augen Henri Brémonds „der größte Mystiker der französischen 
Gesellschaft Jesu“ ist, durfte in dieser Reihe nicht fehlen. – Ob Michel de Certeau ahnte, dass J. J. 
Surin zur Bauhütte seines Lebens würde? Dieser wird in zahlreichen Fällen zum Dreh- und Angel-
punkt vielfältiger Formen von Untersuchungen. In J. J. Surin sieht Certeau sein Double, das ihn bis 
zum letzten Atemzug begleitet. Vgl. F. Dosse, Michel de Certeau. Le marcheur blessé. Éd. La Decou-
verte. Paris 2002,112 f. Eine französische Version des Artikels ist mir nicht begegnet.

2	 Abgesehen von den ersten beiden Bänden seiner Briefe (Lettres, ed. 1926 u. 1928), Fondements (ed. 
1930), Questions sur l‘Amour (ed. 1930) und Poésies (ed. 1957) werden die folgenden Werke nach 
älteren Ausgaben oder nach Manuskripten zitiert: Guide Spirituelle, La Science Experimentale, Le 
Triomphe de l’Amour, Les Dialogues, Le Catéchisme spirituel und die noch ausständigen Briefe (die in 
Correspondence de Jean-Joseph Surin. Desclée de Brouwer – Paris 1966 von Michel de Certeau ediert 
wurden – Anm. d. Übers.).

Jean-Joseph Surin1 

Jean-Joseph Surin1 wurde 1600 in Bordeaux geboren. 1616 trat er in die Gesell-
schaft Jesu ein; am Ende seiner Ausbildungszeit traf er auf Père Louis Lallemant, 
den er mit anderen als Lehrer hatte. Er war von schwacher Gesundheit. Zunächst 
wurde er nach Marennes in die Gegend von Saintonge geschickt, dann 1634 als 
Exorzist nach Loudun. In einer Atmosphäre nervöser Anspannung wurde er durch 
außerordentlichen Stress so sehr ausgelaugt, dass er sich eine geistige Erkrankung 
zuzog, die er dem Teufel zuordnete. Diese Besessenheit vom Teufel und die damit 
verbundene Niedergeschlagenheit lasteten beinahe 20 Jahre auf ihm, ehe er von 
diesem Übel befreit wurde. Die Jahre gingen mit außerordentlichen Gnaden ein-
her. Gegen Ende dieser Zeit begann er die Werke zu schreiben, die ihn zu einem 
der bekanntesten geistlichen Schriftsteller Frankreichs machten. 

Surin hat beachtlich viel geschrieben, doch der größte Teil wartet noch auf 
eine sorgfältige Herausgabe.2 Eine herausragende Klarheit kennzeichnet alle sei-

210

Lektüre

Michel de Certeau | Paris

1925–1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher



ne Schriften. Genau genommen ist es keine Einsicht psychologischer Ordnung 
noch die Frucht tiefschürfender Studien, im Wesen handelt es sich um ein Ver-
ständnis, das aus Erfahrung kommt, eine unbeirrbare Kenntnis von dem, was 
wahr und was falsch ist. Die Genauigkeit von Surins Diagnose geht einher mit 
einer klaren, absoluten und leidenschaftlichen Entscheidung für Gott, was ihn 
befähigt, in all den Umständen des täglichen Lebens zwischen den Hilfen und 
den Hindernissen zur Liebe zu unterscheiden und zu erfassen, was von und 
was nicht von Gott ist. Herz und Hand sind gelenkt und geleitet von derselben 
einzigartigen Zielgerichtetheit. Surins Denken funkelt und strahlt gleich einem 
Diamanten. Seine Liebe ist mächtig: sie ist die Seele seiner Klarheit.

Surin entwickelt kein theologisches System und hat auch nicht versucht, ir
gendeine abstrakte Beschreibung von inneren Zuständen der Seele zu geben. Er 
hielt sich an die Wiedergabe von Fakten und auf diese Weise versuchte er, ein 
Erfahrungswissen des geistlichen Lebens zu bieten. Sein Ziel war es, in der Ab-
folge der Phänomene logische Strukturen aufzuzeigen, die von der Seele erfah-
ren werden und die Entwicklung eines menschlichen, von Gott geschaffenen 
Lebens kennzeichnen. Denn das Geheimnis der menschlichen Persönlichkeit ist 
eben das Geheimnis göttlichen Handelns. Das Problem des Menschen wird also 
in den Zusammenhang seines eigenen Lebens gestellt, das selbst unermessliches 
Geschenk und Quelle wahrer Liebe ist. Diese Lehre ist Surin nicht eigentümlich, 
doch hat er sie mit einer besonderen Emphase übernommen, sie in erhellende 
Sprache gebracht und vor allem mit einer bemerkenswerten Intensität gelebt. Er 
war eine Seele, die an die Grenzen menschlicher Erfahrung bis an die Tiefen des 
Wahnsinns und der Verzweiflung gelangt ist und unzugängliche Höhen berührt 
hat, die uns nur durch Erzählungen, geschrieben von Mystikern, bekannt sind. 
Er hatte, wie sonst wenige, ein Wissen von unerforschten Regionen aus direkter 
Anschauung, er erforschte die Abgründe seiner eigenen Nichtigkeit und der 
göttlichen Beständigkeit. Seine außerordentliche Erfahrung machte eine Wahr-
heit sonnenklar, die ein Gemeinplatz des Christenlebens ist. Und er sah das in 
einer für jene schwerlich vorstellbaren Dichte, deren Erfahrung gewöhnlich ist. 
Er nahm das Risiko auf sich, einen Fehlgriff zu tun, und kannte die Extreme von 
Ekstase und Verzweiflung; so hat er in aller Klarheit die innere Dialektik der Be
gegnung der Seele mit Gott wahrgenommen. Ohne Zweifel ist das der letzte 
Grund für die Klarheit, die wir in Surin finden. Seine Botschaft vermittelt das 
Absolute, und er kennt, wovon er spricht. Es wird gewiss als passend empfun-
den werden, vor der Skizzierung seiner Lehre sein Leben in Erinnerung zu rufen. 

Im Jahre 1656 hat Pater Surin ein Zimmer der Krankenabteilung in einer ent-
legenen Gegend bezogen, die zum florierenden Jesuitenkolleg in Bordeaux ge-
hörte. Seine Kollegen waren geschätzt und verantwortlich für die Erziehung der 
besonders angesehenen und wohlhabenden Schüler der Stadt. Surin war wegen 
der Geisteskrankheit, die ihn vor 20 Jahren ereilt hatte, an das Haus gebunden. 

211

Jean-Joseph Surin



Am Abend des 9. Juni, als er vor seinem Bett stand, wurde er (so erzählt er uns) 
wieder vom Gedanken angefallen, der ihn nicht losließ, „Du bist verdammt.“

„Dieser Gedanke begann in mir große Bedrängnis auszulösen, und ich fühlte 
Herzstechen, das mich auf die Einstellung verwies: und wenn es Gottes Wille 
sein sollte (...). Ich stammelte diese Worte: Ich ersehne es, wenn Gott es ersehnt, 
und vergrub mein Gesicht in das Bettlaken, um meine totale Unterordnung un-
ter den göttlichen Willen zu kennzeichnen.“

Trotz aller Hoffnungslosigkeit hat er seine Liebe nicht aufgegeben. Letzten 
Endes wünschte er, in die unergründlichen Pläne des Allmächtigen einzustim-
men, aber doch hatte er gedacht, er habe seine Praxis der Hingabe, die ihn mit 
Gott verband, verloren. Mit seinen Worten drückt er das so aus: „Von da an fühl-
te ich, so schien es mir, eine zweite Welle, die mich mitriss und verschlang und 
meiner Seele Frieden brachte.“3 

Diese Episode kennzeichnet den Beginn seiner Heilung. Sein Verhalten ist 
für ihn typisch. Er war geteilt zwischen der Besessenheit, die sich in seinem 
Denken breitmachte, und der tieferen geistlichen Bewegung, die das Herz durch
strömte. In ihm trafen das Du und das Ich aufeinander. Dabei ist die Aussicht 
auf Verdammnis als gewiss anwesend („Thou art damned“), ja selbst die ver-
dammende Stimme empfindet er nicht als seine eigene („Thou“). Wenn er an 
Verdammung dachte, wurde die Idee zu einer reinen Hypothese („wenn Gott es 
ersehnt“) – der eingrenzende Fall einer Liebe, die keine Grenzen kennt. Solch 
eine Dichotomie ist Zeichen der Trockenheit, aber selbst in seiner Trockenheit 
kommt ein tieferes Selbst an die Oberfläche („Ich wünsche es“). Surin versucht 
nicht länger, sich dem absurden, lange anhaltenden Gedanken auszusetzen, 
doch Selbstmord zu begehen. Er ordnet sie den psychologischen Fakten seines 
Missgeschicks unter und akzeptiert es. Dieses Annehmen ist nicht etwas rein 
Passives, es ist eine Hingabe seiner selbst und atmet etwas Radikaleres als Ver-
zweiflung. Sein unbezähmbares Verlangen, mit Gott verbunden zu bleiben, was 
immer es koste, versetzt ihn offensichtlich in die Lage, die Lücke anzunehmen. 
Es verändert die ganze psychologische Situation und setzt das, was als Fügung 
erschien, auf den Stand einer Hypothese herab. Die Seele ist offen für den mys-
tischen „Fluss“ – Gottes Gegenwart in ihm ergreift Besitz von einer Seele, deren 
Ziel es ist, ihrer Hingabe keine Grenzen zu setzen. Von jetzt an wird die mäch-
tige Woge, die aus den Tiefen der Gottheit aufsteigt, nach und nach die ober-
flächliche Gespaltenheit in seiner Persönlichkeit, die das äußere Zeichen seines 
Wahnsinns ist, wegspülen.

Diese Krise kennzeichnet den Wendepunkt in seiner Krankheit, deren Ur-
sprünge Surin mit großer Klarheit analysierte und die er als teuflische Besessen-
heit ansah. 1635 schrieb er: 

3	 Lettres II, 66 f.

212

Lektüre



„Es ist, als hätte ich zwei Seelen. Eine von ihnen ist aus meinem Körper hinaus
geworfen und des Gebrauchs der Organe beraubt, und gleicht jemandem, der 
einen Angreifer zu bändigen hat. Ich bin mir dessen bewusst, verdammt zu sein 
und fürchte das. Ich fühle mich selbst, von Pfeilen der Verzweiflung durchlö
chert, in einer fremden Seele, die die meine zu sein scheint, während eine an-
dere Seele voll von Vertrauen ist, die Gefühle der Furcht geringachtet und voll-
kommen frei ist, deren Urheber zurückzuweisen.“4 

Wahrscheinlich ist die Diagnose zutreffend, dass dies ein Fall von Psychose 
sei: Gespaltenheit seiner selbst, krankhaft auffällige Sexualität, Besessenheit und 
Halluzinationen, die einem Verfolgungswahn ähnelten. Es ist gewiss, dass Surin 
fast zwanzig Jahre an Schizophrenie litt. Was immer die genaue Natur seiner 
Krankheit und die Umstände waren, die seiner Heilung zuträglich wurden, es ist 
sicher, dass außerordentliche Gnaden und eine große Heiligkeit des Lebens mit 
seiner kranken Veranlagung zugleich existierten. Surins Lauterkeit kann nicht 
infrage gestellt werden, wenn er die Gnaden, die er empfangen hat, beschreibt. 
Die präzise Aufzählung der Gaben an ihn, aber auch sein Verhalten als Ordens-
mann, sein apostolischer Eifer und seine geistlichen Lehren stellen ihre Echtheit 
außer Zweifel.

Nach dieser langen Periode der Prüfung fühlte er sich gedrängt, die Wahrheit, 
die er erfahren hatte, zum Ausdruck zu bringen. Es war nicht der Wunsch, zahl-
reiches Publikum zu erreichen, denn er sah nicht voraus, dass dieses Werk eines 
Tages veröffentlicht werden würde. Immerhin erfüllte ihn ein Drängen, eine 
Wahrheit zu beschreiben, die ihn von seiner Besessenheit zurückgeholt und 
seine Seele für das Handeln von Gottes grenzenloser Gegenwart geöffnet hatte. 
Zunächst war er unfähig, selbst zu schreiben; so diktierte er das erste Buch Caté-
chisme spirituel („so etwas wie eine Trompete“ nannte er es, auf jeden Fall war es 
so etwas wie ein Siegeslied). Das waren keine persönlichen Memoiren, sondern 
eine Veröffentlichung der WAHRHEIT und des Weges, der dahin führt. Er wähl-
te die Form des spontan geführten Dialogs, weil ja jeder Katechismus Frage und 
Antwort einsetzt und weil diese Methode auch dem diente, seine inneren Erfah-
rungen fortzuführen. Die Antworten waren aber auch die Weisheit eines Sieges, 
den Gott über die Angst der Seele errungen hatte.

Die Segnungen, die er empfangen hatte, waren dazu bestimmt, viele ande-
re zu segnen. Wenn er von den Wegen auch nur erzählte, auf denen göttliche 
Liebe am Werk ist, hat er schon geholfen, diese Wege besser bekannt zu ma-
chen, denn seine Bücher waren bald weitum zugänglich. Surin, Apostel durch 
Berufung und dem Temperament nach, war darauf bedacht, andere mit seinem 
eigenen Eifer in Brand zu stecken. Er verlangte danach, alle Christen auf den 
Weg zu bringen, den er geführt worden war, und sie alle für seinen Kreuzzug zu 

4	 Lettres I, 127.

213

Jean-Joseph Surin



gewinnen. Vom ersten Moment an fühlte er sich gedrängt, sein Haus zu verlas-
sen, bis zu seinem Tod 1665. Dieser unbezähmbare kleine Mann hinkte seinen 
Weg die Straßen Frankreichs entlang, um in Konventen und auf dem Lande sein 
Thema der Liebe zu predigen.

Niemand weiht sich selbst Gott, ohne einen vollständigen Bruch mit seiner 
Vergangenheit. „Jede gute Gewohnheit erfordert in erster Linie Anstrengung.“5  
Das ist die „Grundlage des geistlichen Lebens“, die Père Louis Lallemant „zweite 
Bekehrung“ nennt und Surin den „ersten Schritt“. Dieser besteht in einem ent-
schiedenen Entschluss, Gott nichts zu verweigern, alles zu tun, was in jemandes 
Macht gelegen ist, all Seinen Wünschen zu entsprechen. Wie gut immer jemand 
sein mag, alles, was er tut, bevor er diesen Entschluss gefasst hat, liegt genau ge-
nommen außerhalb der Zielrichtung des geistlichen Lebens.6 Es gibt kein Leben, 
von dem gesagt werden kann, es sei von Liebe und Heiligkeit beseelt, ohne ei-
nen „Sprung“7, der den Übergang vom Relativen zum Absoluten kennzeichnet. 
Wo ein Fall von Alles oder Nichts gegeben ist, der Beginn muss von derselben 
Natur sein wie das in den Blick genommene Ziel – nämlich universal und abso-
lut. Niemand darf Gottes Aufruf Grenzen setzen, wenn es darum geht, Seinem 
grenzenlosen Wesen zu entsprechen. 

Hier darf man eine Parallele zur Philosophie sehen. Für Descartes ist der uni
versale Zweifel der Startpunkt; für Hegel der Entschluss, sich selbst kopfüber in 
die Philosophie zu stürzen. Ebenso soll die Seele in die ausschließliche Suche 
nach Gott ausziehen, im Geist völliger Unterwerfung. Sie muss sich selbst und 
ihr ganzes Leben ohne Abstrich Gott zur Verfügung stellen. Der absolute Charak-
ter dieses Unterfangens ruft nach einer entsprechend absoluten Verfügbarkeit 
auf der Seite des Subjekts. Nie versucht Surin diesen Punkt kleinzureden: „Aller-
dings habe ich einen Cantus-firmus – das Herz für alles bereit zu halten.“8 „Gott 
mag keine halbherzigen Zugeständnisse, er verlangt eine schrankenlose Herz-
lichkeit ohne jedes Hintertürchen.“9 „Manche Dinge müssen auf einmal getan 
werden. Es geht nicht an, zu überlegen und es abzusetzen; wer startet und Be-
dingungen stellt und Kompromisse vorschlägt, erreicht nichts.“10 Auf die Maxi-
me kompletter Selbstentäußerung zu pochen – ich erwähnte es schon – ist einer 
von diesen Punkten. Surin ist sich dessen bewusst, dass jeder noch so geringe 
Vorbehalt in einer Frage des Grundsätzlichen mehr verursacht, als bloß der Hin
gabe an Gott eine Grenze zu setzen; es verändert jedesmal die gesamte geistliche 
Haltung vollständig.11 „Willst du alles gewinnen, musst du alles verlassen: ein 

5	 Dialogues I, 15.
6	 Fondements 5, 11 [Anm. d. Übers.: Der kursive Schriftschnitt geht auf Certeau zurück.].
7	 Questions I, 2.
8	 Brief an Madame de Houx, Ende 1660.
9	 Brief an Madame de la Cheze.
10	 Surin fügt dem hinzu: „Wer Kompromisse macht, möchte die Dinge nur halb tun.“
11	 Brief an Anne Buignon, 1. Juli 1660.

214

Lektüre



Hintertürchen, selbst ein kleines, ist genug, um alles zu verspielen.“12 Ein Christ, 
der zu allem bereit ist, jedoch gewisse Einschränkungen macht, ist nicht wirk-
lich bereit zu allem. Er ist ein totaler Fehlstarter. Vergiss einen halbherzigen 
Dienst, das Gesetz verlangt ja schon einiges. Mit anderen Worten, die Vollkom-
menheit des Gesetzes verlangt, dass Gott einem alles sein soll, dass Christus für 
den Christen alles sei.13 Der absolute Charakter dieses Entschlusses weist schon 
auf seine Unmittelbarkeit hin. Hat einmal die Seele an Gott erkannt, was Er 
ist, bleibt kein Raum mehr für die vielfältigen Ziele einer zeitlichen Existenz. 
Einzig der totale und unmittelbare Verzicht kann der ewigen Allmacht Gottes 
entsprechen. Nicht dass die Selbstentäußerung unmittelbar wirksam wäre, son-
dern die Hingabe muss am Anfang stehen. „Ich meine, dass das Verlangen auf 
einmal vorhanden sein muss, doch die Ausführung des Verlangens geschieht 
schrittweise.“14 

Wenn dieses Verlangen matt ist, bleiben geistliche Schriften wirkungslos. 
Denn ihr ganzer Zweck besteht darin, die Pfade geistlichen Fortschritts zu er-
hellen, der einzig mit diesem festen Entschluss beginnt. Daher erklärt Surin 
immer wieder einmal, dass er in schriftlicher Form einzig mit Seelen Kontakt 
haben will, die entschlossen sind. Wenn sie wirklich entschlossen sind, werde 
er keine Mühe scheuen, ihnen zu helfen; wenn nicht, gehen seine Worte ins 
Leere. Leider ist es eben diese Qualität der Entscheidung, die so oft in den See-
len fehlt, die den Vorsatz machen, sich selbst Gott zu geben und die den Ernst 
der von ihnen getroffenen Wahl tatsächlich nicht erwogen haben. „Die meisten 
sind ‚zögerlich‘ und vernachlässigen den festen Entschluss, Gutes zu tun. Das 
Unterfangen verlangt den gesamten Einsatz und verbietet es ihnen, halbherzig 
zu arbeiten. (…) Tatsächlich ist ihr Heil in Gefahr. Denn wenn in ihrem Bereich 
solch eine Mischung von Gutem und Bösem herumliegt, wenn ihre Verbind-
lichkeit zu locker ist, kann man da sagen, dass sie Gott als ihren Meister erwählt 
haben?“15 Schließlich sind sie zwar in der Lage zu tun, was recht ist, aber doch 
unfähig, alles zu empfangen, was Gott für jene bereithält, und all das zu voll-
führen, was er in ihnen und durch sie zum Ziele führen möchte. Von da kommt 
sein Drängen, das zu seiner kompromisslosen Haltung führt und jedem „Klein-
mut“ die Maske wegreißt.16

Surin wird dem nie zustimmen, „das Schlachtfeld zu verlassen“17. Auch die 
Gefährdungen dieses geregelten „Kampfes“ wird er nicht kleinreden. „Die Zeit 
ist kurz, die Aufgabe anspruchsvoll (…). Nur dich selbst kannst du für die Liebe 

12	 Lettres I, 264.
13	 Brief an Anne Buignon, 1. Juli 1660.
14	 Ebd.
15	 Dialogues I, 11.
16	 Lettres I, 137.
17	 Ebd., 170. 

215

Jean-Joseph Surin



Jesu Christi geben. Tu diesen Schritt mit Entschiedenheit, mache eine großarti
ge Anstrengung, befreie dein Herz, mache es frei von aller Anhänglichkeit.“18   

Das ist ein „heißer Kampf“ mit vielen „Tiefschlägen“19. Bei Surin sind viele 
militärische Metaphern zu finden – es braucht Mut, mit dem Feind zu kämpfen, 
von Burgen, Kreuzzügen ist die Rede. Tod ist ein sehr wirkliches Risiko, denn 
der Maßstab dieses Kampfes wird durch Gottes Größe bestimmt; das sagt alles.

„Gib dich selbst Ihm und verschreibe dich selbst Seiner Regel in deinem Her
zen. Übergib Ihm all deine Rechte (…). Erlaube Ihm, dich von allem weg zu 
holen (…), dich von jedweden Dingen zu trennen (…), dich von dir selbst weg-
zuziehen. Seine Aufgabe besteht darin, zu zerstören, zu verwüsten, zu schleifen 
und dann neu zu gestalten, wiederaufzubauen und zu ersetzen. Er ist außeror-
dentlich schrecklich und wundervoll freundlich. Als der Schrecklichste ist Er 
der am meisten Gewünschte, ja anziehend wird Er sein. Auf diese Weise wirkt 
Er, Er gleicht einem König an der Spitze der Armee, vor dem alles den Weg eb-
nen muss, ja sogar Seine Süßigkeit ist so gewinnend, dass sie alle Herzen zum 
Schmelzen bringt. Er sucht Personen einzig, um Sein Königtum mit ihnen zu 
teilen. Wenn Er alles nimmt, geschieht das, um Sich selbst ohne Grenzen zu ge-
ben. Wenn Er wegnimmt, verfolgt Er das Ziel, sich selbst diesen mitzuteilen, die 
Er vom Rest der Welt getrennt hat. Er erbittet alles und gibt alles. Nichts kann 
Ihn zufriedenstellen, und doch ist Er zufrieden mit noch so wenigem, denn Er 
braucht nichts.“20 

 

18	 Ebd., 209.
19	 Ebd., 132.
20	 Questions I, 7.

216

Lektüre


