Nachfolge

Samuel Lutz | Bern

geb. 1944, Dr. theol., Gemeindepfarrer im
Berner Oberland, spater Synodalratsprasi-
dent der Reformierten Kirchen Bern-Jura-
Solothurn

samuel.lutz@bluewin.ch

Zwinglis spiritueller Werdegang

Zum 500. Jubildum seines Amtsantritts in Ziirich

Es gab eine Zeit, da beschiftigte sich die Zwingliforschung intensiv mit der Fra-
ge nach der reformatorischen Wende bei Zwingli. Die einen gingen davon aus,
dass von einer solchen nicht frither gesprochen werden konne, als ab dem Zeit-
punkt, an dem Zwingli zur Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glauben
durchgedrungen sei. Dies aber kdnne erst erfolgt sein, nachdem Martin Luthers
entscheidende reformatorische Schriften im Jahr 1520 erschienen sind: Von des
christlichen Standes Besserung — Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche —
Von der Freiheit eines Christenmenschen. Unter der Voraussetzung, dass Zwingli sei-
ne geistlichen und theologischen Impulse von Martin Luther empfangen habe,
wird der zwinglische Durchbruch zur Reformation in die ersten Jahre seiner Ta-
tigkeit als Leutpriester in Ziirich gelegt, dies allerdings entgegen Zwinglis eige-
nen Beteuerungen, er sei unabhdngig von Luther zu den fiir ihn entscheidenden
und zur Erneuerung von Kirche und Gesellschaft fithrenden Erkenntnissen ge-
kommen.

Fiir die Befiirworter einer fritheren, unabhdngig von Luther erfolgten refor-
matorischen Wende stand die Frage nach dem Ubergang Zwinglis vom Huma-
nismus zur Reformation und damit der Weg Zwinglis in die theologische Eigen-
stindigkeit im Vordergrund. Von Interesse war dabei sein Verhdltnis zu Erasmus
von Rotterdam, dem er den Zugang zum griechischen Neuen Testament und we-
sentliche Elemente seiner spateren Christologie zu verdanken hatte, von dem er
sich dann aber allmidhlich zu distanzieren begann. Beide Seiten gingen davon
aus, dass es im Werdegang Zwinglis zum Reformator irgendwann einmal, ob fri-
her oder spiter, zu einem befreienden Durchbruch gekommen sei.

Betrachtet man indessen die Anfange von Zwinglis Theologie weniger unter
den Gesichtspunkten von dufierem Einfluss und innerer Loslosung, sondern

226



Zwingli

spurt Zwinglis spirituellen Erfahrungen nach, so zeigt sich das Entscheidende
seines Werdegangs der frithen Jahre nicht als Wende, sondern als Weg einer kon-
tinuierlichen inneren Entfaltung. Diesem spirituellen Werdegang des frithen
Zwingli bis zu seinem Amtsantritt vor 500 Jahren als Leutpriester am Grofimiin-
ster in Ziirich soll im Folgenden nachgegangen werden. Es geschieht dies auf
Grund von drei auf seine fritheren Jahre zurtickblickenden Selbstzeugnissen. Das
eine bezieht sich auf Zwinglis Amtsjahre als Gemeindepfarrer von Glarus, die
beiden andern blicken zuriick auf die kurzen drei Jahre, in denen er Leutpriester
war im Kloster Maria Einsiedeln. Freilich gilt es dabei zu bedenken, dass Selbst-
zeugnisse als biographische Quellen mit Vorbehalt zu betrachten sind. Immer-
hin aber lassen sie Einblick gewinnen in Zwinglis subjektive Sicht, wie er sich
selber und seinen spirituellen Werdegang verstanden wissen wollte.

Herkunft und Studium

Zwingli, getauft auf den Namen Ulrich, stammt aus dem oberen Toggenburg,
damals Untertanengebiet des Klosters St. Gallen. In Wildhaus auf 1100 Metern
iiber dem Meeresspiegel wird er am 1. Januar 1484 geboren als dritter Sohn des
Johann Zwingli und der Margaretha Meili, geborene Bruggmann. Die Zwinglis
waren eine wohlhabende und einflussreiche Familie, ein Milieu von Bauern-
stand, Politik und Gelehrsamkeit in gut kirchlich-katholischer Spiritualitat, aber
nicht streng-konservativer Tradition.

Als noch nicht ganz sechsjdhriger Knabe kommt Ulrich zu seinem Onkel
Bartholomaus nach Weesen an den Walensee, Pfarrer und Dekan daselbst. Die-
ser bringt seinem Neffen Lesen und Schreiben bei und auch schon die ersten
Brocken Latein. Ulrich sollte, wie drei seiner Briider auch, ein Gelehrter werden.
Nach fiinf Jahren im Pfarrhaus von Weesen wird Zwingli Lateinschiiler in Basel.
Schon nach zwei Jahren aber schickt sein Lehrer, Gregor Biinzli, den Elfjadhrigen
wieder nach Hause und ermuntert den Vater, er solle seinen Sohn entsprechend
seiner Begabung anderweitig unterrichten lassen. Dies geschieht zundchst in
Bern, wo Zwingli erstmals mit den lateinischen Klassikern bekannt wird. Wie
schon in Basel fillt auch in Bern Zwinglis Musikalitdt sofort auf. Die Dominika-
ner wollen ihn als Novizen ins Kloster aufnehmen seiner schénen Stimme we-
gen. Von einem Klostereintritt jedoch will Zwinglis Vater nichts wissen. Er ruft
seinen Sohn aus Bern zuriick und entsendet ihn an die damals als Hochburg des
Humanismus beriihmte Universitit Wien zum Studium der Philosophie.

Der Humanismus bedeutete fiir die akademische Jugend nordlich der Alpen
nicht weniger als die Renaissance in Italien: Eine Bewegung mit einem ganz
neuen Menschenbild und Selbstbewusstsein. Das klassische Altertum war im
Mittelalter zwar nie in Vergessenheit geraten. Man begann nun aber, die grie-
chischen und romischen Klassiker mit neuen Augen zu lesen, indem man sich

227



Nachfolge

mit der griechischen Philosophie und der rémischen Geschichtsschreibung und
Rhetorik identifizierte. Das gab der Generation, die in diesem Humanismus auf-
wuchs, ein ganz neues Lebensgefiihl, emanzipiert von bisherigen Autoritédten,
wie es ein Pico della Mirandola zum Ausdruck gebracht hatte in seiner berithm-
ten Rede tiber: Die Wiirde des Menschen, und darin erklarte: ,Dem Menschen ist
gegeben, das zu sein, was er will.“! Auch Zwingli hatten den Pico della Mirando-
la in seiner Bibliothek stehen. Zu einem akademischen Abschluss Zwinglis in
Wien kommt es allerdings noch nicht. Er kehrt zuriick nach Basel an die Artis-
tenfakultdt, wo er anfangs 1506 zum Magister Artium promoviert wird. So ist aus
dem Toggenburger Ueli, dem Bauern- und Hirtenbuben, der 22-jadhrige Meister
Ulrich geworden, ein aufgeweckter, weltoffener junger Mann.

Erst nach der Erlangung des Meistertitels nimmt Zwingli das Theologiestu-
dium auf, vornehmlich bei Thomas Wyttenbach, der in Basel zu jener Zeit die
scholastische Theologie der via antiqua lehrte im Sinne des Thomas von Aquin.
Aus welchen Griinden Zwingli dann allerdings nach nur eineinhalb Jahren das
Theologiestudium in Basel abbricht, ist nicht mehr klar ersichtlich. ,Je mehr er
sich der Theologie widmet”, berichtet Bullinger in seiner Chronik, , desto mehr
dridngte es ihn zum priesterlichen Amt um zum Volk predigen zu kdénnen.“? Je-
denfalls bewirbt sich Zwingli bei seinem Bischof, Hugo von Hohenlandenberg
in Konstanz, um die Ordination, wird zum Priester geweiht und liest 1506 in
Wildhaus, dem Dorf seiner Herkunft und Familie, erstmals die heilige Messe.

Ebenfalls 22-jahrig, nur ein Jahr zuvor, trat Martin Luther in Erfurt den Au-
gustinern bei. Der eine, von Siindenlast und Hollenangst bedriickt, geht ins
Kloster, der andere, weltoffen und voll Tatendrang, ins Pfarramt.

Pfarrerin Glarus

Im Herbst 1506 kommt Zwingli als junger Priester nach Glarus und tragt als
Ortspfarrer der Gemeinde den Titel des Kilchher zuo Glaris. Glarus, der Hauptort
eines der dreizehn Orte der alten Fidgenossenschaft, bestand zur damaligen Zeit
aus ungefdahr 136 Hausern mit rund 1300 Einwohnern. Man konnte die zehn
Jahre des Glarner Pfarreramtes fiir Zwingli als eine Zeit des Suchens bezeichnen,
ganz im Sinne, wie Papst Johannes Paul II. schrieb: , Die Suche nach dem Glau-
ben ist selbst eine implizite Form des Glaubens”?, oder wie es Zwingli selbst
erlebt: , Die Verlangen danach haben, Gott zu erkennen, denen entzieht Gott
sich nicht.”* Seinen seelsorgerlichen Verpflichtungen kommt Zwingli treu, ver-

1 G. Pico della Mirandola, De hominis digninate. Ubers. v. N. Baumgarten. Hrsg. v. A. Buck. Hamburg
1990, 7.

H. Bullinger, Reformationsgeschichte 1, 3.

Johannes Paul II., Die Schwelle der Hoffnung iiberschreiten. Mailand - Hamburg 1994, 219.

H. Zwingli, Samtliche Werke (Corpus Reformatorum 88-108). Hrsg. v. E. Egli u.a. Berlin - Leipzig - Zii-
rich 1905-2013, hier: XVII 178,15 f. (im Folgenden abgekiirzt: Z).

B w N

228



Zwingli

lasslich und von der Bevolkerung her betrachtet auch erfolgreich nach. Jeden-
falls lasst man zu seinen Ehren und gleichzeitig seiner Verabschiedung auf den
silbernen Messbecher Zwinglis Namen eingravieren, in Glarus noch heute zu
bewundern: Calix Uly Zwingli 1516.

Das Pfarramt insgesamt versteht und versieht Zwingli im Sinne der traditio-
nell katholischen Frommigkeit mit allem, was dazugehort, ohne dabei Probleme
zu bekommen. Fiir die zahlreichen Reliquien, die in Glarus’ Besitz waren, tragt
er Sorge, er fihrt Bittprozessionen durch um gutes Wetter, mit den Einnahmen
aus einem papstlichen Sonderablass ldsst er eine Kapelle bauen, kurz: Er ist und
wird geschaitzt als ein guter, volksverbundener Priester.

Innerlich allerdings treiben ihn philosophische und theologische Fragen um,
die ihn im Blick auf seine Gemeindeglieder seelsorgerlich, auf Grund intensiv
betriebener theologischer und philosophischer Studien aber auch personlich be-
schaftigen. Er beschreibt sechs bis acht Jahre spdter in einer seinem Bischof in
Konstanz gewidmeten, erstmals recht umfangreichen lateinischen Schrift, dem
sogenannten Archeteles von 1522, wie es ihm seinerzeit ergangen, was ihn geist-
lich beschiftigt und wie er zu den Erkenntnissen und Erfahrungen gekommen
sei, die fiir ihn pragend geworden sind.

Er habe die Beobachtung und Feststellung gemacht, berichtet Zwingli rtick-
blickend?®, dass die Menschen, auch seine Leute in Glarus, selig werden und ih-
rer Seligkeit gewiss sein wollten. Darum bemtihten sie sich, aus Angst vor Fege-
feuer und Holle, alles zu erfiillen, was die Kirche anbietet und fordert. Wer aber
kann sagen — dies wird Zwingli mehr und mehr zum Problem -, dass wir als
Kirche, auch ich als Pfarrer von Glarus, mit unseren Angeboten und Forderun-
gen, wenn sie denn erfiillt werden, den Menschen die ewige Seligkeit auch ga-
rantieren konnen? ,Wir sehen”, schreibt er bekiimmert und besorgt, ,,wie das
Menschengeschlecht sich sein ganzes Leben lang um die Erlangung der Seligkeit
nach dem Tod dngstigt und sorgt, dass es aber keineswegs allenthalben am Tage
liegt, auf welche Weise sie zu finden ist.” Auf der Suche nach einer Antwort
vertieft er sich einerseits in die klassische Literatur — dazu verfiigt er schon da-
mals iiber eine stattliche private Bibliothek -, und gleichzeitig sucht er Antwort
in der Theologie. Vom Ergebnis allerdings ist er enttduscht. Zu den einen sagt
er: ,Wendet man sich an die Philosophen, so herrscht unter ihnen tiber die
Seligkeit so viel Streit, dass es jedermann verdriefst.“ Bei den andern ist die Ver-
legenheit noch groler: ,Wendet man sich an die Christen, so gibt es dort Leute,
bei denen man noch viel mehr Verworrenheit und Irrtiimer findet als bei den
Heiden.” Als tiberaus bedenklich empfindet er, ,,dass die elenden Sterblichen in
ihrer Selbst- und Gottvergessenheit es wagten, ihr Eigenes als Gottliches feilzu-
bieten” — spdter wird er von ,, menschlichen Erfindungen” sprechen. Damit steht

5 Das Selbstzeugnis findet sich in Z I 259,38-261,14.

229



Nachfolge

er vor der fiir ihn spirituell und personlich immer dridngender werdenden Fra-
ge, ob es denn nicht ein Kriterium gidbe, an dem man das Menschliche und das
Gottliche, humana an divina, unterscheiden konne. Wie sich vor ihm schlief8lich
nur noch Widerspriichlichkeiten auftiirmen, weif er von sich aus nicht mehr aus
noch ein und seufzt — es klingt als wie ein Hilferuf: ,In dieses Dilemma gestellt,
wohin soll ich mich wenden — quo me vertam?“ Da nun betet er und bittet Gott,
er moge ihm doch einen Ausweg zeigen, und da habe Gott zu ihm gesagt: ,,Du
Einféltiger, warum bedenkst du nicht: ,Des Herrn Wahrheit wahrt in Ewigkeit?”
Dieser Wahrheit sollst du anhangen.”

Von da an entschliefit er sich, auf seiner Suche nach einem Unterscheidungs-
kriterium von Gottlichem und Menschlichem sich nur noch an das zu halten,
»was aus dem Munde Gottes kommt (Mt 4,4)“. In humanistischer Weise geht
er zurlick zu den Quellen, orientiert sich theologisch am Neuen Testament und
macht dabei die Erfahrung, wie er mehr und mehr aus der Dunkelheit des Dilem-
mas oder eben der menschlichen Selbst- und Gottvergessenheit ans Licht kommt.
»Alles wird im Lichte klar werden” liest er im Epheserbrief (Eph 5,13), und wenn
er fragt: , In welchem Licht?“, sagt ihm Christus im Evangelium: ,Ich bin das
Licht der Welt (Joh 8,12).” Er erlebt es als Gebetserhérung, zu erkennen, woran
man das Gottliche vom Menschlichem unterscheiden kann, an Christus namlich,
der selber beides ist, wahrer Gott und wahrer Mensch, divinus et humanus. IThn be-
zeichnet er nunmehr als den Priifstein zur , Unterscheidung der Geister, ob sie
aus Gott sind” (1 Joh 4,1), und erklart, er werde, ,nachdem ich in dieser Weise
meine Vergleichungen angestellt habe“, kiinftig alle Lehrmeinungen, omnia doc-
trina, die philosophischen und die theologischen, an diesem Stein tiberpriifen.

Fir Zwinglis spirituellen Werdegang ist es bezeichnend, dass bei ihm theolo-
gische Arbeit und spirituelle Erfahrung ineinandergreifen. Er entdeckt und erlebt
uber der Lektiire der Heiligen Schrift Christus als das von Gott in die Welt gesand-
te Licht - fiir ihn ein begliickendes Widerfahrnis. Die theologische Schlussfolge-
rung, die er daraus zieht, besteht fiir ihn nun darin, dass er Christus als das Licht,
in dem alles klar wird, und die Heilige Schrift miteinander verbindet und damit
auch die Schrift, in der Christus als das Klarheit spendende Licht uns entgegen-
leuchtet, als Priifstein bezeichnet (lapis evangelicus)®. Sie soll fortan fiir alle philo-
sophischen und theologischen Debatten und kirchlichen Auseinandersetzungen
die Grundlage bilden und ,allein Fiihrerin und Lehrerin sein“.” Die innere Zu-
sammengehorigkeit von Christologie und Schriftprinzip, will Zwingli im Riick-
blick sagen, ist es, die ihn aus dem Dilemma der theologischen und philosophi-
schen Widerspriichlichkeiten erlést und ihn die Antwort hat finden lassen auf die
ihn damals drangende Frage: ,Wohin soll ich mich wenden?”

6 Z1319,7.
7 71262,19f.

230



Zwingli

Leutpriester in Einsiedeln

Waren die 10 Jahre Pfarramt in Glarus eine Zeit des Suchens, so wird fiir Zwing-
li Einsiedeln zur Zeit des Findens. Zum Kloster Einsiedeln gehorte damals eine
Pfarrei von rund 1500 Einwohnern. Weil sich Zwingli anders als in Glarus kaum
mehr politisch hervortut und als Leutpriester fiir die Pilger nicht ausgelastet ist,
findet er nebst Gottesdienst und Seelsorge ausreichend Zeit fiir personliche Stu-
dien. Einsiedeln wird fiir ihn zu einer Zeit der Vertiefung dessen, was sich in Gla-
rus abzuzeichnen begonnen hatte. Das Prinzip der Heiligen Schrift als Priifstein
bewdhrt sich ihm in der Auseinandersetzung mit der scholastischen Theologie.
Ebenso findet er die von ihm erkannte Verbindung des sola scriptura mit dem
solus Christus bestdtigt in der Frage der Furbitte der Heiligen, mit der er sich in-
tensiver als bisher zu beschiftigen beginnt.

Vom Bibelgebrauch zum Schriftprinzip

In Glarus hatte Zwingli damit begonnen, Griechisch zu lernen. Mittlerweile ist
er im Besitz des griechischen Neuen Testamentes in der Ausgabe des Erasmus
von 1516. Er gebraucht dieses mit Begeisterung und vertieft seine Lektiire da-
durch, dass er die Paulusbriefe abschreibt und auswendiglernt, wie dies Erasmus
selbst getan und anderen empfohlen hatte. Zwingli macht dabei die Erfahrung,
dass er das Evangelium besser versteht, wenn er es in der Ursprache liest. Dem
Urtext allein ist es allerdings nicht zu verdanken, dass Zwingli den Grundsatz
der alleinigen Autoritdt der Schrift in theologischen und philosophischen Fragen
bestatigt findet, wie er ihm in Glarus bereits aufgegangen ist. Es kommen erneut
als Gebetserhdrung eine Entdeckung und eine Erleuchtung hinzu.

Bisher war Zwingli gewohnt, bei seinen Bibelstudien die damals gebrauchli-
chen kirchlich-scholastischen Kommentare zu Hilfe zu nehmen. Alle diese Bii-
cher aber werden ihm mehr und mehr zum Ballast. Eines Tages kommt er dazu,
dass er diese weglegt und dabei die Erfahrung macht, dass er den Bibeltext besser
versteht, wenn er ihn ohne kommentierende Hilfsmittel liest. Es ist die Entde-
ckung des exegetischen Prinzips ,der sich selbst auslegenden Schrift”, der scrip-
tura sui ipsius interpres. Riickblickend beschreibt Zwingli diese duflere exegetische
Entdeckung als innere Erleuchtung (illuminatio). ,Ich bin”, berichtet er8, ,wie
andere in meiner Jugend in menschlichen Wissenschaften vorangekommen. Als
ich nun aber vor sieben oder acht Jahren anfing, mich ganz an die Heilige Schrift
zu halten, kam mir die Philosophie und Theologie der Zanggeren immer dazwi-
schen.” Da kam mir schlieRlich, angeleitet durch Schrift und Wort Gottes, der

8 Das Selbstzeugnis findet sich in Z 1 379,21-30 und tibersetzt in H. Zwingli, Schriften. Hrsg. v. T.
Brunnschweiler / S. Lutz. Ziirich 1995. 4 Biande. 1,149 (im Folgenden abgekiirzt: ZS).

9 ,Zanggeren” sind jene Theologen, die nach Zwinglis Ansicht nichts Besseres zu tun wiissten, als
sich tiber die Bibel zu streiten.

231



Nachfolge

Gedanke: Du musst das alles liegen lassen und Gottes Willen unmittelbar aus

seinem eigenen, eindeutigen Wort lernen! Da hub ich an Gott zu bitten um sein

Licht, und da begann mir die Schrift viel klarer zu werden, wiewohl ich sie blof3

las, als wenn ich dabei viele Kommentare und Ausleger gelesen hitte.”

Das Erlebnis der Erleuchtung auf Grund der Entdeckung, dass die Bibel aus
sich selber verstanden werden will, hat fiir Zwinglis Schriftverstindnis nachhal-
tige Konsequenzen.

— Es fallt die damals noch tibliche Unterscheidung von literarischem und geist-
lichem Schriftsinn und damit auch die allegorische Schriftauslegung weg.
,Der allegorische Schriftsinn vermag nichts zu beweisen, was nicht sonst
schon in der Schrift ausdriicklich enthalten ist.“1°

— Fir die Exegese ist wichtig, dass die Heilige Schrift als Ganze wahrgenommen
werden will: ,Alles in der heiligen Schrift muss aus dem Zusammenhang he-
raus verstanden werden.“!!

— Mit der Heiligen Schrift als Ganzes sind immer beide Testamente gemeint. In
Bezug auf den Kanon der Schrift gilt, ,dass alles, was wir das Neue Testament
nennen, seine Autoritdt und sein Fundament im Alten hat.“!?

— Nicht unwichtig ist eine demiitige Haltung. ,In Gottes Wort soll man nicht
Hader hineintragen“®3, vielmehr ,will die Heilige Schrift einfach und freund-
lich behandelt sein.“!*

— Die Kirchenviter werden damit nicht bedeutungslos. Zwingli liest sie weiter-
hin regelmifiig und fleifdig. Sie werden aber nicht mehr konsultiert als schrift-
unabhdngige kirchliche Autoritdten, sondern als Bibelausleger.

— Um die Schrift so zu verstehen, wie sie sich selber versteht, und um ihr als
Wort Gottes Glauben zu schenken, sind wir auf die Erleuchtung durch den
Heiligen Geist angewiesen. Diese hat Zwingli in Einsiedeln so erstmals erlebt
und freut sich zeitlebens dartiber. ,O Gott, du bist es, der mich erleuchtet. Du
ziindest das Licht an in mir. Es ist das Licht des Verstehens.“1s

Christus und die Heilige Schrift

Wie das Bibelverstdndnis, so erfahrt in Einsiedeln auch Zwinglis Christusver-
hiltnis eine spirituelle Vertiefung, wonach er Schritt fiir Schritt ,zur Uberzeu-
gung und zum Glauben gelangt sei, dass wir keines Mittlers bediirfen aufier
Christus, ebenso, dass zwischen uns und Gott niemand Mittler sein kann aufier
Christus allein.” Er berichtet und erinnert sich, und damit sind wir beim drit-
ten riickblickenden Selbstzeugnis!®: ,Ich habe vor acht oder neun Jahren ein

10 Z1379,21-30.
11 Z VII 290,15 f.

12 Z1X 111,10-13.
13 Z V 815,6.

14 Z XVII 223,12.

15 Z XIII 507,9.

232



Zwingli

trostreiches Gedicht gelesen, verfasst von dem hochgelehrten Erasmus von
Rotterdam, an den Herrn Jesus gerichtet, worin sich Jesus in vielen sehr scho-
nen Worten beklagt, dass man nicht alles Gute bei ihm suche, da er doch der
Quell alles Guten, der Heilmacher, Trost und Schatz der Seele sei. Da habe ich
gedacht: Es verhilt sich wirklich so. Warum suchen wir dann Hilfe bei den Ge-
schopfen?” Diese seine Erinnerung geht zum einen zurtick ins Jahr 1514, als
das von ihm erwdhnte Gedicht des Erasmus, die Expostulatio Jesu cum homine,
erstmals erschienen und Zwingli offenbar kurz nach Erscheinen bereits in Gla-
rus bekannt geworden ist und ihn tief beeindruckt hat. Er habe dann allerdings,
fahrt er fort, ,,daneben bei dem erwihnten Erasmus auch andere ,carmina‘ oder
Gesdnge gefunden, die an die heilige Anna, den heiligen Michael und andere
gerichtet waren, und in denen er die Angesprochenen als Fiirsprecher anruft.”
Diese Erinnerung geht nun nicht mehr zurtick bis ins Jahr 1514, sondern ledig-
lich ins Jahr 1518, also in Zwinglis Einsiedlerzeit. Dort hatte er namlich mitt-
lerweile vom Buchdrucker Froben in Basel einen Sammelband erasmianischer
Schriften geschenkt erhalten, in dem nebst der Expostulatio auch die von Zwing-
li erwdhnten Gesdnge bzw. Gebete an Engel und Heilige abgedruckt sind. Nun
erganzt Zwingli seine Erinnerung an das Jahr 1514, als er die Expostulatio des
Erasmus gelesen hatte, mit derjenigen an die Einsiedlerzeit von 1518. Damals
habe er damit begonnen, berichtet er, veranlasst erneut durch Erasmus, nun-
mehr aber in kritischer Distanz zu ihm, ,erst recht die Schriften der Bibel und
der Kirchenviter zu studieren, ob ich von ihnen zuverlissig tiber die Fiirbitte
der Seligen unterrichtet wiirde. Um es kurz zu machen: Ich fand dariiber in

der Bibel gar nichts, bei den Alten fand ich bei einigen etwas, bei den anderen
nichts. Doch beeindruckte mich wenig, wenn sie auch die Fiirbitte der Seligen
lehrten; denn sie blieben mir stets die biblischen Belegstellen schuldig. Und
wenn ich dann die Schrift, die sie in ihrem Sinne zurechtbogen, in ihrem Urtext
studierte, so hatte sie nicht den Sinn, den sie ihr abgewinnen wollten.” Die von
Zwingli empfundene Widerspriichlichkeit der theologischen Tradition bekraftigt
ihm demnach das Prinzip der sola scriptura als Grundlage fiir den theologischen
Diskurs, und die Schrift lasst ihm das solus Christus auch in der Frage der Fiirbit-
te der Heiligen zur Gewissheit werden. Dank der Expostulatio des Erasmus wird
Zwingli 1514 auf die Frage der Fiirbitte der Heiligen aufmerksam, in Distanzie-
rung zu Erasmus gelangt er 1518 in Einsiedeln zur Uberzeugung, , dass Christus
der einzige Schatz unserer armen Seelen sei”, eine Erkenntnis, von der ihn auch
ein Erasmus nicht mehr abbringen konne.

16 Das Selbstzeugnis findet sich in Z II 217,5-23 und iibersetzt in ZS II 254-255.
17 Z XVIII 218,7-9.

233



Nachfolge

Ergebnis und Ausblick

Aus Zwinglis Selbstzeugnissen tiber seinen spirituellen Werdegang geht hervor,
dass fiir ihn stets zusammengehoren: Erfahrung und Erkenntnis, Erlebnis und
Reflexion, Erleuchtung und Studium, Glauben und Verstehen. Seine Spirituali-
tat ist dem Verstand zugdnglich, wie umgekehrt sein theologisches Denken auf
spiritueller Erfahrung beruht. Im Einzelnen bedeutet dies:

— Schriftprinzip (sola scriptura) und Christologie (solus Christus) sind aufeinan-
der bezogen. Das solus Christus ergibt sich aus dem sola scriptura, wie umge-
kehrt der Entscheid, sich in allen theologischen und philosophischen und
spater auch politischen Fragen allein von der Schrift leiten zu lassen, seinen
Grund in Christus hat. Er ist der Priifstein zur Unterscheidung von Gottli-
chem und Menschlichem, er ist das Licht, das aus dem Dilemma der theolo-
gischen und philosophischen Widerspriichlichkeiten befreit.

— Die Frucht, die daraus erwiachst, ist die evangelische Predigt. Zwingli beginnt
am 1. Januar 1519, seinem 35. Geburtstag, dem Tag seines Amtsantritts am
Grofimiinster in Ziirich seine Predigttdtigkeit damit, dass er sich nicht mehr
an die Perikopenordnung hilt. Soll die Predigt schriftgemdf} sein, gilt als ho-
miletischer Grundsatz die fortlaufende Textauslegung (lectio continua). Weil
gleichzeitig Zwingli daran gelegen ist, dass Christus verkiindigt wird, beginnt
er mit dem Matthdusevangelium.

— Das reformatorische Schriftprinzip (sola scriptura) erscheint auf dem Hinter-
grund der historisch-kritischen Forschung als heute kaum mehr vertretbarer
Biblizismus. Nun war auch Zwingli klar, dass die geschriebene Bibel nicht
identisch ist mit Gottes Wort. Sola scriptura meint dementsprechend nicht die
Ausschlielichkeit der biblischen Offenbarung (es gibt fiir Zwingli Christusof-
fenbarung auch unter den ,Heiden”), sondern den Grundsatz, dass Theologie
und Kirche sich an der Heiligen Schrift als ,Vorgabe und Richtschnur“!” zu
orientieren haben. Entsprechend halt Zwingli auch im Bezug auf sich selbst
die bessere Belehrung durch die Heilige Schrift stets offen: ,,Wenn ich im Ver-
standnis der gottlichen Schrift irgendwo geirrt habe, und sich dies mit Hilfe
der Schrift an dieser oder jener Stelle beweisen lief3e, lasse ich mich gerne
eines Besseren belehren.”!®

Zwinglis biblische Christologie nimmt Kirche und Theologie, aber auch den
Glauben des/der Einzelnen in die Pflicht, Gott und Mensch streng zu unter-
scheiden und nicht von den Menschen zu erwarten, was Gott allein leisten
kann, oder gar dem Menschen zuzuschreiben, was wir allein Gott zu verdanken

18 Z 11 457,7-9; ZS 11 498.
19 Z11191,24-26; ZS 11 226.

234



Zwingli

haben. ,Du sollst dein Herz niemandem mit Zuversicht zuwenden als Gott al-
lein.”" Gleichzeitig ist das solus Christus die Einladung an den Menschen zum
Gottvertrauen, von Gott und seiner Giite und Barmherzigkeit alles zu erwarten,
in aller Not an ihn sich zu wenden, und daran zu glauben und dabei auch er-
fahren zu diirfen: , Gott ist das hochste Gut. Von ihm kommt alles Gute.“?°

20 Z 11 224,8; ZS 11 262. Vgl. weiterfithrende Literatur: S. Lutz, Ulrich Zwinglis Spiritualitdit. Ein Beispiel
reformierter Frommigkeit. Zurich 2018; P. Opitz, Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantis-
mus. Zirich 2015; A. Ziegler SJ, Zwingli. Katholisch gesehen, 6kumenisch befragt. Ziirich 1984.

235



