
Zwinglis spiritueller Werdegang 
Zum 500. Jubiläum seines Amtsantritts in Zürich

Es gab eine Zeit, da beschäftigte sich die Zwingliforschung intensiv mit der Fra­
ge nach der reformatorischen Wende bei Zwingli. Die einen gingen davon aus, 
dass von einer solchen nicht früher gesprochen werden könne, als ab dem Zeit­
punkt, an dem Zwingli zur Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glauben 
durchgedrungen sei. Dies aber könne erst erfolgt sein, nachdem Martin Luthers 
entscheidende reformatorische Schriften im Jahr 1520 erschienen sind: Von des 
christlichen Standes Besserung – Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche – 
Von der Freiheit eines Christenmenschen. Unter der Voraussetzung, dass Zwingli sei­
ne geistlichen und theologischen Impulse von Martin Luther empfangen habe, 
wird der zwinglische Durchbruch zur Reformation in die ersten Jahre seiner Tä- 
tigkeit als Leutpriester in Zürich gelegt, dies allerdings entgegen Zwinglis eige­
nen Beteuerungen, er sei unabhängig von Luther zu den für ihn entscheidenden 
und zur Erneuerung von Kirche und Gesellschaft führenden Erkenntnissen ge­
kommen. 

Für die Befürworter einer früheren, unabhängig von Luther erfolgten refor­
matorischen Wende stand die Frage nach dem Übergang Zwinglis vom Huma-
nismus zur Reformation und damit der Weg Zwinglis in die theologische Eigen-
ständigkeit im Vordergrund. Von Interesse war dabei sein Verhältnis zu Erasmus 
von Rotterdam, dem er den Zugang zum griechischen Neuen Testament und we­
sentliche Elemente seiner späteren Christologie zu verdanken hatte, von dem er 
sich dann aber allmählich zu distanzieren begann. Beide Seiten gingen davon 
aus, dass es im Werdegang Zwinglis zum Reformator irgendwann einmal, ob frü­
her oder später, zu einem befreienden Durchbruch gekommen sei. 

Betrachtet man indessen die Anfänge von Zwinglis Theologie weniger unter 
den Gesichtspunkten von äußerem Einfluss und innerer Loslösung, sondern 

Samuel Lutz |  Bern

geb. 1944, Dr. theol., Gemeindepfarrer im 
Berner Oberland, später Synodalratspräsi­
dent der Reformierten Kirchen Bern-Jura-
Solothurn

samuel.lutz@bluewin.ch

226

Nachfolge



spürt Zwinglis spirituellen Erfahrungen nach, so zeigt sich das Entscheidende 
seines Werdegangs der frühen Jahre nicht als Wende, sondern als Weg einer kon- 
tinuierlichen inneren Entfaltung. Diesem spirituellen Werdegang des frühen 
Zwingli bis zu seinem Amtsantritt vor 500 Jahren als Leutpriester am Großmün­
ster in Zürich soll im Folgenden nachgegangen werden. Es geschieht dies auf 
Grund von drei auf seine früheren Jahre zurückblickenden Selbstzeugnissen. Das 
eine bezieht sich auf Zwinglis Amtsjahre als Gemeindepfarrer von Glarus, die 
beiden andern blicken zurück auf die kurzen drei Jahre, in denen er Leutpriester 
war im Kloster Maria Einsiedeln. Freilich gilt es dabei zu bedenken, dass Selbst­
zeugnisse als biographische Quellen mit Vorbehalt zu betrachten sind. Immer­
hin aber lassen sie Einblick gewinnen in Zwinglis subjektive Sicht, wie er sich 
selber und seinen spirituellen Werdegang verstanden wissen wollte.

Herkunft und Studium

Zwingli, getauft auf den Namen Ulrich, stammt aus dem oberen Toggenburg, 
damals Untertanengebiet des Klosters St. Gallen. In Wildhaus auf 1100 Metern 
über dem Meeresspiegel wird er am 1. Januar 1484 geboren als dritter Sohn des 
Johann Zwingli und der Margaretha Meili, geborene Bruggmann. Die Zwinglis 
waren eine wohlhabende und einflussreiche Familie, ein Milieu von Bauern­
stand, Politik und Gelehrsamkeit in gut kirchlich-katholischer Spiritualität, aber 
nicht streng-konservativer Tradition.

Als noch nicht ganz sechsjähriger Knabe kommt Ulrich zu seinem Onkel 
Bartholomäus nach Weesen an den Walensee, Pfarrer und Dekan daselbst. Die­
ser bringt seinem Neffen Lesen und Schreiben bei und auch schon die ersten 
Brocken Latein. Ulrich sollte, wie drei seiner Brüder auch, ein Gelehrter werden. 
Nach fünf Jahren im Pfarrhaus von Weesen wird Zwingli Lateinschüler in Basel. 
Schon nach zwei Jahren aber schickt sein Lehrer, Gregor Bünzli, den Elfjährigen 
wieder nach Hause und ermuntert den Vater, er solle seinen Sohn entsprechend 
seiner Begabung anderweitig unterrichten lassen. Dies geschieht zunächst in 
Bern, wo Zwingli erstmals mit den lateinischen Klassikern bekannt wird. Wie 
schon in Basel fällt auch in Bern Zwinglis Musikalität sofort auf. Die Dominika­
ner wollen ihn als Novizen ins Kloster aufnehmen seiner schönen Stimme we­
gen. Von einem Klostereintritt jedoch will Zwinglis Vater nichts wissen. Er ruft 
seinen Sohn aus Bern zurück und entsendet ihn an die damals als Hochburg des 
Humanismus berühmte Universität Wien zum Studium der Philosophie. 

Der Humanismus bedeutete für die akademische Jugend nördlich der Alpen 
nicht weniger als die Renaissance in Italien: Eine Bewegung mit einem ganz 
neuen Menschenbild und Selbstbewusstsein. Das klassische Altertum war im 
Mittelalter zwar nie in Vergessenheit geraten. Man begann nun aber, die grie­
chischen und römischen Klassiker mit neuen Augen zu lesen, indem man sich 

227

Zwingli



1	 G. Pico della Mirandola, De hominis digninate. Übers. v. N. Baumgarten. Hrsg. v. A. Buck. Hamburg 
1990, 7.

2	 H. Bullinger, Reformationsgeschichte I, 3.
3	 Johannes Paul II., Die Schwelle der Hoffnung überschreiten. Mailand – Hamburg 1994, 219.
4	 H. Zwingli, Sämtliche Werke (Corpus Reformatorum 88–108). Hrsg. v. E. Egli u.a. Berlin – Leipzig – Zü­

rich 1905–2013, hier: XVII 178,15 f. (im Folgenden abgekürzt: Z).

mit der griechischen Philosophie und der römischen Geschichtsschreibung und 
Rhetorik identifizierte. Das gab der Generation, die in diesem Humanismus auf­
wuchs, ein ganz neues Lebensgefühl, emanzipiert von bisherigen Autoritäten, 
wie es ein Pico della Mirandola zum Ausdruck gebracht hatte in seiner berühm­
ten Rede über: Die Würde des Menschen, und darin erklärte: „Dem Menschen ist 
gegeben, das zu sein, was er will.“1 Auch Zwingli hatten den Pico della Mirando­
la in seiner Bibliothek stehen. Zu einem akademischen Abschluss Zwinglis in 
Wien kommt es allerdings noch nicht. Er kehrt zurück nach Basel an die Artis­
tenfakultät, wo er anfangs 1506 zum Magister Artium promoviert wird. So ist aus 
dem Toggenburger Ueli, dem Bauern- und Hirtenbuben, der 22-jährige Meister 
Ulrich geworden, ein aufgeweckter, weltoffener junger Mann. 

Erst nach der Erlangung des Meistertitels nimmt Zwingli das Theologiestu­
dium auf, vornehmlich bei Thomas Wyttenbach, der in Basel zu jener Zeit die 
scholastische Theologie der via antiqua lehrte im Sinne des Thomas von Aquin. 
Aus welchen Gründen Zwingli dann allerdings nach nur eineinhalb Jahren das 
Theologiestudium in Basel abbricht, ist nicht mehr klar ersichtlich. „Je mehr er 
sich der Theologie widmet“, berichtet Bullinger in seiner Chronik, „desto mehr 
drängte es ihn zum priesterlichen Amt um zum Volk predigen zu können.“2 Je­
denfalls bewirbt sich Zwingli bei seinem Bischof, Hugo von Hohenlandenberg 
in Konstanz, um die Ordination, wird zum Priester geweiht und liest 1506 in 
Wildhaus, dem Dorf seiner Herkunft und Familie, erstmals die heilige Messe.

Ebenfalls 22-jährig, nur ein Jahr zuvor, trat Martin Luther in Erfurt den Au­
gustinern bei. Der eine, von Sündenlast und Höllenangst bedrückt, geht ins 
Kloster, der andere, weltoffen und voll Tatendrang, ins Pfarramt. 

Pfarrer in Glarus

Im Herbst 1506 kommt Zwingli als junger Priester nach Glarus und trägt als 
Ortspfarrer der Gemeinde den Titel des Kilchher zuo Glaris. Glarus, der Hauptort 
eines der dreizehn Orte der alten Eidgenossenschaft, bestand zur damaligen Zeit 
aus ungefähr 136 Häusern mit rund 1300 Einwohnern. Man könnte die zehn 
Jahre des Glarner Pfarreramtes für Zwingli als eine Zeit des Suchens bezeichnen, 
ganz im Sinne, wie Papst Johannes Paul II. schrieb: „Die Suche nach dem Glau­
ben ist selbst eine implizite Form des Glaubens“3, oder wie es Zwingli selbst 
erlebt: „Die Verlangen danach haben, Gott zu erkennen, denen entzieht Gott 
sich nicht.“4 Seinen seelsorgerlichen Verpflichtungen kommt Zwingli treu, ver­

228

Nachfolge



lässlich und von der Bevölkerung her betrachtet auch erfolgreich nach. Jeden­
falls lässt man zu seinen Ehren und gleichzeitig seiner Verabschiedung auf den 
silbernen Messbecher Zwinglis Namen eingravieren, in Glarus noch heute zu 
bewundern: Calix Uly Zwingli 1516. 

Das Pfarramt insgesamt versteht und versieht Zwingli im Sinne der traditio­
nell katholischen Frömmigkeit mit allem, was dazugehört, ohne dabei Probleme 
zu bekommen. Für die zahlreichen Reliquien, die in Glarus’ Besitz waren, trägt 
er Sorge, er führt Bittprozessionen durch um gutes Wetter, mit den Einnahmen 
aus einem päpstlichen Sonderablass lässt er eine Kapelle bauen, kurz: Er ist und 
wird geschätzt als ein guter, volksverbundener Priester. 

Innerlich allerdings treiben ihn philosophische und theologische Fragen um, 
die ihn im Blick auf seine Gemeindeglieder seelsorgerlich, auf Grund intensiv 
betriebener theologischer und philosophischer Studien aber auch persönlich be­
schäftigen. Er beschreibt sechs bis acht Jahre später in einer seinem Bischof in 
Konstanz gewidmeten, erstmals recht umfangreichen lateinischen Schrift, dem 
sogenannten Archeteles von 1522, wie es ihm seinerzeit ergangen, was ihn geist­
lich beschäftigt und wie er zu den Erkenntnissen und Erfahrungen gekommen 
sei, die für ihn prägend geworden sind. 

Er habe die Beobachtung und Feststellung gemacht, berichtet Zwingli rück­
blickend5, dass die Menschen, auch seine Leute in Glarus, selig werden und ih­
rer Seligkeit gewiss sein wollten. Darum bemühten sie sich, aus Angst vor Fege­
feuer und Hölle, alles zu erfüllen, was die Kirche anbietet und fordert. Wer aber 
kann sagen – dies wird Zwingli mehr und mehr zum Problem –, dass wir als 
Kirche, auch ich als Pfarrer von Glarus, mit unseren Angeboten und Forderun­
gen, wenn sie denn erfüllt werden, den Menschen die ewige Seligkeit auch ga­
rantieren können? „Wir sehen“, schreibt er bekümmert und besorgt, „wie das 
Menschengeschlecht sich sein ganzes Leben lang um die Erlangung der Seligkeit 
nach dem Tod ängstigt und sorgt, dass es aber keineswegs allenthalben am Tage 
liegt, auf welche Weise sie zu finden ist.“ Auf der Suche nach einer Antwort 
vertieft er sich einerseits in die klassische Literatur – dazu verfügt er schon da­
mals über eine stattliche private Bibliothek –, und gleichzeitig sucht er Antwort 
in der Theologie. Vom Ergebnis allerdings ist er enttäuscht. Zu den einen sagt 
er: „Wendet man sich an die Philosophen, so herrscht unter ihnen über die 
Seligkeit so viel Streit, dass es jedermann verdrießt.“ Bei den andern ist die Ver­
legenheit noch größer: „Wendet man sich an die Christen, so gibt es dort Leute, 
bei denen man noch viel mehr Verworrenheit und Irrtümer findet als bei den 
Heiden.“ Als überaus bedenklich empfindet er, „dass die elenden Sterblichen in 
ihrer Selbst- und Gottvergessenheit es wagten, ihr Eigenes als Göttliches feilzu­
bieten“ – später wird er von „menschlichen Erfindungen“ sprechen. Damit steht 

5	 Das Selbstzeugnis findet sich in Z I 259,38–261,14.

229

Zwingli



6	 Z I 319,7.
7	 Z I 262,19 f.

er vor der für ihn spirituell und persönlich immer drängender werdenden Fra­
ge, ob es denn nicht ein Kriterium gäbe, an dem man das Menschliche und das 
Göttliche, humana an divina, unterscheiden könne. Wie sich vor ihm schließlich 
nur noch Widersprüchlichkeiten auftürmen, weiß er von sich aus nicht mehr aus 
noch ein und seufzt – es klingt als wie ein Hilferuf: „In dieses Dilemma gestellt, 
wohin soll ich mich wenden – quo me vertam?“ Da nun betet er und bittet Gott, 
er möge ihm doch einen Ausweg zeigen, und da habe Gott zu ihm gesagt: „Du 
Einfältiger, warum bedenkst du nicht: ‚Des Herrn Wahrheit währt in Ewigkeit?’ 
Dieser Wahrheit sollst du anhangen.“

Von da an entschließt er sich, auf seiner Suche nach einem Unterscheidungs­
kriterium von Göttlichem und Menschlichem sich nur noch an das zu halten, 
„was aus dem Munde Gottes kommt (Mt 4,4)“. In humanistischer Weise geht 
er zurück zu den Quellen, orientiert sich theologisch am Neuen Testament und 
macht dabei die Erfahrung, wie er mehr und mehr aus der Dunkelheit des Dilem­
mas oder eben der menschlichen Selbst- und Gottvergessenheit ans Licht kommt. 
„Alles wird im Lichte klar werden“ liest er im Epheserbrief (Eph 5,13), und wenn 
er fragt: „In welchem Licht?“, sagt ihm Christus im Evangelium: „Ich bin das 
Licht der Welt (Joh 8,12).“ Er erlebt es als Gebetserhörung, zu erkennen, woran 
man das Göttliche vom Menschlichem unterscheiden kann, an Christus nämlich, 
der selber beides ist, wahrer Gott und wahrer Mensch, divinus et humanus. Ihn be­
zeichnet er nunmehr als den Prüfstein zur „Unterscheidung der Geister, ob sie 
aus Gott sind“ (1 Joh 4,1), und erklärt, er werde, „nachdem ich in dieser Weise 
meine Vergleichungen angestellt habe“, künftig alle Lehrmeinungen, omnia doc-
trina, die philosophischen und die theologischen, an diesem Stein überprüfen. 

Für Zwinglis spirituellen Werdegang ist es bezeichnend, dass bei ihm theolo­
gische Arbeit und spirituelle Erfahrung ineinandergreifen. Er entdeckt und erlebt 
über der Lektüre der Heiligen Schrift Christus als das von Gott in die Welt gesand- 
te Licht – für ihn ein beglückendes Widerfahrnis. Die theologische Schlussfolge-
rung, die er daraus zieht, besteht für ihn nun darin, dass er Christus als das Licht, 
in dem alles klar wird, und die Heilige Schrift miteinander verbindet und damit 
auch die Schrift, in der Christus als das Klarheit spendende Licht uns entgegen­
leuchtet, als Prüfstein bezeichnet (lapis evangelicus)6. Sie soll fortan für alle philo­
sophischen und theologischen Debatten und kirchlichen Auseinandersetzungen 
die Grundlage bilden und „allein Führerin und Lehrerin sein“.7  Die innere Zu­
sammengehörigkeit von Christologie und Schriftprinzip, will Zwingli im Rück­
blick sagen, ist es, die ihn aus dem Dilemma der theologischen und philosophi­
schen Widersprüchlichkeiten erlöst und ihn die Antwort hat finden lassen auf die 
ihn damals drängende Frage: „Wohin soll ich mich wenden?“

230

Nachfolge



Leutpriester in Einsiedeln

Waren die 10 Jahre Pfarramt in Glarus eine Zeit des Suchens, so wird für Zwing­
li Einsiedeln zur Zeit des Findens. Zum Kloster Einsiedeln gehörte damals eine 
Pfarrei von rund 1500 Einwohnern. Weil sich Zwingli anders als in Glarus kaum 
mehr politisch hervortut und als Leutpriester für die Pilger nicht ausgelastet ist, 
findet er nebst Gottesdienst und Seelsorge ausreichend Zeit für persönliche Stu­
dien. Einsiedeln wird für ihn zu einer Zeit der Vertiefung dessen, was sich in Gla­
rus abzuzeichnen begonnen hatte. Das Prinzip der Heiligen Schrift als Prüfstein 
bewährt sich ihm in der Auseinandersetzung mit der scholastischen Theologie. 
Ebenso findet er die von ihm erkannte Verbindung des sola scriptura mit dem 
solus Christus bestätigt in der Frage der Fürbitte der Heiligen, mit der er sich in­
tensiver als bisher zu beschäftigen beginnt. 

Vom Bibelgebrauch zum Schriftprinzip
In Glarus hatte Zwingli damit begonnen, Griechisch zu lernen. Mittlerweile ist 
er im Besitz des griechischen Neuen Testamentes in der Ausgabe des Erasmus 
von 1516. Er gebraucht dieses mit Begeisterung und vertieft seine Lektüre da­
durch, dass er die Paulusbriefe abschreibt und auswendiglernt, wie dies Erasmus 
selbst getan und anderen empfohlen hatte. Zwingli macht dabei die Erfahrung, 
dass er das Evangelium besser versteht, wenn er es in der Ursprache liest. Dem 
Urtext allein ist es allerdings nicht zu verdanken, dass Zwingli den Grundsatz 
der alleinigen Autorität der Schrift in theologischen und philosophischen Fragen 
bestätigt findet, wie er ihm in Glarus bereits aufgegangen ist. Es kommen erneut 
als Gebetserhörung eine Entdeckung und eine Erleuchtung hinzu.

Bisher war Zwingli gewohnt, bei seinen Bibelstudien die damals gebräuchli­
chen kirchlich-scholastischen Kommentare zu Hilfe zu nehmen. Alle diese Bü­
cher aber werden ihm mehr und mehr zum Ballast. Eines Tages kommt er dazu, 
dass er diese weglegt und dabei die Erfahrung macht, dass er den Bibeltext besser 
versteht, wenn er ihn ohne kommentierende Hilfsmittel liest. Es ist die Entde­
ckung des exegetischen Prinzips „der sich selbst auslegenden Schrift“, der scrip-
tura sui ipsius interpres. Rückblickend beschreibt Zwingli diese äußere exegetische 
Entdeckung als innere Erleuchtung (illuminatio). „Ich bin“, berichtet er8, „wie 
andere in meiner Jugend in menschlichen Wissenschaften vorangekommen. Als 
ich nun aber vor sieben oder acht Jahren anfing, mich ganz an die Heilige Schrift 
zu halten, kam mir die Philosophie und Theologie der Zanggeren immer dazwi­
schen.9 Da kam mir schließlich, angeleitet durch Schrift und Wort Gottes, der 

8	 Das Selbstzeugnis findet sich in Z I 379,21–30 und übersetzt in H. Zwingli, Schriften. Hrsg. v. T. 
Brunnschweiler / S. Lutz. Zürich 1995. 4 Bände. I,149 (im Folgenden abgekürzt: ZS).

9	 „Zanggeren“ sind jene Theologen, die nach Zwinglis Ansicht nichts Besseres zu tun wüssten, als 
sich über die Bibel zu streiten.

231

Zwingli



Gedanke: Du musst das alles liegen lassen und Gottes Willen unmittelbar aus 
seinem eigenen, eindeutigen Wort lernen! Da hub ich an Gott zu bitten um sein 
Licht, und da begann mir die Schrift viel klarer zu werden, wiewohl ich sie bloß 
las, als wenn ich dabei viele Kommentare und Ausleger gelesen hätte.“

Das Erlebnis der Erleuchtung auf Grund der Entdeckung, dass die Bibel aus 
sich selber verstanden werden will, hat für Zwinglis Schriftverständnis nachhal­
tige Konsequenzen.
–	 Es fällt die damals noch übliche Unterscheidung von literarischem und geist­

lichem Schriftsinn und damit auch die allegorische Schriftauslegung weg. 
„Der allegorische Schriftsinn vermag nichts zu beweisen, was nicht sonst 
schon in der Schrift ausdrücklich enthalten ist.“10

–	 Für die Exegese ist wichtig, dass die Heilige Schrift als Ganze wahrgenommen 
werden will: „Alles in der heiligen Schrift muss aus dem Zusammenhang he­
raus verstanden werden.“11

–	 Mit der Heiligen Schrift als Ganzes sind immer beide Testamente gemeint. In 
Bezug auf den Kanon der Schrift gilt, „dass alles, was wir das Neue Testament 
nennen, seine Autorität und sein Fundament im Alten hat.“12

–	 Nicht unwichtig ist eine demütige Haltung. „In Gottes Wort soll man nicht 
Hader hineintragen“13, vielmehr „will die Heilige Schrift einfach und freund­
lich behandelt sein.“14

–	 Die Kirchenväter werden damit nicht bedeutungslos. Zwingli liest sie weiter­
hin regelmäßig und fleißig. Sie werden aber nicht mehr konsultiert als schrift­
unabhängige kirchliche Autoritäten, sondern als Bibelausleger. 

–	 Um die Schrift so zu verstehen, wie sie sich selber versteht, und um ihr als 
Wort Gottes Glauben zu schenken, sind wir auf die Erleuchtung durch den  
Heiligen Geist angewiesen. Diese hat Zwingli in Einsiedeln so erstmals erlebt 
und freut sich zeitlebens darüber. „O Gott, du bist es, der mich erleuchtet. Du 
zündest das Licht an in mir. Es ist das Licht des Verstehens.“15

Christus und die Heilige Schrift
Wie das Bibelverständnis, so erfährt in Einsiedeln auch Zwinglis Christusver­
hältnis eine spirituelle Vertiefung, wonach er Schritt für Schritt „zur Überzeu­
gung und zum Glauben gelangt sei, dass wir keines Mittlers bedürfen außer 
Christus, ebenso, dass zwischen uns und Gott niemand Mittler sein kann außer 
Christus allein.“ Er berichtet und erinnert sich, und damit sind wir beim drit­
ten rückblickenden Selbstzeugnis16: „Ich habe vor acht oder neun Jahren ein 

10	 Z I 379,21–30.
11	 Z VII 290,15 f.
12	 Z IX 111,10–13.
13	 Z V 815,6.
14	 Z XVII 223,12.
15	 Z XIII 507,9.

232

Nachfolge



16	 Das Selbstzeugnis findet sich in Z II 217,5–23 und übersetzt in ZS II 254–255.
17	 Z XVIII 218,7–9.

trostreiches Gedicht gelesen, verfasst von dem hochgelehrten Erasmus von 
Rotterdam, an den Herrn Jesus gerichtet, worin sich Jesus in vielen sehr schö­
nen Worten beklagt, dass man nicht alles Gute bei ihm suche, da er doch der 
Quell alles Guten, der Heilmacher, Trost und Schatz der Seele sei. Da habe ich 
gedacht: Es verhält sich wirklich so. Warum suchen wir dann Hilfe bei den Ge­
schöpfen?“ Diese seine Erinnerung geht zum einen zurück ins Jahr 1514, als 
das von ihm erwähnte Gedicht des Erasmus, die Expostulatio Jesu cum homine, 
erstmals erschienen und Zwingli offenbar kurz nach Erscheinen bereits in Gla­
rus bekannt geworden ist und ihn tief beeindruckt hat. Er habe dann allerdings, 
fährt er fort, „daneben bei dem erwähnten Erasmus auch andere ‚carmina‘ oder 
Gesänge gefunden, die an die heilige Anna, den heiligen Michael und andere 
gerichtet waren, und in denen er die Angesprochenen als Fürsprecher anruft.“ 
Diese Erinnerung geht nun nicht mehr zurück bis ins Jahr 1514, sondern ledig­
lich ins Jahr 1518, also in Zwinglis Einsiedlerzeit. Dort hatte er nämlich mitt­
lerweile vom Buchdrucker Froben in Basel einen Sammelband erasmianischer 
Schriften geschenkt erhalten, in dem nebst der Expostulatio auch die von Zwing­
li erwähnten Gesänge bzw. Gebete an Engel und Heilige abgedruckt sind. Nun 
ergänzt Zwingli seine Erinnerung an das Jahr 1514, als er die Expostulatio des 
Erasmus gelesen hatte, mit derjenigen an die Einsiedlerzeit von 1518. Damals 
habe er damit begonnen, berichtet er, veranlasst erneut durch Erasmus, nun­
mehr aber in kritischer Distanz zu ihm, „erst recht die Schriften der Bibel und 
der Kirchenväter zu studieren, ob ich von ihnen zuverlässig über die Fürbitte 
der Seligen unterrichtet würde. Um es kurz zu machen: Ich fand darüber in 
der Bibel gar nichts, bei den Alten fand ich bei einigen etwas, bei den anderen 
nichts. Doch beeindruckte mich wenig, wenn sie auch die Fürbitte der Seligen 
lehrten; denn sie blieben mir stets die biblischen Belegstellen schuldig. Und 
wenn ich dann die Schrift, die sie in ihrem Sinne zurechtbogen, in ihrem Urtext 
studierte, so hatte sie nicht den Sinn, den sie ihr abgewinnen wollten.“ Die von 
Zwingli empfundene Widersprüchlichkeit der theologischen Tradition bekräftigt 
ihm demnach das Prinzip der sola scriptura als Grundlage für den theologischen 
Diskurs, und die Schrift lässt ihm das solus Christus auch in der Frage der Fürbit­
te der Heiligen zur Gewissheit werden. Dank der Expostulatio des Erasmus wird  
Zwingli 1514 auf die Frage der Fürbitte der Heiligen aufmerksam, in Distanzie­
rung zu Erasmus gelangt er 1518 in Einsiedeln zur Überzeugung, „dass Christus 
der einzige Schatz unserer armen Seelen sei“, eine Erkenntnis, von der ihn auch 
ein Erasmus nicht mehr abbringen könne.

233

Zwingli



Ergebnis und Ausblick

Aus Zwinglis Selbstzeugnissen über seinen spirituellen Werdegang geht hervor, 
dass für ihn stets zusammengehören: Erfahrung und Erkenntnis, Erlebnis und 
Reflexion, Erleuchtung und Studium, Glauben und Verstehen. Seine Spirituali­
tät ist dem Verstand zugänglich, wie umgekehrt sein theologisches Denken auf 
spiritueller Erfahrung beruht. Im Einzelnen bedeutet dies:
–	 Schriftprinzip (sola scriptura) und Christologie (solus Christus) sind aufeinan­

der bezogen. Das solus Christus ergibt sich aus dem sola scriptura, wie umge­
kehrt der Entscheid, sich in allen theologischen und philosophischen und 
später auch politischen Fragen allein von der Schrift leiten zu lassen, seinen 
Grund in Christus hat. Er ist der Prüfstein zur Unterscheidung von Göttli-
chem und Menschlichem, er ist das Licht, das aus dem Dilemma der theolo­
gischen und philosophischen Widersprüchlichkeiten befreit. 

–	 Die Frucht, die daraus erwächst, ist die evangelische Predigt. Zwingli beginnt 
am 1. Januar 1519, seinem 35. Geburtstag, dem Tag seines Amtsantritts am 
Großmünster in Zürich seine Predigttätigkeit damit, dass er sich nicht mehr 
an die Perikopenordnung hält. Soll die Predigt schriftgemäß sein, gilt als ho­
miletischer Grundsatz die fortlaufende Textauslegung (lectio continua). Weil 
gleichzeitig Zwingli daran gelegen ist, dass Christus verkündigt wird, beginnt 
er mit dem Matthäusevangelium.

–	 Das reformatorische Schriftprinzip (sola scriptura) erscheint auf dem Hinter­
grund der historisch-kritischen Forschung als heute kaum mehr vertretbarer 
Biblizismus. Nun war auch Zwingli klar, dass die geschriebene Bibel nicht 
identisch ist mit Gottes Wort. Sola scriptura meint dementsprechend nicht die 
Ausschließlichkeit der biblischen Offenbarung (es gibt für Zwingli Christusof­
fenbarung auch unter den „Heiden“), sondern den Grundsatz, dass Theologie 
und Kirche sich an der Heiligen Schrift als „Vorgabe und Richtschnur“17 zu 
orientieren haben. Entsprechend hält Zwingli auch im Bezug auf sich selbst 
die bessere Belehrung durch die Heilige Schrift stets offen: „Wenn ich im Ver­
ständnis der göttlichen Schrift irgendwo geirrt habe, und sich dies mit Hilfe 
der Schrift an dieser oder jener Stelle beweisen ließe, lasse ich mich gerne 
eines Besseren belehren.“18

Zwinglis biblische Christologie nimmt Kirche und Theologie, aber auch den 
Glauben des/der Einzelnen in die Pflicht, Gott und Mensch streng zu unter­
scheiden und nicht von den Menschen zu erwarten, was Gott allein leisten 
kann, oder gar dem Menschen zuzuschreiben, was wir allein Gott zu verdanken 

18	 Z II 457,7–9; ZS II 498.
19	 Z II 191,24–26; ZS II 226.

234

Nachfolge



20	 Z II 224,8; ZS II 262. Vgl. weiterführende Literatur: S. Lutz, Ulrich Zwinglis Spiritualität. Ein Beispiel 
reformierter Frömmigkeit. Zürich 2018; P. Opitz, Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantis-
mus. Zürich 2015; A. Ziegler SJ, Zwingli. Katholisch gesehen, ökumenisch befragt. Zürich 1984.

haben. „Du sollst dein Herz niemandem mit Zuversicht zuwenden als Gott al­
lein.“19 Gleichzeitig ist das solus Christus die Einladung an den Menschen zum 
Gottvertrauen, von Gott und seiner Güte und Barmherzigkeit alles zu erwarten, 
in aller Not an ihn sich zu wenden, und daran zu glauben und dabei auch er­
fahren zu dürfen: „Gott ist das höchste Gut. Von ihm kommt alles Gute.“20  

235

Zwingli


