
Brüder im Geiste
Papst Franziskus und Frère Roger

Einmal im Jahr empfängt der Papst im Vatikan den Prior der ökumenischen Brü­
dergemeinschaft von Taizé. Bei diesen Begegnungen tragen beide ein weißes Ge­
wand, freilich mit unterschiedlichem Bedeutungsgehalt: Während für den Papst 
die Farbe Weiß ein Alleinstellungsmerkmal ist, verbindet die Brüder von Taizé 
das weiße Gewand; sie tragen es bei den gemeinsamen Gebetszeiten, um Gott zu 
loben und zu signalisieren, „dass wir Christus, den neuen Menschen, ‚angezogen‘ 
haben“1. Auch was das Aufgabenprofil und das Maß der Verantwortung betrifft, 
sind das Amt des Bischofs von Rom und das des Priors von Taizé nicht miteinan­
der zu vergleichen. Doch in spiritueller Hinsicht sind zwei konkrete Personen, 
Papst Franziskus (* 1936) und Frère Roger Schutz (1915–2005), der Gründer der 
Communauté von Taizé, Brüder im Geiste – trotz unterschiedlicher kulturell-kirch-
licher Prägung, verschiedenen Charakters und Temperaments. Persönlich sind sie 
sich nie begegnet. Gleichwohl lässt sich die spirituelle Gleichförmigkeit beider 
anhand der Trias „Freude, Barmherzigkeit und Einfachheit“ aufzeigen. Sie spielt 
in der von Frère Roger verfassten und immer wieder überarbeiteten Regel von 
Taizé eine Schlüsselrolle; in ihr lässt sich aber ebenso das spirituelle Profil des jet­
zigen Papstes bündeln. 

1	 Die Regel von Taizé 1952–1953, in: Frère Roger, Die Grundlagen der Communauté von Taizé. Gott will, 
dass wir glücklich sind (Gesammelte Schriften von Frère Roger, Bd. 1). Freiburg – Basel – Wien 2016, 
73–97, bes. 80. 

Philipp Müller | Mainz

geb. 1960, Priester, Professor für Pastoraltheologie 
an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz

ph.mueller@uni-mainz.de

Nachfolge

236

Nachfolge



2	 Ebd., 77. Der Gefahr einer solchen Beschränkung ist er sich sehr wohl bewusst: „Du könntest deine 
Freiheit zum Vorwand nehmen, um deinen eigenen Impulsen zu folgen.“ Ebd.

3	 Ebd., 84. 
4	 Ebd. In der zweiten Anweisung des Exerzitienbuches sagt Ignatius von Loyola: „Nicht das Vielwissen 

sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Verspüren und Verkosten der Dinge von innen her.“ 
Ders., Geistliche Übungen. Übertragung u. Erklärung v. A. Haas. Freiburg – Basel – Wien 1983, 15.

5	 Die Regel von Taizé 1952–1953, 85 [s. Anm. 1]. 
6	 Vgl. zu Folgendem ebd., 86–90. 

Die Regel von Taizé: Leben im Geist der Seligpreisungen

Am Ostermorgen des Jahres 1949 haben sich in der romanischen Dorfkirche 
von Taizé die ersten sieben Brüder zu einem lebenslangen Engagement in der 
Communauté verpflichtet. Dreieinhalb Jahre später macht sich Frère Roger im 
Winter 1952/53 daran, die geistliche Grundlage der Brüdergemeinschaft nieder-
zuschreiben. Damit will er das Gemeinschaftsleben keineswegs en detail regeln; 
doch bedarf es seines Erachtens eines Minimums, ohne das „keine Gemeinschaft 
in Christus entstehen kann, die Gott einmütig dienen will“2. Zu den unverzicht­
baren Fixpunkten gemeinschaftlichen Zusammenlebens, auf die die Regel ein­
geht, zählen das Gebet, der Bruderrat, Zölibat und Gütergemeinschaft sowie das 
von ihm selbst bekleidete Amt des Priors, den er als „Diener der Gemeinschaft“ 
versteht. 

Etwa in der Mitte dieser Regel finden sich drei Überschriften, die Weisungen 
für den Einzelnen formulieren. In dem Maße, wie sich jeder der Brüder darauf 
einlässt und sie befolgt, wirkt sich dies auf das geistliche Gepräge der ganzen 
Gemeinschaft positiv aus. Die erste Überschrift zielt darauf, den Tagesablauf 
unter ein geistliches Vorzeichen zu stellen: „Mögen während des Tages deine 
Arbeit und Erholung aus dem Wort Gottes ihr Leben empfangen.“3 Die ignatia­
nische Spiritualität klingt an, wenn es anschließend über das Beten und Medi­
tieren heißt: „Nicht viel lesen, sondern bei dem verweilen, was dich anspricht.“4 
Die zweite Überschrift lautet: „Wahre in allem die innere Stille, um in Christus 
zu leben.“5 Die Regel führt aus: Zwar gebe es im Menschen die Tendenz, lieber 
die Zerstreuung zu suchen; gleichwohl sei die innere Stille unverzichtbar, um 
Christus beständig alles anvertrauen zu können; zudem bewirke sie, dass wider­
sprüchliche Stimmen im Innern des Menschen zur Ruhe kommen und quälende 
Sorgen nicht überhandnehmen. In der dritten Überschrift heißt es schließlich: 
„Lass dich durchdringen vom Geist der Seligpreisungen: Freude, Einfachheit, 
Barmherzigkeit.“6 Auf jeden der drei Begriffe geht die Regel ein: Die Freude grün­
de zutiefst in Gottes Barmherzigkeit; deshalb sei sie zuallererst innerlich. Sie 
drücke sich niemals durch alberne Scherze, durch Ironie, „die das Lächeln zur 
Grimasse verzerrt“ oder gar durch Spott („ein hinterhältiges Gift für ein Leben 
in Gemeinschaft“) aus. Um zur vollkommenen Freude zu gelangen, nennt Frère 

237

Papst Franziskus und Frère Roger



7	 Auf diesem Hintergrund sind auch die Ausführungen zur Ehelosigkeit zu verstehen, die zu einer 
tiefen inneren Freude führen soll. Frère Roger ist sich der Schwere dieser Lebensform bewusst; sie 
verlangt „unendliche Geduld“. Letztlich ist es Christus selbst, der „die Leidenschaften zu einer un­
geteilten Liebe zum Nächsten verwandeln kann“. Ebd., 90. 

8	 Vgl. Einführung. Die Quellen von Taizé 2001, in: Frère Roger, Grundlagen, 7 f. [s. Anm. 1]. 
9	 Vgl. Die Quellen von Taizé 2001, 27 f. [s. Anm. 1]. 

Roger mehrere Zugangswege: ein Verzicht aus stiller Liebe, der die ganze Person 
einfordert7; ein Sich-Verschenken, ohne Dank und Gegenleistung zu erwarten 
und schließlich: sich den Nöten und dem Leid eines anderen auszusetzen. Als 
nächstes thematisiert Frère Roger die Einfachheit, die aus einer Haltung der Ver­
fügbarkeit sowie der Treue sich selbst gegenüber resultiert. Auffallenderweise 
ist hier von einem einfachen Lebensstil keine Rede; Frère Roger scheint ihn 
schlichtweg vorauszusetzen. Unter dem Stichwort Barmherzigkeit erinnert der 
Prior von Taizé an die Weisung Jesu, sich mit seinem Bruder zu versöhnen und 
ihm stets aufs Neue vergeben zu wollen (Mt 18,22); dies schließt die Bereitschaft 
mit ein, ihn gegebenenfalls unter vier Augen „mit der Sanftmut Christi“ zurecht- 
zuweisen. Für eine evangelische Kommunität überraschend wird gegen Ende 
dieses Abschnitts die Beichte stark gemacht; besonders in der Lossprechung dür­
fe ein Bruder „die Freude einer Versöhnung“ immer wieder aufs Neue erfahren. 

Überarbeitungen der Regel von Taizé 

Frère Roger hat die Regel von Taizé immer wieder überarbeitet.8 In den 70er Jah­
ren hat er sie vereinfacht und dabei auch, um ein legalistisches Missverständnis 
zu vermeiden, den Begriff „Regel“ relativiert. In einem Tagebucheintrag vom 
April 1974 vermerkt er, sie sei keine Regel im herkömmlichen Sinn, sondern 
wolle der Communauté lediglich einen Weg weisen, „um ein ‚Gleichnis der Ge­
meinschaft‘ zu leben“. Im Jahr 1990 hat er den Text gänzlich neu gefasst. 2001 
wurde sie ein letztes Mal überarbeitet. Die jetzige Fassung der Regel ist in Band 1 
seiner Gesammelten Schriften nun unter der Überschrift „Die kleine Quelle von 
Taizé“ (S. 34–46) in „Die Quellen von Taizé“ (S. 9–47) integriert und stellt gewis­
sermaßen deren Herzstück dar. 

Auch „Die kleine Quelle von Taizé“ thematisiert die Trias von Freude, Ein­
fachheit und Barmherzigkeit, und zwar in dieser Reihenfolge. Obwohl sie kürzer 
und konzentrierter als die Vorgänger-Fassungen ist, nimmt die Trias hier nicht 
weniger Raum ein – ein Indiz für die Bedeutung, die Frère Roger ihr beigemes­
sen hat. Bereits in den Abschnitten, die der „Kleinen Quelle“ vorgeschaltet sind, 
finden sich inhaltliche Bezüge zu allen drei Aspekten. So wird unter der Über­
schrift „Würden wir die Freude verlieren (…)“ über die Konsequenzen sinniert, 
wenn aus der Kirche der Geist der Freude verschwände.9 In der „Kleinen Quelle“ 
finden sich in dem für Frère Roger typischen assoziativen Stil weitere Gedanken 

238

Nachfolge



10	 Ebd., 42. 
11	 Dies steht unter der Überschrift „Ein Leben in Einfachheit“. Ebd.,17. Vgl. hierzu auch ebd., 19 f.
12	 Ebd., 44. 
13	 Ebd., 45. 
14	 Vgl. ebd., 21–25. 
15	 Vgl. zu Folgendem S. Laplane, Frère Roger. Die Biografie. Freiburg – Basel – Wien 2018, 80–102. 

über die Freude; sie zählt zu den „Perlen des Evangeliums“ und kann durch die 
Gegenwart des Auferstandenen „Abgründe der Angst überwinden“10. Über die 
Einfachheit heißt es in den „Quellen von Taizé“: „Denke daran, dass dich ein 
Leben in seiner Nachfolge unweigerlich zum Miteinander-Teilen und zu einem 
einfachen Lebensstil führt.“11 „Die kleine Quelle“ verpflichtet die Communauté 
dann darauf, ausschließlich vom Ertrag der Arbeit zu leben und „keine Spenden, 
Erbschaften oder Geschenke anzunehmen; nichts, absolut nichts. Der Mut, sich 
nicht durch Rücklagen abzusichern, keine Angst vor möglicher Armut zu haben, 
verleiht Frieden und Kraft.“12 Über die Barmherzigkeit heißt es dort: „Würdest du 
die Barmherzigkeit verlieren, hättest du alles verloren“, um direkt anschließend 
zu fragen: „Lässt du dich ergreifen von diesem Höchstmaß der Liebe: bis zu sie-
benmal zu vergeben, also immer?“13 Vorher hatten sich „Die Quellen von Taizé“ 
unter der Überschrift „Mit einem versöhnten Herzen“ bereits ausführlich dem 
Thema der Vergebung gewidmet.14

Spurensuche: Die Ursprünge der Trias 

Wenn für Frère Roger und die von ihm gegründete Communauté die Trias von 
Freude, Einfachheit und Barmherzigkeit so zentral ist, dann stellt sich die Frage: 
Ist sie seine genuine Erfindung oder hat er sie anderswo gefunden? Wann ist er 
darauf gestoßen?15 Um die Antwort vorwegzunehmen: Er hat sie bereits Ende der 
30er Jahre von der geistlichen Gemeinschaft der Veilleurs („Wächter“) und ihrem 
Gründer Wilfred Monod übernommen und in seine Spiritualität integriert. 

Während des Studiums, das Roger Schutz zwischen 1936 und 1940 hauptsäch­
lich an der evangelischen Theologischen Hochschule in Lausanne absolviert hat­
te, kamen er und seine Kommilitonen immer wieder auf eine geistliche Vereinsa-
mung zu sprechen, die sie trotz eigener Familie für die Zeit nach dem Studium 
fürchteten. Um dem etwas entgegenzusetzen, machten sie sich an die Gründung 
einer „Gemeinschaft intellektueller Christen“; mit dem Namen wollten sie einen 
Gegenakzent zu einer anti-intellektualistischen Geringschätzung der menschli­
chen Vernunft setzen, wie sie in der damaligen Frömmigkeit und Theologie nicht 
selten anzutreffen war. Für diese Gemeinschaft entwirft Roger Schutz im Jahr 
1939 skizzenartig eine geistliche Grundlage. Ihr geistliches Leitmotiv sollte das 
benediktinisch fundierte und christologisch ausgerichtete Ora et labora ut regnet 
sein: „bete und arbeite, damit Er herrsche“. Am Ende nennt er fünf Ziele, denen 

239

Papst Franziskus und Frère Roger



die Mitglieder sich verpflichtet wissen. Sie streben danach, 
1.	Arbeit und Erholung täglich einen geistlichen Rahmen zu geben, 
2. 	sich vom Geist der Seligpreisungen und der Freude des Evangeliums durch­

dringen zu lassen, 
3.	stets danach zu trachten, den persönlichen Lebensstil zu vereinfachen, 
4.	 in allem die innere Stille zu wahren und 
5.	das eigene Handeln auf die Berufung der Gemeinschaft auszurichten. 

Auch wenn Roger Schutz zu dieser Zeit noch keine monastische Gemeinschaft 
forciert: Konturen der Spiritualität der späteren Brüdergemeinschaft sind hier 
bereits erkennbar, darunter auch in Nr. 2 die Bereitschaft, ein Leben aus dem 
Geist der Seligpreisungen zu führen und sich von der Freude des Evangeliums 
durchdringen zu lassen. 

Im Herbst des darauffolgenden Jahres 1940 lässt sich Roger Schutz zunächst 
allein in Taizé nieder. Mit Datum vom 1. Oktober 1941 veröffentlicht er eine 
achtzehnseitige Broschüre mit dem Titel Notes explicatives, „Erläuternde Anmer­
kungen“. Nach wie vor steht ihm eine „Gemeinschaft intellektueller Christen“ 
vor Augen, „die in der Welt lebt, eine Gemeinschaft, in der jedes Glied sich 
bindet aufgrund seines Glaubens an Christus und in der Befolgung bestimmter 
Regeln“16. Bemerkenswert ist ihre ökumenische Ausrichtung: Sie will sich mit 
der „Spaltung der weltweiten Kirche“ nicht abfinden und eine „Heimstätte der 
Ökumene“ sein.17 Neben anderen geistlichen Häusern wird auch die Eröffnung 
eines „Hauses von Cluny“ angekündigt, das für geistliche Einkehrtage zur Verfü­
gung stehen soll.18

Obwohl Roger Schutz in die Notes explicatives persönliche Erfahrungen mit 
einfließen lässt, lässt er seinen Namen außen vor. Als Autor wird die Commun­
auté von Cluny genannt – ein dezenter Hinweis auf das cluniazenisch-benedik­
tinische Mönchtum, dessen Zentrum Cluny nur etwa 10 Kilometer von Taizé 
entfernt liegt.19 Für einen reformierten Theologen war es damals alles andere als 
selbstverständlich, sich – wenn auch behutsam – in die monastische Tradition 
der Kirche zu stellen, fürchtete man doch eine Form der Werkgerechtigkeit und 
eine Beeinträchtigung der evangelischen Freiheit. Für Roger Schutz schließen 

16	 Erläuternde Anmerkungen, in: Frère Roger, Grundlagen, 54–64, bes. 55 [s. Anm. 1]. Vgl. auch die 
instruktive Einführung der Herausgeber ebd., 53 f. 

17	 Zitiert nach S. Laplane, Frère Roger, 135 [s. Anm. 15]. 
18	 Ebd., 137. 
19	 Bemerkenswerterweise nannten sich die beteiligten Studenten aus der Schweiz und aus Frankreich 

noch einige Jahre lang „Clunisiens“ (Cluniazenser); einige von ihnen sind später der Communauté 
von Taizé beigetreten. 

20	 Die mit der Note „gut“ bewertete Abschlussarbeit seines Theologiestudiums befasste sich mit dem 
Thema: L’idéal monacal jusqu’à Saint Benoît (vie s.) et sa conformité à l’Èvangile („Das mönchische Ideal 
bis zu Benedikt [6. Jh.] und seine Übereinstimmung mit dem Evangelium“). Vgl. hierzu S. Laplane, 
Frère Roger, 151–153 [s. Anm. 15].

240

Nachfolge



21	 Zitiert nach K. Spink, Frère Roger, Gründer von Taizé. Leben für die Versöhnung. Freiburg – Basel – Wien 
1987, 61. 

22	 Das Wort „Stille“ kommt 23 Mal vor.
23	 Erläuternde Anmerkungen, 60 [s. Anm. 1]. 
24	 W. Monod, Après la journée. Souvernirs et visions. Paris 1938. Vgl. hierzu S. Laplane, Frère Roger, 

98–102 [s. Anm. 15].  
25	 Vgl. die Regel der Veilleurs, URL: https://sites.google.com/site/fratspirituelledesveilleurs/home/la-

regle-de-la-fraternite (Stand: 10.04.2019).  
26	 Ebd. 

sich dagegen ein monastisch inspiriertes Leben und evangelische Freiheit kei­
neswegs aus.20 Ihm war schon früh klar, dass ein geistliches Leben – erst recht 
in einer wie auch immer gearteten Gemeinschaft – einige wenige Bezugspunkte 
braucht, an denen man sich immer wieder neu orientieren kann: „Ich wollte 
kein System ausarbeiten; vielmehr hoffte ich, anhand einiger Worte, vor allem 
aus den Seligpreisungen, ein wenig zu einer inneren Einheit zu finden. Die Se­
ligpreisungen sprachen mich am meisten an.“21 So sprechen die „Erläuternden 
Anmerkungen“ wie schon die oben erwähnte geistliche Grundlage aus dem Jahr 
1939 davon, dass Arbeit und Erholung aus dem Wort Gottes ihr Leben empfan­
gen sollen und dass – ein Kernanliegen der kleinen Abhandlung – in allem die 
innere Stille zu wahren sei.22 Drittens heißt es dort: „Lass dich durchdringen 
vom Geist der Seligpreisungen: Freude, Barmherzigkeit und Einfachheit. Freude, 
verbunden mit der christlichen Freiheit und den Verheißungen des Evangeli­
ums. Barmherzigkeit in einer Welt, in der der Hass immer stärker wird. Einfach­
heit des Lebensstils, als tiefe innere Haltung.“23  

In einer Fußnote deutet Roger Schutz an, dass er sich mit dieser Trias in der 
Tradition der geistlichen Gemeinschaft der Veilleurs („Wächter“) sieht. Deren 
Name leitet sich aus dem Bibelwort ab: „Selig die Knechte, die der Herr wach 
findet, wenn er kommt“ (Lk 12,37). Die Veilleurs wurden im Jahr 1923 vom 
evangelischen Pastor Wilfred Monod und seinem Sohn Théodore in Frankreich 
als eine Art Dritter Orden gegründet; sie stehen damit ihrerseits wiederum in 
einer franziskanischen Tradition. Im Jahr 1938 ist Wilfred Monods Autobiogra­
phie erschienen, die Roger Schutz im darauf folgenden Frühsommer in einer 
Studentenzeitschrift zustimmend besprochen hat.24 Es liegt auf der Hand, dass 
Wilfred Monod (neben anderen Personen und Faktoren) unbewusst dazu beige­
tragen hat, dass Roger Schutz zu der ihm eigenen originellen Berufung gefun-
den hat. Denn geistliche Grundanliegen der Veilleurs konvergieren mit dem 
Selbstverständnis und der Zielsetzung der Communauté von Taizé: Im Zentrum 
ihrer Spiritualität stehen die drei Worte „Freude, Einfachheit, Barmherzigkeit“. 
Sie wollen sich „sich gegenseitig darin unterstützen, Jesus Christus im Geist der 
Seligpreisungen treu nachzufolgen“25. In allem sei die innere Stille zu bewah­
ren, und „Gebet und Arbeit, Kontemplation und Aktion, (sind) im Geist der 
Seligpreisungen zu einer Einheit zu bringen“26. Ihre Mitglieder, die aus verschie­

241

Papst Franziskus und Frère Roger



27	 Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium über die Verkündigung des Evangeliums in 
der Welt von heute. 24. November 2013 (VAS 194). Bonn 2013, Nr. 198. Vgl. hierzu P. Müller, „Evan­
gelii gaudium“ – Die Programmschrift von Papst Franziskus, in: Pastoralblatt 4 (2014), 99–103. 

28	 Die auf den 24. Mai 2015 datierte Umweltenzyklika Laudato si‘ trägt den Untertitel „Über die Sorge 
für das gemeinsame Haus“. 

29	 Papst Franziskus, Evangelii gaudium [s. Anm. 27]. 

denen Konfessionen stammen, sollen sich auch sozial engagieren. Ein festes Ge­
betsformular haben die Veilleurs indes nicht, doch soll sich jeder dreimal am Tag 
Zeit für eine kurze innere Einkehr und das Gebet nehmen. 

Kennzeichen eines Pontifikats 

Auch die Verkündigung von Papst Franziskus orientiert sich wesentlich an der 
Freude, der Einfachheit und der Barmherzigkeit. Dies zeigt schon die Namens­
wahl. Der Patron des ersten Jesuitenpapstes ist Franz von Assisi, der die drei As­
pekte gewissermaßen personifiziert. Und wie Franz von Assisi die Armut radikal 
gelebt hat, will auch Papst Franziskus eine „arme Kirche für die Armen“27. Den 
finanziellen Spielraum der päpstlichen Almosenkasse hat er deutlich erhöht. Er 
selbst praktiziert einen einfachen Lebensstil: Nach seiner Wahl hat er nicht das 
Päpstliche Palais bezogen; stattdessen bewohnt er ein schlichtes Appartement 
im vatikanischen Gästehaus Santa Marta. Bei seinen Pastoralreisen im Ausland 
lässt er sich lieber in einem Kleinwagen als in einer Luxuskarosse chauffieren. 
Seinen einfachen Lebensstil pflegt er auch aus ökologischen Gründen, die er in 
seiner Umweltenzyklika Laudato si‘ eingehend dargelegt hat.28 

Ebenso wichtig wie die Einfachheit sind Franziskus die Freude und die Barm­
herzigkeit. Bereits seine Programmschrift Evangelii gaudium, mit der er eine neue 
Etappe der Evangelisierung anstoßen möchte, steht unter dem Vorzeichen der 
Freude.29 Unter der Überschrift „Die Freude des Evangeliums“ schlägt das Eröff­
nungskapitel einen positiven Grundakkord an. Danach soll jeder Christ von je­
ner tiefen Freude geprägt sein, die die Begegnung mit Jesus schenkt und die ihn 
dazu drängt, andere daran partizipieren zu lassen. 

Das Motiv der Freude durchzieht die päpstlichen Ansprachen und Verlautba­
rungen wie ein roter Faden. Nicht nur in seinen Ansprachen auf Reisen, bei den 
Generalaudienzen am Mittwoch oder den Frühmessen in Santa Marta kommt 
er darauf zu sprechen. Bezeichnenderweise findet sich das Wort „Freude“ über 
Evangelii gaudium hinaus bereits im Titel von drei weiteren wichtigen päpstli-
chen Verlautbarungen: 
– 	 Mit Datum vom 19. März 2016 wurde das Apostolische Schreiben Amoris lae­

titia über die Freude der Liebe in der Familie veröffentlicht. Dem Schreiben 

242

Nachfolge



vorangegangen war die 14. Ordentliche Vollversammlung der Bischofssyno­
de, die sich mit der Berufung und Sendung der Familie in Kirche und Welt 
von heute befasste. 

– 	 Genau zwei Jahre später, ebenfalls am Josefstag des Jahres 2018, hat Papst 
Franziskus das Apostolische Schreiben Jubilate et exsultate über den Ruf zur 
Heiligkeit in der Welt von heute herausgebracht. Der Titel „Freut euch und 
jubelt“ ist den Seligpreisungen der Bergpredigt (Mt 5,12) entnommen. Das 
vierte Kapitel führt Merkmale der Heiligkeit auf, zu denen – so eine Über­
schrift – auch „Freude und Sinn für Humor“30 gehören. 

– 	 Die Apostolische Konstitution Veritatis gaudium, „Die Freude der Wahrheit“, 
vom 27. Dezember 2017 befasst sich mit den kirchlichen Universitäten und 
Fakultäten. Auch dieses Dokument setzt bei der Freude an, die der Auferstan­
dene schenkt; es sei die tiefste Sendung der Kirche, diese Freude „ohne Un­
terlass und mit immer neuer Leidenschaft zu bezeugen und zu verkünden“31, 
auch im akademischen Kontext. 

Schließlich zur Barmherzigkeit: Thematisch steht sie im Mittelpunkt des jetzi-
gen Pontifikats. Darauf weist der Wahlspruch Miserando atque eligendo, „aus 
Barmherzigkeit erwählt“, hin.32  Immer wieder verdeutlicht der jetzige Papst, 
wie sehr ihm die Barmherzigkeit am Herzen liegt: etwa durch seine erste größere 
Reise, die ihn nach Lampedusa führte, um auf das Schicksal von Ertrunkenen 
im Mittelmeer aufmerksam zu machen, oder das kirchenrechtliche Schreiben 
Mitis Iudex Dominus Iesus, „Der milde Richter Herr Jesus“, vom 15. August 2015 
zur Erleichterung von Ehenichtigkeitsverfahren. Bisheriger Höhepunkt seines 
Pontifikats war das Jahr der Barmherzigkeit vom 8. Dezember 2015 bis zum 20. 
November 2016. Die Verkündigungsbulle Misericordiae vultus, „Das Antlitz der 
Barmherzigkeit“, liefert eine kompakte Theologie der Barmherzigkeit, ist sie 
doch „der letzte und endgültige Akt, mit dem Gott uns entgegentritt“33 und der 
„Tragebalken, der das Leben der Kirche stützt“34. 

30	 Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben Jubilate et exsultate über den Ruf zur Heiligkeit 
in der Welt von heute. 19. März 2018 (VAS 213). Bonn 2018, Nr. 122–128. 

31	 Papst Franziskus, Apostolische Konstitution Veritatis gaudium über die kirchlichen Universitäten und Fa­
kultäten. 27. Dezember 2017 (VAS 211). Bonn 2018, Nr. 1. 

32	 Vgl. Papst Franziskus, Der Name Gottes ist Barmherzigkeit. Ein Gespräch mit Andrea Tornielli. München 
32016, 31. A. R. Batlogg, Der evangelische Papst. Hält Franziskus, was er verspricht? München 2018, 
97–125. 

33	 Papst Franziskus, Verkündigungsbulle Misericordiae vultus zum Außerordentlichen Jubiläum der Barmher­
zigkeit. 11. April 2015 (VAS 200). Bonn 2015, Nr. 2.

34	 Ebd., Nr. 10. 

243

Papst Franziskus und Frère Roger



Der Nucleus einer Berufung

Der Grund, weshalb für Papst Franziskus die Barmherzigkeit, die Freude und die 
Einfachheit zentral sind, findet sich in seiner Biographie.35 Das Schlüsseldatum 
ist der 21. September 1954. An diesem Dienstag will sich der damals 17-jährige 
Jorge Mario Bergoglio eigentlich mit Kameraden seiner Heimatstadt Buenos Aires 
treffen, um mit ihnen einen schönen Tag zu verbringen. Vorher hat er jedoch, 
wie sonst manchmal auch, seiner Pfarrkirche San José de Flores einen Besuch 
abgestattet. Als er die Kirche betritt, zieht es ihn förmlich in den Beichtstuhl, in 
dem gerade ein älterer Priester sitzt. Dort macht er eine Beichterfahrung, die sein 
ganzes Leben verändern wird und die ihn auch dazu veranlasst, Priester werden 
zu wollen: „In dieser Beichte ist etwas Seltsames passiert. Ich weiß nicht, was es 
war, aber es hat mein Leben verändert. Ich würde sagen: Es hat mich getroffen, 
als ich offen und ungeschützt war (…). Es war die Überraschung, das maßlose 
Erstaunen über eine wirkliche Begegnung. Ich merkte, dass ich erwartet wurde. 
Das ist die religiöse Erfahrung, das Erstaunen darüber, jemandem zu begegnen, 
der dich erwartet.“36 Er fügt noch an, dass ihn nicht allein das „Erstaunen über 
die Begegnung“ zutiefst angerührt hat, sondern ebenso die barmherzige Weise, 
wie ihn Gott damals ansprach. 

Dieses Widerfahrnis, das mit einer ungeahnten inneren Freude einhergegan­
gen ist, spiegelt sich im Wahlspruch des jetzigen Papstes. Denn der 21. Septem­
ber – und somit auch jener denkwürdige Tag des Jahres 1954 – ist das Fest des 
hl. Matthäus und damit jenes Zöllners, den Jesus unerwartet in seine Nachfolge 
berufen hat (vgl. Mt 9,9). Die Feier der Tagzeitenliturgie sieht für diesen Tag in 
der Lesehore einen Abschnitt aus einer Predigt des Beda Venerabilis vor, in der 
es heißt: „Jesus sah einen Mann namens Matthäus am Zoll sitzen und sagte zu 
ihm: ‚Folge mir nach!‘ Er sah ihn nicht so sehr mit dem Blick seiner leiblichen 
Augen, als vielmehr mit dem inneren Blick seines Erbarmens. Er sah den Zöll­
ner, und weil er ihn mit dem Blick des Erbarmens und der Erwählung (im Latei­
nischen steht hier miserando atque eligendo) anschaute, sprach er zu ihm: ‚Folge 
mir nach!‘“37 Wenn der Papst seinen Leitspruch diesem Text entnommen hat, 
dann drückt er damit aus, sich in dem biblischen Zöllner Matthäus wiederzufin­
den, den Jesus aus reiner Barmherzigkeit und Liebe in seine besondere Nachfol­
ge und damit zu einem Leben nach den evangelischen Räten berufen hat. 

35	 Vgl. zu Folgendem P. Müller, Die Beichte als Ressource der Barmherzigkeit. Eine pastoraltheologische Per­
spektive, in: G. Augustin / T. E. Elssner (Hrsg.), Barmherzigkeit als christliche Berufung (Theologie im 
Dialog, Bd. 19). Freiburg – Basel – Wien 2017, 133–152. 

36	 Papst Franziskus, Mein Leben, mein Weg. El Jesuita. Gespräche mit Jorge Mario Bergoglio. Freiburg – 
Basel – Wien 2013, 49 f.

37	 Das lateinische Originalzitat des letzten Satzes lautet: „Vidit ergo Iesus publicanum et quia miseran­
do atque eligendo vidit; ait ilii: ‚Sequere me.‘“ CCL 122, 130. 

244

Nachfolge



Unterschiedliche Wege – eine Mitte 

Auch wenn Papst Franziskus die Trias von „Freude, Barmherzigkeit und Einfach­
heit“ nicht explizit erwähnt, sind die drei Aspekte für ihn und seine Spiritualität 
nicht weniger wichtig als für Frère Roger, der der Trias in der Regel von Taizé 
von Anfang an den gebührenden Platz eingeräumt hat. Beide waren recht jung, 
der eine 17 und der andere etwa 23 Jahre alt, als sie zu einer ähnlichen Gewiss­
heit dessen gelangt sind, was den christlichen Glauben im Kern ausmacht. Bei­
den wurde diese Gewissheit mittels einer Glaubenserfahrung geschenkt, die sich 
– so scheint es zumindest von außen – beim jetzigen Papst schlagartig ereignet 
und beim Prior von Taizé eher als innerer Prozess vollzogen hat. Beide Protago­
nisten gehören unterschiedlichen Konfessionen an. Gleichwohl verbindet sie 
eine mit einer tiefen inneren Freude verbundene Erfahrung der Barmherzigkeit 
und Liebe Gottes, die sie dazu ermächtigt und verpflichtet, ihr Christsein in 
einem einfachen und von Güte getragenen Lebensstil zu verwirklichen. Damit 
signalisieren sie über die Konfessionsgrenzen hinweg, dass es auf dem Weg der 
Nachfolge Jesu Christi und in seinem Geist eine tiefere kirchliche Einheit hier 
und jetzt bereits geben kann.

245

Papst Franziskus und Frère Roger


