
Charismatisierung der katholischen Kirche? 
Eine kleine theologische Bestandsaufnahme

Es läuft momentan nicht rund für die Großkirchen in Westeuropa: Mitglieder-
schwund, Glaubenswissen und Glaubenspraxis im freien Fall, Rekrutierungspro-
bleme für geistliche Berufe, Imageverlust und Glaubwürdigkeitskrise, um nur das 
Offensichtlichste zu nennen. Der „Bruch zwischen Evangelium und Kultur“, von 
Papst Paul VI. als „das Drama unserer Zeitepoche“ qualifiziert1, scheint endgül-
tig vollzogen. Einen deutlichen Kontrapunkt markieren Neue Geistliche Bewe-
gungen pfingstlich-charismatischen Zuschnitts. Gleich Oasen in der Wüste blüht 
das religiöse Leben in Gebetskreisen und -häusern.2 Anstatt Niedergang herrscht 
hier enthusiastische Aufbruchsstimmung unter Teenagern, jungen Erwachsenen 
und Familien mit Kleinkindern. Die Zahlen sprechen für sich. Die Pfingstbewe-
gung ist „der gegenwärtig am schnellsten wachsende Zweig des Christentums“3. 

Von der pfingstlich-charismatischen Religiosität erhoffen sich manche auch 
aufseiten der katholischen Kirche eine Rückeroberung verlorenen kirchlichen 
Terrains. Andere stehen der Bewegung reserviert bis ablehnend gegenüber. Eine 
vorurteilsfreie Prüfung des Phänomens und eine saubere Unterscheidung der 
Geister tut Not. Die nachfolgenden Überlegungen möchten einen Beitrag dazu 
leisten. Im Rahmen einer kleinen theologischen Bestandsaufnahme sollen Stär-
ken und Schwächen, Anregungen, aber auch Herausforderungen vonseiten jener 
NGG, die von der Pfingstbewegung geprägt sind, aus römisch-katholischer Sicht 
reflektiert werden.

1	 Paul VI., Apostolisches Schreiben Evangelii nuntiandi, Nr. 20.
2	 Vgl. J. Haustein, Die Pfingstbewegung als Alternative zur Säkularisierung? Zur Wahrnehmung einer globa-

len religiösen Bewegung des 20. Jahrhunderts, in: Archiv für Sozialgeschichte 51 (2011), 533–552. Wir 
verwenden den Sammelbegriff „Neue Geistliche Gemeinschaften“ (NGG).

3	 M. Bergunder, Vorwort, in: J. Haustein / G. Maltese (Hrsg.), Handbuch pfingstliche und charismatische 
Theologie. Göttingen 2014, 11–13, hier: 11.

Kirche

Christoph J. Amor | Brixen

geb. 1979, Dr. theol., Professor für Dogmatische 
und Ökumenische Theologie an der Philosophisch-
Theologischen Hochschule Brixen, Direktor der 
Brixner Theologischen Kurse

christoph.amor@hs-itb.it

246



4	 Zu Begriff und Geschichte der Pfingstbewegung s. K. McDonnell, Pfingstbewegung, in: LThK3 Bd. 8 
(1999), 183–184; M. Frenschkowski, Pfingstbewegung/Pfingstkirchen, in: RGG4 Bd. 6 (2003), Sp. 1232–
1235.

Attraktivität der Movimenti charismatischen Zuschnitts 

Die hochkomplexe und seit den 1960er Jahren auch in der katholischen Kirche 
wirksame Pfingstbewegung ist schwer zu definieren. Zu vielfältig und heterogen 
sind die einzelnen Gruppen, Strömungen und Organisationen.4 Einige Kernele
mente pfingstlicher Religiosität, die zugleich ihre Erfolgsfaktoren darstellen, las
sen sich dennoch benennen.

Gemeinschaft und Rückzugsort
Viele Zeitgenoss(inn)en erleben die Gegenwart als hektisch und unübersichtlich. 
Der Globalisierungsdruck und die zunehmende Komplexität in Politik, Wirt-
schaft und Arbeitswelt verunsichern. Etliche suchen (emotionale) Geborgenheit 
und einen geschützten Rückzugsort. Die kleinteilige Struktur und familiäre At-
mosphäre der Neuen geistlichen Bewegungen (NGG) kommt diesem Bedürfnis 
entgegen. NGG können vielfach besser als die großen Kirchen auf Notlagen 
und Krisensituationen ihrer Mitglieder reagieren und Orientierung bieten. An-
ziehend wirkt vor allem ihre lebendige Gemeinschaft. In ihnen herrscht ein 
jugendliches und optimistisches Lebensgefühl. 

Erfahrungsgetränkte Spiritualität 
Stark angesprochen fühlen sich vor allem jene Menschen, die ein Bedürfnis nach 
Erlebnis haben. Im Hintergrund steht ein personales Glaubensverständnis, wo-
nach der Glaube getragen ist von der persönlich-individuellen Lebensgeschichte 
und den eigenen Erfahrungen. Glaube wird nicht mehr primär als Zustimmung 
zu überkommenen religiösen Inhalten und kirchlich sanktionierten Wertvorstel-
lungen verstanden, sondern als eine erfahrungshaltige Größe. Der/Die Christ-
gläubige unserer Breitengrade möchte etwas erfahren – und nicht mehr bloß 
Teil der Volkskirche sein. Die erfahrungsbetonte, teils enthusiastische Spirituali-
tät ist ein entscheidender Erfolgsfaktor der NGG.

Flache Hierarchien und Geschlechtergerechtigkeit
Mehr als 50 Jahre nach dem Konzil haben viele immer noch den Eindruck, dass 
es mit der Zusammenarbeit zwischen Frauen und Männern in der römisch-ka-
tholischen Kirche nicht zum Besten bestellt ist. Frauen engagieren sich stark an 
der Basis. Aber viele beklagen, dass sie irgendwann an eine unsichtbare Grenze 
stoßen, die sie auf ihrem Weg nach oben behindert. Seit Jahrzehnten wird die 
Forderung nach Maßnahmen für Chancengleichheit für Frauen in der römisch-
katholischen Kirche erhoben. Obwohl seit langem gefordert, sind Frauen nach 

247

Charismatisierung der Kirche?



wie vor in kirchlichen Leitungs- und Führungspositionen massiv unterrepräsen-
tiert. Verbittert und enttäuscht wenden sich Frauen von der katholischen Kir-
che ab und suchen andere Räume, um ihren Glauben leben zu können. Einige 
pfingstlich geprägte Bewegungen bieten eine neue geistliche Heimat.

Nicht nur die Partizipation und Mitsprache von Frauen, sondern die erfolg-
reiche Einbeziehung von Laien generell können die NGG als Aktivposten für 
sich verbuchen. Sie stützen sich bei der Gemeindebildung und -leitung stark 
auf die sog. normalen Gläubigen. Die aktive Partizipation von Laien in Kirchen-
strukturen mit zumeist flachen Hierarchien ist ein weiteres zentrales Merkmal 
der Erfolgsgeschichte dieser Bewegungen.

Mit Gott rechnen im Alltag
Die Rede vom innerweltlichen Handeln bzw. Wirken Gottes steckt in einer Krise. 
In der akademischen Theologie und der Verkündigungspraxis kommt das Kon-
zept eines besonderen Eingreifens Gottes in die Welt nur noch selten vor. Man 
beruft sich gern auf den heutigen naturwissenschaftlichen Forschungsstand: 
„[D]ie Annahme einer Lücke innerhalb des wirkkausal geschlossenen Systems, 
die einer supranaturalen Kraft ein Eingreifen ermöglichen würde, [ist] ein für 
uns heute schlechthin nicht mehr nachvollziehbarer Gedanke.“5 Im Hinter-
grund steht die Annahme, dass der physikalische Bereich kausal geschlossen ist. 
Für jedes Ereignis, für jedes Geschehen unter der Sonne lässt sich eine naturwis-
senschaftlich beschreibbare Ursache angeben: „Die gesamte Realität besteht 
nur aus natürlichen Dingen; in der Realität gibt es weder Götter noch Geister 
noch Seelen noch andere übernatürliche Mächte und Kräfte.“6 Die Folge: In 
einer durchtechnisierten und durchrationalisierten Welt scheint der Gottesglau
be mehr oder weniger bedeutungslos geworden zu sein. Bei der Bewältigung 
des Alltags und bei lebenspraktischen Entscheidungen spielt er selbst für viele 
Gläubige kaum noch eine Rolle. Die Folge ist eine erstarkende deistische Welt-
anschauung und ein Hang zum praktischen Atheismus.7 Man lebt auch als 
Christ(in) „weithin, als ob Gott nicht wäre“. 

Ein gänzlich anderes Bild präsentiert sich im charismatisch-pentekostalen 
Bereich. Dort rechnet man mit großer Selbstverständlichkeit mit Gott. Man er-
bittet und dankt ihm täglich für sein Eingreifen. Man erfährt sein Wirken in 
Bekehrungserlebnissen, Heilungsgottesdiensten, charismatischen Geisterfah-
rungen, in der Kraft des Gebetes etc. Gott und der Glaube an ihn verflüchtigen 

5	 Vgl. K. von Stosch, Gottes Handeln denken. Zur Verantwortung der Rede von einem besonderen Handeln 
Gottes im Gespräch mit den Naturwissenschaften, in: G. Gasser / J. Quitterer (Hrsg.), Die Aktualität des 
Seelenbegriffs. Interdisziplinäre Zugänge. Paderborn 2010, 55–80, hier: 55.

6	 A. Beckermann, Naturwissenschaften und manifestes Weltbild. Über den Naturalismus, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 60 (2012), 5–26, hier: 6.

7	 Vgl. C. Böttigheimer, Die Frage nach dem Handeln Gottes in der Welt als elementares Glaubensproblem, 
in: Scientia et fides 4 (2016), 101–114.

248

Kirche



sich hier nicht zu theologischen Leerformeln, sondern entfalten eine lebensprä
gende Kraft. Den NGG gelingt es allem Anschein nach besser als den Großkir-
chen, Glauben und Leben, Glaubensaussagen und Wirklichkeitserfahrung zu 
verbinden.

Ansprechende Gottesdienste
Mitverantwortlich für den Erfolg der NGG sind ihre zumeist lebendigen Gottes
dienste.8 Die Mischung aus mitreißender Musik, Tanz, Emotion, körperbeton
ten Gestaltungselementen, spontanem Lobpreis und Dank etc. lässt die Gottes
dienste zu einem intensiven Erlebnis werden. „Nicht die Erfüllung von liturgi-
schen Normen, sondern die spirituellen Bedürfnisse und Erfahrungen der Mit
feiernden sind der wichtigste Maßstab für die Gestaltung der Feier. Ebenso 
ungebunden sind die Predigten. Sie sind weniger daran interessiert, Bibelworte 
auszulegen, als sie von Alltagserfahrungen mit Gott berichten oder persönliche 
Glaubenszeugnisse enthalten. Nicht ein Zugang zur Gottesfrage im denkeri-
schen Sinne, sondern eine intensive Zuwendung zu Gott und seinem Geist, 
darin besteht ein wesentliches Merkmal der Feiern.“9 Durch gekonnte Anleihen 
aus der medialen Unterhaltungskultur besitzen die Feiern sogar einen (religi-
ösen) Unterhaltungswert.

Theologische Herausforderungen

Zwei Aspekte sind für die römisch-katholische Kirche besonders bedeutsam: das 
Phänomen der Abwanderung aus traditionell verfassten Kirchen in die NGG 
sowie die Bemühungen um deren Integration in die herkömmlichen Volkskir
chen. Die katholische Kirchenleitung begegnet den NGG durchwegs mit Sym-
pathie. Papst Johannes Paul II. zählte die Kraft und kirchliche Vitalität der 
movimenti zu den schönsten Früchten der geistlichen Erneuerung durch das 
Zweite Vatikanische Konzil. Der Papst rief die Bischöfe dazu auf, die kirchlichen 
Bewegungen, die er als „ein wahres Gottesgeschenk für die Neuevangelisierung 
und die Missionsarbeit“10 würdigte, zu propagieren und in die Diözesan- und 
Pfarrstrukturen zu integrieren. Auch die Glaubenskongregation lobte jüngst die 
neuen kirchlichen Gemeinschaften und Bewegungen als „eine große Ressource 
der Erneuerung für die Kirche“11.

8	 Vgl. S. Böntert, Lebendige Liturgien als Schlüssel für den Erfolg? Konturen der Gottesdienstkultur in den 
Pfingstkirchen, in: G. Werner (Hrsg.), Gerettet durch Begeisterung. Reform der katholischen Kirche durch 
pfingstlich-charismatische Religiosität? (Katholizismus im Umbruch 7). Freiburg i. Br. 2018, 191–214.

9	 Ebd., 199. 
10	 Johannes Paul II., Enzyklika Redemptoris missio, Nr. 72.
11	 Kongregation für die Glaubenslehre, Iuvenescit Ecclesia, Nr. 2.

249

Charismatisierung der Kirche?



12	 G. Werner, „Leben, Jesus und Rock’n’Roll“ – pfingstlerische Unmittelbarkeit der Gotteserfahrung vor dem 
Horizont ekklesialer Deutungsmuster, in: M. Remenyi / S. Wendel (Hrsg.), Die Kirche als Leib Christi. 
Geltung und Grenze einer umstrittenen Metapher (QD 288). Freiburg i. Br. 2017, 392–427, hier: 426.

13	 E. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht, in: T. Rendtorff 
(Hrsg.), Ernst Troeltsch. Kritische Gesamtausgabe. Bd. 6/1. Berlin 2014, 723–772, hier: 730.

Unterschiedliche Sozialformen des Christlichen
Das pulsierende Herz der neuen Bewegungen bildet die unmittelbare Gotteser-
fahrung im Geist, „die – undogmatisch ohne Strukturen und klerikale Vermitt-
lung – selbst evident sein soll und zu einem veränderten Leben vor Gott führt.“12 
Die charismatisch ausgerichteten NGG lassen sich nach den Analysekategorien 
von Ernst Troeltsch der mystischen Sozialform des Christentums zurechnen: 
„Unabhängig von Geschichte, Kultus und äußerer Vermittelung steht hier der 
Christ in unmittelbarem Verkehr mit Christus oder mit Gott.“13 

Die sich abzeichnende Integration des Grundtypus der Mystik in den Grund-
typus der Volkskirche verläuft nicht reibungsfrei. Wie so oft in der Geschichte 
droht ein Konflikt zwischen Charisma und Amt. Die Amtskirche ist vor allem 
durch die Missbrauchskrise aktuell stark angeschlagen und steht bei vielen unter 
Generalverdacht. Die alten Grundfragen der Ekklesiologie sind zu Überlebens-
fragen der Kirche in Westeuropa geworden: Was ist Kirche und wozu ist sie gut?

Der Gemeinschaftsaspekt des Christentums
Der Entstehung der Kirche geht nach katholischer Lehre die Entscheidung Gottes 
voraus, die Menschen nicht einzeln „zu heiligen und zu retten, sondern sie zu 
einem Volk zu machen“ (LG 9). Das große Vorzeichen, hinter dem die Kirche 
zu stehen kommt, ist die Gemeinschaft. Sie soll „Zeichen und Werkzeug für die 
innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit“ sein 
(LG 1). Den Urwunsch Gottes, Menschen zusammenzuführen, verwirklicht ex-
emplarisch Jesus von Nazareth. Als messianischer Hirte (vgl. Ez 34,23) bemüht 
sich Jesus unter Lebensgefahr, das von Partei- und Gruppenkämpfen zerrissene 
Volk Israel zu sammeln. Als Auferstandener beruft er sich „aus Juden und Hei-
den ein Volk“ (LG 9).

Warum aber liegt die Gemeinschaft (communio) der Menschen Gott über-
haupt am Herzen? Diese Frage betrifft das Geheimnis des göttlichen Willens. 
Das Christentum bekennt Gott als Inbegriff der Liebe. Aus Liebe hat Gott die 
Welt erschaffen und aus Liebe den Menschen auf sich ausgerichtet, um ihn an 
der göttlichen Fülle teilhaben zu lassen. Um aber auf ewig in Gemeinschaft 
mit Gott leben zu können, hat der Mensch sich Gott anzugleichen. Er muss 
barmherzig (Lk 6,36), vollkommen (Mt 5,48) bzw. heilig (Lev 19,3) sein wie sein 
himmlischer Vater. Nur in Gemeinschaft, nicht als isolierte Monade kann der 
Mensch diese hohen Ideale verwirklichen. Ein(e) einzige(r) Christ(in) ist kein(e) 
Christ(in) – das lehrt die Kirche daher seit frühester Zeit. Ob der Christusglaube 

250

Kirche



mehr ist als ein frommes Lippenbekenntnis, erweist der Praxistest. Das dreifach-
eine Liebesgebot der Selbst-, Gottes- und Nächstenliebe ist nichts für das stille 
Kämmerlein: „Denn Liebe (…) kann für den, den sie meint, überhaupt Wahrheit 
nur werden, wenn sie geschieht.“14 Aus diesem praktisch-praxeologischen Grund 
ist dem Christentum unaufgebbar eine soziale Dimension eingeschrieben. 

Ein weiterer, anthropologischer Grund ist nach traditioneller Lehre in der 
Schöpfungsordnung verankert: „Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei“ 
(Gen 1,18). Das Christentum hat den Menschen stets als ein soziales Lebewesen 
verstanden. Die gemeinschaftlich-gesellschaftliche Struktur des Christentums 
entspricht der sozialen Natur des Menschen und seiner Beziehungsbedürftigkeit. 
Der Glaube ist einerseits ein zutiefst persönlicher Akt. Andererseits weist der 
Glaube neben dem personalen auch ein ekklesiales Moment auf. „Keiner kann 
für sich allein glauben. Keiner hat sich den Glauben selbst gegeben, jeder hat 
ihn empfangen von denen, die vor ihm glaubten.“15  

Die verpönte institutionelle Dimension der Kirche 
Um die Bedeutsamkeit eines in Gemeinschaft gelebten Glaubens wissen auch 
die NGG. Gezielt spielen sie diese Erfolgskarte aus. Unterbelichtet bei ihnen 
ist aus katholischer Sicht vielfach der institutionelle Aspekt. Der mystische 
Grundzug der Bewegungen relativiert äußere Vermittlungsgestalten. Der ver-
mittelten Unmittelbarkeit durch Kirche und Sakramente auf katholischer Seite 
steht das gleichsam „reine“, d.h. unvermittelte Unmittelbarkeitspathos der 
Bewegungen gegenüber. Letzteres ist, wenn der Eindruck nicht trügt, auch un-
ter Katholik(inn)en allmählich der geheime Sieger der Herzen. Die katholische 
Sicht des Zueinanders von Gott und Mensch gerät zusehends in die Defensive. 
Die Krise der Sakramententheologie und -praxis in der katholischen Kirche be-
legt dies eindrücklich.

Unverzichtbarkeit der Sakramente
Der Christusbezug der sieben Einzelsakramente und des Grundsakraments Kir-
che ist weitgehend in Vergessenheit geraten. Eine deistische Weltsicht sowie 
antidogmatische und hierarchiekritische Einstellungen (nach dem Motto: „Für 
meine Gottesbeziehung benötige ich nicht die Hilfe der Kirche.“) setzen das 
katholische Sakramentenverständnis unter Rechtfertigungsdruck. Wo an der 
Sinnhaftigkeit des Sakramentenempfangs noch festgehalten wird, sind teils pro-
blematische magische Vorstellungen im Spiel.

14	 T. Pröpper, „Dass nichts uns scheiden kann von Gottes Liebe …“. Ein Beitrag zum Verständnis der „End-
gültigkeit“ der Erlösung, in: ders., Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneu-
tik. Freiburg i. Br.  2001, 40–56, hier: 46.

15	 Deutsche Bischofskonferenz (Hrsg.), Katholischer Erwachsenen-Katechismus. Bd. 1: Das Glaubensbe-
kenntnis der Kirche. Kevelaer 41989, 44. 

251

Charismatisierung der Kirche?



Die Sakramente werden allzu oft nicht mehr als die dem Menschen und der Sinn-
lichkeit der menschlichen Natur angemessene Weise verstanden, mit Gott in 
Beziehung zu treten.16 Vielfach werden sie als Fremdkörper bzw. als überflüssi-
ger Überbau wahrgenommen, der sich zwischen Gott und die/den Einzelne(n) 
drängt. Dies ist eine tragische Fehlentwicklung, die durch das schwindende Be-
wusstsein um die christologische Dimension der Sakramente weiter verschärft 
wird. Die Sakramente sind Ausdruck der göttlichen Heilspädagogik. Die intensiv-
ste Verdichtung des Ernstnehmens des Menschen und des Zugehens Gottes auf 
ihn liegt im Inkarnationsgeschehen vor. Indem das Wort Gottes Fleisch wird und 
unter den Menschen wohnt, wird die Herrlichkeit Gottes auf einzigartige Weise 
sicht- und (an)greifbar (vgl. Joh 1,14). 

Die einzelnen Sakramente stellen Entfaltungen und Konkretisierungen des 
Grundsakraments Kirche dar. Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und 
zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen (vgl. 1 Tim 2,4). Den Höhepunkt des Heils
engagements Gottes konstituiert das Christusereignis. Vor diesem Hintergrund 
spricht das Zweite Vatikanische Konzil vom sakramentalen Wesen der Kirche. Die 
Kirche ist „in Christus gleichsam Sakrament“ des universalen Heilswillens Gottes 
(LG 1). Kirchliches Handeln hat sich folglich an den zwei Grundkoordinaten von 
Mystik und Politik, von Kontemplation und Aktion zu orientieren.17 Die Kirche 
hat „das Werk Christi selbst weiterzuführen, der in die Welt kam, um der Wahr-
heit Zeugnis zu geben; zu retten, nicht zu richten; zu dienen, nicht sich bedienen 
zu lassen“ (GS 3).

Grundaufgaben und Grundvollzüge der Kirche
Angesichts der epochalen Kirchenkrise in Westeuropa und der Relativierung der 
Institution Kirche in vielen charismatisch-evangelikal-pfingstlich orientierten 
NGG gilt es, die kirchlichen Grundvollzüge in Erinnerung zu rufen. Die Weiter-
führung des Heilswerks Christi umfasst drei Dimensionen: von der Frohbotschaft 
Zeugnis zu geben (Martyria); das Gedächtnis Jesu zu feiern und die Menschen im 
Alltag sowie an den Knotenpunkten des Lebens durch die Sakramente zu stärken 
(Liturgie); mitzuwirken „am Fortschritt der Menschheit in Kultur und Humanität 
sowie am Aufbau einer menschenwürdigen und gerechten Gesellschaftsordnung“18 
(Diakonia). Nicht zuletzt ihre diakonische Dimension bewahrt die Kirche vor den 
Verkürzungen eines evangelikalen Wohlstands-19 und Wohlfühlevangeliums20.

16	 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 1084.
17	 Vgl. H.-J. Höhn, Fremde Heimat Kirche. Glauben in der Welt von heute. Freiburg i. Br. 2012, 13.
18	 G. L. Müller, Katholische Dogmatik. Für Studium und Praxis. Freiburg i. Br. 62005, 615.
19	 Vgl. V. Feneberg / J. Müller, Systematische Zusammenfassung der Ergebnisse der Internationalen Kon-

ferenz Evangelikale – Pfingstkirchen – Charismatiker. Neue Religiöse Bewegungen als Herausforderung für 
die katholische Kirche (Rom, 09.–11.04.2013). Hrsg. v. der Dt. Bischofskonferenz u. d. Präsidenten d. 
Päpstl. Rats z. Förderung d. Einheit d. Christen. Bonn 2014, 8–33, hier: 12.

20	 Vgl. S. Klöckner, Ab ins Schaumbad? Kirchenmusik 25 Jahre nach den „Leitlinien zur Erneuerung des Be-
rufsbildes“, in: Herder Korrespondenz 70 (2016), 46–49.

252

Kirche



21	 Papst Franziskus, Enzyklika Lumen fidei, Nr. 24.
22	 Vgl. T.  Eggensperger, Individualisierung in der Moderne. Alternativentwurf zu einem Verständnis von 

Säkularisierung als Folge der Modernisierung, in: ders. / U. Engel (Hrsg.), Säkulare Frömmigkeit. Theolo-
gische Beiträge zu Säkularisierung und Individualisierung. Münster 2013, 105–117.

23	 K.-H. Menke, Die Sakramentalität des christlichen Glaubens. Ein zentrales Anliegen der Enziklika [sic] 
„Lumen fidei“, in: Anthropotes 33 (2017), 63–83, hier: 68.

Religiöser Subjektivismus und Zersplitterung des Christentums
Die starke Betonung der persönlichen Glaubenserlebnisse in den NGG kommt 
den Wünschen und Bedürfnissen vieler Menschen entgegen und wirkt sich sehr 
positiv auf die Lebendigkeit und existentielle Bedeutsamkeit des Glaubenslebens 
aus. Zugleich besteht jedoch die Gefahr eines religiösen Subjektivismus. Der 
christliche Glaube lässt sich nicht auf den Bereich des Subjektiven und des Emo-
tionalen reduzieren. Der Glaube kommt und lebt vom Hören einer Botschaft, 
welche die kühnsten Träume des Menschen übersteigt. Der Erdling Mensch, ge
stellt in ein wunderbares Lebenshaus inmitten unendlicher kosmischer Weiten, 
liegt seinem Schöpfergott so sehr am Herzen, dass Gott selbst sich für ihn ins 
Zeug gelegt, ja für ihn in Jesus gestorben ist. Die Überzeugung, dass der Tod nicht 
das letzte Wort, dass Unrecht und Absurdität nicht triumphieren, dass Mensch, 
Welt und Kosmos letztlich ein gutes Ende finden werden, ist für das Christentum 
zentral. Religiöse Erfahrungen, so wertvoll sie für die/den Einzelne(n) auch sein 
mögen, sind demgegenüber sekundär. Zwei Extrempositionen gilt es zu vermei-
den: die radikale Skepsis religiösen Erfahrungen gegenüber in einer naturalis
tisch-rationalistischen Lesart einerseits und eine voreilige, unkritische Anerken-
nung andererseits. Der schwierig auszutarierende Mittelweg verläuft über Regeln 
zur Unterscheidung bzw. Prüfung der Geister.

Ohne die Bereitschaft, religiöse Erfahrungen der Prüfung durch andere zu un
terziehen und ohne die geistige Demut, den eigenen Glauben in Beziehung zu 
setzen zum Glauben der Gemeinschaft und unter Umständen auch korrigieren 
zu lassen, geht mit der Charismatisierung eine Zersplitterung des Christentums 
einher. Glaube, der sich auf „ein schönes Gefühl, das tröstet und wärmt“, redu-
ziert, ist „dem Wechsel unserer Stimmung und der Veränderlichkeit der Zeiten 
unterworfen [und vermag] einem beständigen Weg im Leben keinen Halt zu bie-
ten“21. Steht die Befriedigung eigener Bedürfnisse anstatt der Wahrheitsfrage bei 
der Religionsausübung im Vordergrund, wird der religiöse Anbieter gewechselt, 
wenn die Kosten-Nutzen-Bilanz nicht mehr zufriedenstellend ausfällt.22 

Kirche am Scheideweg 

Die gegenwärtige Kirchenmüdigkeit, ja Kirchenverdrossenheit, ist ein Alarmzei-
chen. Die „Flucht aus der real existierenden Kirche in eine private Frömmigkeit 
der persönlichen Erfahrung“23 stellt einen Weckruf dar, der v.a. die Kirchenlei-
tung herausfordert, sich ernsthaft mit den Ursachen des Phänomens zu befassen 

253

Charismatisierung der Kirche?



und konstruktive Lösungen auf den Weg zu bringen. Die große Kunst bestünde 
darin, dem Christentum in einer weitgehend säkularisierten Gesellschaft wieder 
zu Akzeptanz, Relevanz und Strahlkraft zu verhelfen, ohne sich dem Zeitgeist 
und den Moden des religiösen Marktes anzubiedern. Einige Modernisierungen 
des Christentums, die in den NGG ausgelotet werden, könnten sich auch für die 
Großkirche(n) als zukunftsweisend herausstellen. Bei der Neuformatierung des 
katholischen Christentums in Europa wird es entscheidend darauf ankommen, 
von den unbestreitbaren Stärken der NGG zu lernen, ohne den Mehrwert bzw. 
die Errungenschaften der (Groß-)Kirche aufzugeben.24 Welche kirchlichen Tradi-
tionen es auch im 21. Jahrhundert zu bewahren gilt, sollte in einem offenen und 
ehrlichen Dialog, in einer Traditionskritik sine ira et studio ausdiskutiert werden. 
Was bewahrt wird, muss dann aber auch mit Leben gefüllt werden. Denn die in 
sich schlüssigste Ekklesiologie ist nur toter Buchstabe, wenn die Gläubigen den 
Eindruck haben, dass der Geist Gottes anderswo weht. Die Sehnsucht, die viele 
Katholik(inn)en außerhalb der Großkirche befriedigen, verweist auf eine große 
Not in der Kirche bzw. ein Leiden an der Kirche. Beides darf man nicht länger 
ignorieren.

24	 Vgl. M. Widl, Movimenti – ein postmoderner Beitrag der Kirchenentwicklung, in: ThPQ 159 (2011), 
248–256.

254

Kirche


