
Die Teflon-Strategie
Flucht vor der Krise – „wir worshippen jetzt“

Kennen Sie „Hygge“? Dieses relativ neue, aus dem Dänischen stammende Kon-
zept einer allumfassenden „Verkuschelung der Welt“ (so Anna Gien in der ZEIT)1 
erfreut sich offensichtlich wachsender Beliebtheit und scheint sich wie eine mo-
derne Biedermeier-Mentalität in unserer problemüberladenen Zeit immer mehr 
zu etablieren. Als „Bibel“ des Hygge fungiert der Bestseller Hygge – ein Lebensge-
fühl, das einfach glücklich macht des dänischen Glücksforschers Meik Wiking. Der 
Umschlagtext des Buches erklärt, was Hygge eigentlich ist: „Von ‚Kunst der In-
nigkeit‘ über ‚Gemütlichkeit der Seele‘ und ‚Abwesenheit jeglicher Störfaktoren‘ 
bis hin zur ‚Freude an der Gegenwart beruhigender Dinge‘, ‚gemütliches Beisam-
mensein‘ oder gar ‚Kakao bei Kerzenschein‘ – Hygge ist warmes Licht und ein ku-
scheliges Sofa, Picknicken im Sommer und Glögg trinken im Winter. Und Hygge 
ist eine Haltung, die man lernen kann.“2 Ist es aber auch eine Haltung, die man 
lernen sollte? Wohl kaum, wenn es um eine Handlungsmaxime im Umgang mit 
den Herausforderungen unserer Zeit geht.

Da rasen zwei Züge ungebremst aufeinander zu: Zum einen scheint sich die 
Komplexität der politischen und gesellschaftlichen Schwierigkeiten derzeit fast 
täglich mit sich selber zu multiplizieren: Die Vorgänge im öffentlichen Raum 
sind schier unberechenbar geworden und hinterlassen bei vielen Menschen das 
Gefühl des Nicht-mehr-Beeinflussbaren. Wo das gesellschaftliche Gefüge vor we
nigen Jahren noch einigermaßen klar und geordnet erschien, ist inzwischen ein 
Chaos eingetreten, in dem heute anscheinend das Umgekehrte von dem gilt, was 

1	 A. Gien, Die Verkuschelung der Welt, in: Die ZEIT 11/2019 (07.03.2019), 35.
2	 M. Wiking, Hygge – ein Lebensgefühl, das einfach glücklich macht. Köln 2018. Hinterer Umschlagtitel.

Stefan Klöckner | Essen

geb. 1958, Dr. theol., Professor für Musik-
wissenschaft an der Folkwang Universität 
der Künste Essen

kloeckner@folkwang-uni.de

255

Worship



gestern galt – und morgen droht sich wieder alles umzudrehen. Über Fakten ist 
kaum noch Konsens zu erzielen; passt jemandem etwas nicht, so reicht es, das als 
„Fake-News“ zu bezeichnen – und der Übermittler der Nachricht wird dann zum 
Vertreter der „Lügen-Presse“.

Das alles trifft auf den entgegenkommenden Zug: eine Generation von (jun-
gen) Menschen, die für derart massive Konflikte weder mental noch sachlich zu-
gerüstet erscheinen. Der Begriff der „Generation Schneeflocke“ (snowflake genera-
tion) macht die Runde: junge Menschen mit einem deutlich erhöhten Bedürfnis 
an Zuwendung und Anerkennung – bei gleichzeitig sinkender Frustrationstoleranz 
und zunehmender Vulnerabilität. Zwar fehlen noch flächendeckende Untersu-
chungen zu diesem Phänomen in Europa; in den USA aber wurde bereits festge-
stellt, dass die Generation der um die Jahrtausendwende Geborenen extreme 
Verhaltensänderungen an den Tag legt: Nicht mehr das Streben nach persönli-
cher Unabhängigkeit steht im Vordergrund, sondern der Wunsch nach Rückzug 
in den überschaubaren individuellen Bereich, möglichst aus allen Konflikten 
heraus. Rationale Herausforderungen und emotional nicht zufriedenstellende 
Reaktionen der Umwelt werden ausgeblendet, nicht genehme Fakten negiert.

Die Last der Freiheit

Dass diese Verhaltensweisen angesichts der aktuellen Herausforderungen große 
Gefahren in sich bergen, dürfte klar sein. Die Last der Freiheit ist offenbar zu groß 
geworden, und man scheint ihrer müde zu sein. Eine verführerische Sehnsucht 
nach biedermeierlicher Weltflucht ist die Folge. Und genau jetzt kommt Hygge 
ins Spiel – man braucht die Schwierigkeiten nur nicht wahrzunehmen, und alles 
ist wieder im kuscheligen Lot. Denn wie erläutert es der dänische Glücksprophet 
Meik Wiking in seinem Buch? Das wichtigste Gefühl sei es, „in Sicherheit zu sein, 
abgeschirmt von der Welt, an einem Ort, wo wir nicht wachsam sein müssen“3. 
Oder an anderer Stelle: „Frieden – keine Dramen. Über Politik reden wir ein an-
dermal.“4 Weit weg sein von Brexit, GroKo, Trump und Kim.

Die kirchliche Teflon-Strategie

Und womöglich noch weiter weg sein von der Kirchenkrise, von Missbrauch, Bi- 
schofsstreit und dem riesigen Haufen an theologischen, pastoralen und prakti-
schen Problemen, die den kirchlichen Verantwortlichen derzeit auf die Füße 
und den Gläubigen auf die Nerven fallen: Welche(r) Katholik(in) wäre die Last 
nicht gerne los, die durch das Dickicht der aufgestapelten Skandale und aufge-

3	 Ebd., 6
4	 Ebd., 47

256

Kirche



schobenen Entscheidungen geradezu untragbare Ausmaße angenommen hat? Es 
scheint, als haben sich in der Kirche zwei Vorgehensweisen herausgebildet, wie 
mit dieser komplexen Situation umzugehen sei; diese beiden Strategien stehen 
sich zunehmend unversöhnlich gegenüber – wie auch ihre Protagonisten, und 
das öffentlich wahrnehmbar bis in die Bischofskonferenzen hinein. Eine Gruppe 
hat die Zeichen der Zeit verstanden und nimmt die Herausforderungen an: Wenn 
auch (für manches wohl zu) spät, so werden doch Umorientierungen vorgenom-
men, um Problemlösungen zu finden. Das ruft die Gegenkräfte hervor: Teils im 
Ton gemäßigt konservativ, teils fundamentalistisch verbissen warnen sie davor, 
die Lehre der Kirche weiterzuentwickeln, sei deren Unveränderlichkeit doch die 
einzig stabile und verlässliche Größe in einer ständig sich wandelnden Welt. 

Diese ideologische Dichotomie ist nicht neu – wer fühlt sich nicht an die 
Mauern des Konservatismus erinnert, die Papst Johannes XXIII. zum Beginn des 
II. Vatikanischen Konzils mit seiner Eröffnungsrede einreißen musste! Wo sich 
ein auf Argumentation gründender Diskurs schwierig gestaltet, haben die terribles 
simplificateurs ein leichtes Spiel – vor allem die auf konservativer Seite: Die Pro-
bleme betreffen aus ihrer Sicht nur die moderne und strukturell der Gesellschaft 
angeglichene Kirche – und sie betreffen sie nicht nur, sondern sie werden von 
dieser Kirche verursacht, eben weil diese modern (statt traditionell ausgerichtet) 
und mit der Gesellschaft verwoben ist (statt auf ein geistliches Reich hin orien-
tiert)! Da lässt sich dann in einem Aufwasch auch die andere Rechnung beglei-
chen, die schon seit Jahrzehnten in manchen Schubladen aufbewahrt und nun 
der sturmgepeitschten kirchlichen Öffentlichkeit präsentiert wird: Schuld an al- 
lem ist natürlich das letzte Konzil, das alles dies gefordert und gefördert hat! Es 
macht bei dieser Generalabrechnung inzwischen keinen Unterschied mehr aus, 
ob man vom „Geist“ oder vom „Ungeist des Konzils“ spricht – schließlich hat es 
nicht umsonst in den viel gescholtenen „liberalen“ 60er Jahren des 20. Jahrhun-
derts stattgefunden. Aber: Die symptomatischen Indikatoren der Krise nun als 
vermeintliche Ursache gerade der gebeutelten Kirche in die Schuhe schieben zu 
wollen, ist nicht nur widersinnig, sondern perfide. 

Der „heilige“ Rest und der „schäbige“ Rest

Mit komplexen und kontroversen theologischen Diskussionen oder schwierigen 
Prozessen einer Gemeindeerneuerung kann man aber offensichtlich keine Men-
schen gewinnen – insbesondere keine Jugendlichen, die sich an den scharfen Kan- 
ten des gesellschaftlichen Diskurses nicht schneiden wollen. Wo sich die verfasste 
Kirche mit ihren brüchigen gemeindlichen Strukturen nicht mehr für eine Behei
matung anbietet, da haben sich im Laufe der letzten Jahre Parallelwelten instal-
liert, die sich geradezu verführerisch als Ausweg und Alternative präsentieren. 
Fast alle sind aus dem Impetus heraus entstanden, dass die aktuell vorhandene 

Worship

257



5	 Ebd.
6	 A. Gien, Die Verkuschelung der Welt [s. Anm. 1].

kirchliche Struktur nicht mehr zu retten sei, dass man also durch eine erneute 
Missionierung der Gesellschaft den Glauben neu implementieren und dafür eine 
neue Form von Kirche finden müsse. Ob es sich nun hierbei um charismatische, 
neokatechumenale oder „Gott ist gut“-Kampagnen handelt – ihnen eignen auf-
fällige Gemeinsamkeiten:

Die Menschen werden aus der vorhandenen maroden „Sozietät Kirche“ heraus 
in eine neue („wahre“) ideelle Kirche gerufen – ecclesia extra ecclesiam –, die sich 
im erneuerten Geist von der morschen Institution absetzen will und Zukunft ver-
heißt. Fast automatisch entsteht eine Spaltung zwischen diesen „wahren Chris-
ten“ und dem müden Rest, der sich noch um die „alte Kirche“ müht, welche am 
Abgrund steht und bald alle Relevanz eingebüßt hat.

Es geht nicht um die soziale Dimension des Glaubens, um die Bewahrung der 
Schöpfung und die Schaffung einer sozial gerechten Ordnung; die Ausrichtung 
zielt viel eher auf das Individuum hin: „Ich und mein Glauben“, „Ich und meine 
Erlösung“ ... Es handelt sich hier um einen neuen Pietismus sui generis, der jedoch 
weitgehend ohne Weltverantwortung bleibt.

Gemeinsame Events jenseits des Alltags, die immer eine besondere emotiona
le Faszination ausüben, sollen das identitäre Gefühl der Herausgerufenen stärken. 
Das soll Kraft geben und Schutz vor Anfechtungen und kritischen Fragen bieten. 
Und es soll das Gefühl der Beheimatung und Zugehörigkeit stärken – als sei das 
Hygge-Manifest von Wiking die Agenda: „Wir sind dein Stamm. Dies ist ein Ort 
des Friedens und der Sicherheit.“5 Anna Gien schreibt dazu in ihrem bereits er
wähnten Artikel in der ZEIT: „Die Hygge-Glückstipps propagieren ein ganzes Ar-
senal an Details der Wohlfühlpanzerung, die notwendig zu sein scheint, um sich 
von den Bedrohlichkeiten des Lebens abzugrenzen. Worin genau diese Bedrohung 
bestehen soll, bleibt jedoch unklar. (...) Die Hygge-Fans scheint das Heraufbe-
schwören einer diffusen Gefahr, die in erster Linie ‚dunkel‘ und ‚fremd‘ ist und 
gegen die ein völkisch-nationalistisches Wir-Gefühl aufgefahren wird, nicht zu 
stören.“6

Was Wunder, dass diese Initiativen und Tendenzen von kirchlich und gesell-
schaftlich konservativer bis rechtspopulistischer Seite so massiv ideell unterstützt 
und propagandistisch gefördert werden – wie auf einschlägigen Internetseiten 
(z.B. „kath.net“) mehrfach und umfangreich nachzulesen ist. Das dort verbreitete 
Bild von „engagierter Jugend“ spricht für sich: Deren vielversprechender Teil hat 
seine beglückende persönliche Glaubenserfahrung z.B. bei einem „Gott ist gut“-
Event gemacht (für das der Adels-Journalist Alexander von Schönburg in der „Ta-
gespost“ vor kurzem kräftig die Reklametrommel rührte) und legt nun zusammen 
mit der glücklichen Familie emphatische Glaubenszeugnisse ab für das Reich des 

258

Kirche



himmlischen Vaters, zu dem man gehört und das man nicht verlieren will. Der 
in Augen dieser Publizisten inakzeptable und ständig kritisch zu beäugende Teil 
der Jugend hat eine konkrete Symbolfigur: Greta Thunberg – unbequem insistie-
rende Umweltaktivistin (für manche nur eine notorische Schulschwänzerin), die 
eine Jugend „aufstachelt“, welche „noch nie eine eigene Stromrechnung bezahlt 
hat“ (so die AfD-Politikerin Beatrix von Storch) und der die Greta-Gretchenfrage 
nach den eigentlichen Motiven ihres Handelns („Tagespost“) noch zu stellen sei. 

Synodale (um nicht zu sagen: demokratische) Strukturen sind ebenfalls sus-
pekt, haben sie doch scheinbar maßgeblich zum Niedergang der „alten“ Kirche 
beigetragen. Hier geht es nicht um den Diskurs und das Ringen um einen neuen 
gemeinsamen Weg, sondern allein um das Loben und Preisen, das Glauben und 
Bekennen, das Händeheben und Jubeln. Die große Gemeinschaft zählt, der/die 
Einzelne geht in ihr auf. Dafür ist auch alles sauber aufgeräumt und gut vorsor-
tiert an seinem Platz: Gott, der Schöpfer – genauso wie sein Widersacher, der 
Teufel. Die Glaubensinhalte sind klar, die (Er-)Lösung ist einfach! Und wenn es 
Fragen gibt, dann hat sie Gott sie schon längst beantwortet – in der Heiligen 
Schrift, die reichlich zitiert und möglichst wörtlich ausgelegt und verstanden 
wird. Wo dann trotzdem Fragen übrigbleiben, hat man ja noch Gottes Interpre-
ten, die geistlichen Führer. Diese sanft tönenden Oberen bieten sich an, wenn 
für die/den Einzelne(n) die Last der freien Entscheidung zu schwer geworden ist. 
So konstituiert sich hinter den Fassaden des Glaubensjubels eine hierarchische 
Struktur – schmusig im Ton, aber beinhart in der Sache. Würde man die allzu 
menschliche Seite der Kirche nicht kennen, so könnte man darüber erstaunt 
sein, dass es gerade diese Hierarchie ist, die für einige (vom „Neid-fever“ erfasste) 
Oberhirten viel Charme entfaltet. Der dürfte aber spätestens dann schlagartig 
verschwinden, wenn man sich vor Augen hält, wohin derart hierarchisch gesteu-
erte Bewegungen z.B. auf radikal-evangelikalen Events (und das auch in Deutsch-
land) bereits geführt haben: Wo Tausende von Jugendlichen unter suggestiv 
inszenierter Ausschaltung des Verstandes und mit raffiniert manipulativ einge-
setzter Musik aufgepeitscht und in eine spirituelle Massenhysterie hineingelotst 
werden, die sie nur noch Opfer, aber nicht mehr mündige Glaubende sein lässt 
– da ist die Grenze zum geistlichen Missbrauch längst überschritten, und über-
wunden geglaubte politische Abgründe vergangener Zeiten tauchen wieder auf.

„Praise and worship“ als Begleitmusik?

In der letzten Karnevals-Session geisterte ein etwas boshafter Satz durch die kirch-
liche Szene. In Karikatur eines bekannten Werbespruchs hieß es da: „Alle 10 Mi-
nuten tritt einer aus der Kirche aus – ich worshippe jetzt!“ Offensichtlich war 
manchem aufgefallen, dass zunehmend ein neues musikalisches Repertoire in 
die Kirche Einzug halten will: die „Lobpreis“-Lieder, die aus einer evangelikalen 

259

Worship



amerikanischen Musikindustrie als Massenware nach Europa hinübergeschwappt 
sind, wo inzwischen auch eine eigene Produktion eingesetzt hat. Diese Lieder ge-
hören zum (pseudo)modernen Gewand der konservativen Neumissionierungen; 
sie möchten so wirken, als seien sie direkt auf jugendlichen Musikgeschmack zu
geschnitten und könnten zum Image des Zeitgemäßen und Aktuellen beitragen. 
Die Grenzen zum bisherigen popularmusikalischen Bereich sind inzwischen flie-
ßend; Differenzierungen sind angebracht.

Das kirchenmusikalische Repertoire – insbesondere der Kanon der Kirchenlie-
der – hat sich zu jeder Zeit erweitert und erneuert. Das ist nicht nur legitim, son-
dern auch notwendig, denn auf diese Weise hinterlässt jede Zeit ihre unverwech-
selbaren Spuren im „Schatz der Kirchenmusik“ (SC 114), der auch durch ständige 
Erweiterung gepflegt werden muss (SC 121). Es war konfessionsübergreifend ein 
großer und wichtiger Schritt, als in den 70er und 80er Jahren des vergangenen 
Jahrhunderts die Popularmusik (als klingender Ausdruck einer kirchlichen Ju-
gendpastoral) aus ihrem Ghetto herausgeholt und als gleichberechtigter Teil in 
das Gesamtspektrum des Kirchenmusik integriert wurde. Damit war aber auch 
verbunden, dass diese Lieder – wie alle Kirchenmusik aus allen Zeiten – einer 
ehrlichen Evaluation unterworfen waren: War ihre Rezeption von Dauer? Haben 
ihre Aussagen heute noch einen Platz? Wie sind Qualität des Textes und der mu-
sikalischen Faktur zu bewerten? Handelt es sich um das Niveau künstlerischen 
Schaffens, das die Kirche als Maßstab anlegt, wenn es um die Feier der Liturgie 
und um die Ästhetik geht? Dass es Lieder gab (und zwar nicht wenige), die sich 
aus diesen Gründen, z.B. bei der Erstellung des neuen Gesangbuches, eben nicht 
durchgesetzt haben und auf dem großen Komposthaufen der Kirchenmusikge-
schichte gelandet sind, ist normal; und es ist beruhigend, weil notwendig! Man 
könnte also auch jetzt die Entwicklungen gelassen abwarten – denn Praise and 
worship ist ein in hohem Maße zeitbedingtes Phänomen. Manches ist – nicht 
zuletzt aufgrund des professionellen Engagements der letzten Jahre – tragbar, 
einiges handwerklich sogar richtig gut geworden. Insofern dürfte das Vorgehen, 
den „Lobpreis“ in das Gesamtspektrum der professionellen Kirchenmusik zu in
tegrieren, der richtige Weg sein, um eine durch lustvolle Selbstviktimisierung 
hervorgerufene Ghettobildung mit handwerklichem Freifahrtschein zu verhin-
dern. Und das ist dringend angeraten, denn sehr vieles ist hier nach wie vor un-
erträglich. 

Die Texte7

Die Lieder sind nicht für liturgische Kontexte verfasst, schon gar nicht für die 
formal und inhaltlich streng geregelte katholische Messliturgie. Das ist in der 
Kirchenliedgeschichte nun nichts prinzipiell Neues; auffällig sind aber in den 

7	 Textbeispiele aus Liedern in Feiert Jesus! Bd. 1. Holzgerlingen 122013 und Bd. 5. Holzgerlingen 2017. 

260

Kirche



8	 Feiert Jesus! Bd. 5, ab S. 185. Die Texte der im Folgenden zitierten Lieder finden sich ebd., 198 u. 
203–206. 

9	 Aus dem Lied Gott gehorchen. Text: W. Tost / T. Lehmann, in: Feiert Jesus! Bd. 1, 242 [s. Anm. 7].

zahlreichen Sammlungen mit fast unüberschaubaren Massen an immer gleichem 
Liedgut so manche Schieflagen in den theologischen Schwerpunktsetzungen:
–	 Das „Ich“ steht vor dem „Wir“! ICH lebe im Dunkeln, dann kommt Jesus und 

geht mit MIR ... und wenn auch der Feind hinter einem her ist und „die ganze 
Erde bebt, ich halte alles aus, weil Jesus mit mir geht“. ICH bete, ICH glaube, 
ICH sehe und fühle, ICH bin frei von Angst, ICH habe Jesus als Begleiter. Die-
se Textbausteine finden sich in mindestens jedem zweiten Lied. 

–	 Die Glaubensgemeinschaft, das WIR, wird nicht im kirchlichen Sinne als Weg
gemeinschaft verstanden, in der Hören und Handeln eine untrennbare Einheit 
bilden. Das WIR ist eine Versammlung von isolierten Individuen, die im Anbe-
ten und im Lobpreis nebeneinanderstehen. Wenn inzwischen in den einschlä-
gigen Liederbüchern thematische Gliederungen vorgenommen werden („Gott 
vergibt“, „Lob und Dank“, „So ist Gott“, „Anbetung und Lob“), so ist die Zu- 

	 ordnung der einzelnen Lieder aufschlussreich. Unter der Überschrift „Mitten 
im Leben“8 findet man entweder Sprachbilder einer kaputten Welt („Die Welt 
ist aus den Fugen, Gebäude stürzen ein. Die Pfeiler, die uns trugen, erweisen 
sich als Schein“) oder „Ich“-Lieder: „Sei still, mein Herz“, „Zeig mir deine 
Wunden“, „Sei du der Mittelpunkt in meinem Leben“, „Das, was ich brauche, 
bist du“ etc.

–	 Die soziale und sakramentale Dimension von Kirche fehlt völlig. Weltverant-
wortung bedeutet in diesen Liedern etwas anderes:  Die Welt vor den Toren 
des Raumes, in dem Lobpreis und Anbetung stattfinden, ist eine feindliche, 
böse und im besten Fall notwendigerweise noch zu bekehrende Welt, für de
ren Mission man sich im Lobpreis stärkt und gegen den Zeitgeist zu immuni-
sieren versucht: „Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen, denn 
Gott ist Gott, und was er will, ist gut. (...) Man sagt uns: ‚Geh mit der Zeit, 
das geht los, mach‘s doch wie alle!‘ Wer sich die Masse zum Maßstab nimmt, 
tappt in die Falle!“9

Die Musik
Die musikalische Gestalt zahlreicher Gesänge fällt durch einen ausgesprochen 
gefälligen Charakter auf: Süßliche Melodien (vielfach klingt noch die Herz-Jesu-
Schmerz-Sentimentalität der ursprünglichen Kultur – USA – durch) hinterlassen 
nicht selten ein heftiges ästhetisches Sodbrennen: Diese klingenden Donuts mit 
hohem harmonischem Zuckergehalt und geringem stilistischem Nährwert sind 
eigentlich Reminiszenzen an eine Popmusikwelt, die schon mindestens 40 Jahre 
hinter uns liegt. Verglichen mit vielen Melodien, die in den letzten Jahrzehnten 
z.B. aus Skandinavien oder Lateinamerika zu uns gekommen sind und die hin-

261

Worship



sichtlich ihrer musikalischen Faktur viel Qualität und Emotion zu bieten haben, 
können sie in keiner Weise mithalten – zumal sich die harmonischen und melo-
dischen Pattern oft wiederholen und rascher abnutzen als die berühmten vier Ak-
korde, aus denen eine Zeit lang fast alle italienischen Schlager bestanden: „Felici-
tà ...“. Eigentlich eine perfekte „Hygge“-Musik mit vollkommenem Teflon-Effekt: 
Alle fühlen sich wohl, und nichts bleibt haften! Man lässt sich in die singende, 
summende und mit den Händen hin und her wiegende Gemeinschaft hineinglei-
ten wie in eine warme Badewanne: Das Lied ist schön, Gott ist toll – und die böse 
Welt ist weit, weit weg! 

Es ist eine große Versuchung, eine solche Begleitmusik der neopietistischen 
Weltflucht in der gegenwärtigen Krise zu instrumentalisieren. Und es ist ein gro
ßer Irrtum anzunehmen, dass sich dadurch auf Dauer Menschen an die Kirche(n
gemeinden) binden oder gar zur Mitarbeit inspirieren lassen: Die Rekrutierung 
von Gläubigen nach dem Modell ecclesia extra ecclesiam ist für die zurückbleiben
de Kirche letztlich immer zu einem Verlustgeschäft geworden – das sollten sich 
alle vor Augen führen, die sich durch entsprechende taktische Überlegungen ei-
nen späteren gemeindlichen Zugewinn an (jugendlichen) Scharen versprechen. 

In die Mitte der Kirche

Es sind keine leichten Zeiten für Menschen christlichen Glaubens in Europa, und 
für Katholik(inn)en schon gar nicht. Das gab es in der Geschichte der Kirche öf-
ter – und immer wieder hat in solchen Krisenzeiten auch die Musik eine große 
Rolle gespielt. Ob es die Psalmen sind, die in ihrer thematischen Vielfalt viele in
nere und äußere Konflikte widerspiegeln (nur ein kleiner Teil sind „Loblieder“ 
– und doch heißt das ganze Buch tehillim – „Preisungen“) – oder die theologisch-
katechetisch geprägten Lieder der Reformation und Gegenreformation: Die Kir
chenmusik zielt in die Mitte der ganzen Kirche als Gemeinschaft und ist weder 
für Events reserviert noch für Splittergruppen. Sie versteht sich als Teil des kirch
lichen Sendungsauftrags – und der lautet (mit Blick auf alle Menschen), das propter 
nos homines et propter nostram salutem des göttlichen Heilswillens in der Gesell-
schaft heute erfahrbar zu machen. Mag die Kirche noch so kompromittiert und 
ihre äußere Gestalt noch so verbeult sein: Das ist und bleibt ihre wichtigste Auf-
gabe! Alle Instrumentalisierungen sind daher genauso zum Scheitern verurteilt 
wie die isolatorischen Bestrebungen selbstgefühlter „heiliger Reste“.

Dietrich Bonhoeffer sprach 1935 im Predigerseminar Finkenwalde über den 
untrennbaren Zusammenhang zwischen kirchlicher Musik und sozialem (bzw. 
politischem) Engagement. Sein Satz ist berühmt geworden: „Nur wer für die 
Juden schreit, darf auch gregorianisch singen!“ Er sei allen ins Stammbuch ge-
schrieben, die – aus welchen Gründen auch immer – meinen, „Hygge“ sei eine 
zukunftsweisende kirchenmusikalische Strategie.

262

Kirche


