Priester

Johannes Schelhas | Trier

geb. 1961, Priester, Dr. theol., Professor fiir
Dogmatik und Dogmengeschichte an der
Theologischen Fakultat Trier

schelhas@uni-trier.de

Priester in Kirche und Gesellschaft

Priester leben und arbeiten in Kirche und Gesellschaft. Beides ist fiir sie ein Ort.
Hier wie dort schlégt priesterlicher Dienst Pflocke ein. Sie tun dies in einer Welt,
in der Religion vielen zur Privatsache geworden ist. Individuelle Auswahl und
personliche Zustimmung oder Abwehr bestimmen das Verhalten gegeniiber der
Kirche. Dieses Faktum wirkt auf die Resonanz der Getauften im Allgemeinen so-
wie auf das Engagement der Priester im Besonderen zurtick. Es beeinflusst die
Austibung des priesterlichen Dienstes. Dem soll nachgegangen werden. Der ak-
tuellen Situationsbeschreibung schlieBt sich eine zweifache Uberlegung zum
Wirken der Priester heute an. Sie greift Impulse von Emmanuel Suhard auf, des
Erzbischofs von Paris in fiir Kirche und Gesellschaft bewegter Zeit.

Die akute Situation

Im April und Mai 2018 lie} in Deutschland der sogenannte Kommunionstreit
einiger Bischofe um die Zulassung evangelischer Ehepartner(innen) zur Kom-
munion in der katholischen Kirche im Einzelfall die Wellen hochschlagen. Im
August 2018 trat die moralische Tragweite des sexuellen Missbrauchs durch ka-
tholische Diakone, Priester, Bischdfe und Ordensleute in den USA in grofiem
Mafie ans Licht der Offentlichkeit. Weitere defizitir-sexuell grundierte Praktiken
des Verhaltens von Priestern und Priesteramtskandidaten kommen hinzu. Am
12. September wurde das prekdre Ergebnis der von den deutschen Bischofen in
Auftrag gegebenen Studie zum sexuellen Missbrauch in der katholischen Kir-
che Deutschlands zwischen 1946 und 2014 vorzeitig bekannt. Der Zank um -
das individuelle Glaubensschicksal der einen innerhalb der einen christlichen
Glaubensgemeinschaft hier und die Tragik der Missbrauchten und, ebenso
nicht zu verschweigen, der Missbrauchenden dort haben die Grundfesten der

263



Kirche

katholischen Kirche wiederum tief erschiittert. Die Tragweite des Zanks und der
Tragddie in Kirche und Gesellschaft sind derzeit noch nicht zu tiberblicken. Eines
aber geht nicht: Verharmlosung und Schonrederei. Im schwerwiegenden Skandal
des sexuellen Missbrauchs erkenne ich indes kein generelles Verdammungsurteil
iiber den pastoralen Dienst der Diakone und Priester, sodass dieser Dienst sich
nur noch abschaffen miisste. Doch ,Weiter so!“, ,Weitermachen wie bisher” ist
keine Option. Dies betrifft die konkrete Ausiibung des diakonischen und priester-
lichen Dienstes wie die Ausbildung der Diakone und Priester gleichermaflen.

Der priesterliche Dienst erregt bisweilen an einem weiteren Punkt Anstof3:
Deutlich weniger Aufsehen als der sexuelle Missbrauch von Schutzbefohlenen er-
wecken auch die permanenten, teils salbungsvollen Plattitiiden in der amtlichen
liturgischen Verkiindigung, die nicht erst in der Ubertreibung skandalos wirken.
Daraus leitet sich eine Forderung ab, die das individuelle Verhalten der hier zu
einem Missverhalten neigenden Priester prdgen soll, wenngleich die Forderung
selbst noch weitere Felder des konkreten Handelns und des gesamten Verhaltens
betrifft: Jegliches Engagement des Priesters muss sich weniger klerikalistisch ge-
rieren. Was das im Alltag und vor Ort konkret bedeutet, sollte dringend disku-
tiert, auch in Streitgesprachen verschiedenster Parteiungen und Interessenvertre-
tungen ausgetragen werden. Von allen verlangt dies eine aufrichtige Bereitschaft
zur Kurskorrektur und geistige wie spirituelle Beweglichkeit, die mit dem Loslas-
sen von manch Vertrautem einsetzt. Nur so konnen von der Basis des Volkes
Gottes her Akzeptanz und Vertrauen ins sakramentale Amt der katholischen Kir-
che wiedergewonnen werden, wodurch dann auch manches Strukturelle in der
katholischen Kirche einer Gesundung und Heilung zugefiihrt werden konnte,
wenn die Rahmenbedingungen dem gerecht sind. In Hinsicht auf viele Einzelne
ist zu sagen: Das Entdecken und Erhalten von individuellen Berufungen steht
inzwischen prinzipiell auf dem Spiel, bei Priestern und bei anderen Gliedern des
Volkes Gottes. Deshalb ist das zuletzt genannte Indiz, das als Schrei nach Gott
fungiert und die Evangeliumsverkiindigung im weiten Sinn tangiert, keine Baga-
telle von Kritik und Verdnderung.

Priester und Bischéfe in der Gesellschaft und in der Kirche

Der Wahrnehmung der Kirche in der Welt kommt auch ohne 6ffentlichen Zank
und ohne grofie Tragik Aufmerksamkeit zu. Sie erstreckt sich auf das 6ffentliche
Verhalten der Autoritdten der Kirche. Der angefiihrte Kommunionstreit, weitere
juristische Entscheidungen, die das wechselseitige Verhdltnis von Staat und Kir-
che im Besonderen betreffen, wie das Urteil des Europdischen Gerichtshofes vom
11.09.2018 tber die Tragweite des Selbstbestimmungsrechts der katholischen
Kirche in Deutschland, sowie das weite Feld der moralischen Einsichten und der
sittlichen Urteile der Getauften deuten am Punkt der Riickwirkung des Auftretens

264



Priester

und Verhaltens der Bischofe auf die Priester und auf andere eine Frontlinie an.
Zumindest in Hinblick auf die Belange des Staat-Kirche-Verhiltnisses bleibt fest-
zuhalten: An der Linie Bischofe und Priester tritt der konkrete Gegenstand inso-
fern in den Hintergrund, als der Priester in der Offentlichkeit nicht als Promotor
dieses Gegenstandes wahrgenommen wird. Priester treten als Ubermittler und
Vermittler der jeweiligen Botschaften der Bischofe in zwei, bisweilen zweierlei
Richtungen auf. Priester stehen gelegentlich hin- und hergerissen zwischen den
Entscheidungen, die Bischofe verkiinden und die Getaufte nicht verwirklichen,
weil sie die zur individuellen Vorstellung kontrédr stehenden Worte und Weisun-
gen der Bischofe nicht annehmen konnen. Dies wird durch binnenkirchliche
Skandale, die in bestimmten Fillen an den institutionellen Strukturen der Kir-
che riitteln, verstéarkt. Kluge Worte und kluges Verhalten der Priester gegentiber
denen, die den Ratgeber, Seelsorger oder Freund kontaktieren, sind an dieser
Stelle vonnéten, um widerstreitende Aulerungen auszuhalten. In derartigen Si-
tuationen kommt es darauf an, die Einstellungen und Meinungen nicht nur zu
besdnftigen, sondern sie umso mehr zu befragen, zu , erweitern”, zu korrigieren
oder auch zurilickzuweisen. Dies notigt den Priestern eine hohe menschlich sozia-
le, theologisch versierte und spirituell die spezifischen Lebensalter betreffende
Kompetenz ab, die einem anderen Menschen Lebenswege aufzeigen soll.

In Hinsicht auf das Verhdltnis des Priesters gegeniiber dem Didzesanbischof
kommt hinzu: Der Gehorsam des Priesters (, Weltpriesters”) ist konkret. Er schlief3t
in der Person des Bischofs gelegentlich auch allzu menschliche Facetten des Ge-
horsamserweises mit ein. Nicht allein das Amt des Bischofs als solches, sondern
vor allem die Person des Bischofs bestimmt in der Wahrnehmung der Priester,
wie freimiitig und hochherzig der Gehorsam des Glaubens an Gott im Bistum
praktiziert wird. Der Gehorsam des Bischofs ist ebenfalls konkret. In Richtung
auf die Priester, Diakone und die anderen Mitarbeiter(innen) erstreckt er sich
auf seine menschliche Fiahigkeit, zuhoren zu kdnnen, auf seine dialogischen
Fertigkeiten und auf die gemeinsame Suche nach Lésung der spezifischen pasto-
ralen Herausforderungen. Dies findet unterhalb der amtlichen Kompetenz des
Didzesanbischofs den Weg der Realisierung. Bei Priestern, die einem Orden oder
einem neueren personalen Gebilde innerhalb der romisch-katholischen Kirche
angehoren, stellt sich im Hinblick auf den Gehorsam in der Kirche bzw. auf das
Verstandnis von hochster kirchlicher Autoritit in der Ditzese eine andere Per-
spektive ein. Die , Kathedrale des Gehorsams“ erstreckt sich in der Praxis weniger
auf hohergestellte amtliche Personen als vielmehr auf die dem Evangelium kon-
genialen Akzentuierungen der Ordenssatzungen und auf weitere konstitutionelle
Texte. Den Gehorsam priagen ferner die mystischen und sozialen Ideale, die die
Griindungsgestalten charismatisch an den Tag gelegt haben. Jiingste geschicht-
liche Beispiele haben jedoch gezeigt, dass nicht nur lichte Gestalten wirksam ge-
worden sind. Dies ist fiir die Priester eine enorme Gehorsams- und Glaubenser-

265



Kirche

probung. Der praktisch richtig gelebte und der theologisch richtig verstandene
Gehorsam konnen dem Priester und dem Bischof helfen, die 6ffentlichen Belan-
ge der Kirche in der Gesellschaft gut voranzubringen und beider Wirken ohne
Sand im Getriebe nutzbringend zu gestalten.

Vor dem hier skizzierten, in spezifischer Weise offentlichen Hintergrund mit
seiner weitrdumigen, teilweise personlichen Dimension im Raum der Gesell-
schaft und der Kirche, die in Konfliktfdllen individuelle Krifte umso mehr bin-
det, gilt: Es ist fortdauernd ein Wagnis, heute Priester zu sein.! Diesem Wagnis
wohnt die Kraft inne, ekklesiale Funktionsstérungen zu beheben und einen
neuen ekklesialen Funktionalismus mittels Glauben und Menschlichkeit zuriick-
zudrdngen.

Ein renommierter Impuls aus der Kirche Frankreichs

Der Einsatz der Priester an den Schnittstellen von Kirche und Gesellschaft war
in der Kirche Frankreichs seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts eine eben-
so vitale wie kontrovers erorterte Frage. Wertvolle Impulse zur Erneuerung ins-
besondere des priesterlichen Dienstes gingen von Paris aus. Die weiteren Uberle-
gungen zum Leben der Priester und zu ihrem Wirken kraft des Weihesakraments
bringen eine renommierte Stimme Frankreichs zu Gehor, die derzeit im deut-
schen Sprachraum kaum vernommen wird. Die Stimme hat sowohl existenziell
und spirituell als auch theologisch, sozial und human eine grof3e Nachhaltigkeit
entfacht. Sie kann im Einzelfall der Forderung wegen auch Erschrecken hervor-
rufen. Etliche Ausfiihrungen werden im Folgenden mittels ibernommener Aus-
sagen abgestiitzt. Sie sind aufgrund ihrer Bedeutsamkeit fiir die Gegenwart aus-
gewdhlt worden. Sie klangen einst im Raum der Kirche revolutiondr und haben
bis heute ihre situative Relevanz nicht verloren.

In drei tiber die nationalen Grenzen hinweg beachteten Hirtenschreiben
iiber Gott und die Welt, die Stunde der Kirche in der Welt und den priesterli-
chen Dienst in der Gegenwart, verfasst in den Jahren 1947, 1948 sowie 1949,
begleitete Emmanuel Célestin Suhard (1874-1949), seit 1940 Erzbischof von Pa-
ris (1935 Kardinal), in schwerer Zeit die pastorale und gesellschaftliche Erneue-
rung der Kirche in Frankreich.? Er formulierte Gedanken, die mit sehr hoher
Wahrscheinlichkeit von zeitgendssischen katholischen Theologen (H. de Lubac,

1 Vgl.]. Schelhas, Das Wagnis heute Priester zu sein. Systematische Uberlegungen zur Aus- und Weiterbil-
dung der Priester in praktischer Absicht, in: ZkTh 140 (2018), 186-210.

2 E. Suhard, Die Entscheidungsstunde der Kirche. Ein Hirtenbrief 1947 (Christ heute, 1. Reihe, Bd. 1).
Einsiedeln 1947 (franz.: Essor ou déclin de I’église. 11.02.1947; zugleich dt.: Aufstieg oder Niedergang
der Kirche? Hirtenbrief des Kardinal-Erzbischofs Suhard von Paris. Offenburg31947) (Sigel: K); ders., Der
Priester in der Welt des Menschen (Der Christ in der Zeit). Luzern — Miinchen (1961) 21963 (franz.: Le
prétre dans la cité. 14.04.1949) (Sigel: P); ders., Sinn fiir Gott. Ein Hirtenbrief 1948 (Christ heute, 1. Rei-
he, Bd. 5). Einsiedeln 1948 (franz.: Le sens de Dieu. 25.02.1948) (Sigel: G). Im laufenden Text werden
die zitierten Stellen nur mit Sigel und Seitenzahl nachgewiesen.

266



Priester

M.-D. Chenu, ]J. Daniélou, P. Teilhard de Chardin, Y. Congar) inspiriert oder vor-
bereitet sind, die zugleich dem damaligen Nuntius in Paris (1945-1952), Angelo
Roncalli, dem spéteren Papst Johannes XXIII. (1958-1963), nicht verborgen
bleiben konnten und die mit diversen Einsichten des spdteren Zweiten Vatika-
nischen Konzils (1962-1965) ibereinstimmen sollten. So trug Suhard mit dazu
bei, in den Kopfen der damaligen , amtlichen Hdupter” der Kirche sowie des
iibrigen Klerus und des ,einfachen” Volkes Gottes den Verlust des Glaubens

der Einzelnen, die Akzeptanzlosigkeit der Kirche innerhalb der sdkularen Ge-
sellschaft, die Erstarrungen neuscholastischer Theologie und die Eurozentrik
der katholischen Westkirche in Richtung auf eine sakramental geformte Kirche
Gottes sowie auf die rémisch-katholische Weltkirche zu {iberwinden. Diese Kir-
che benétigt heute mehr denn je ein wahrhaft menschliches Gesicht, deren
sakramentale Ziige auch die ordinierten Amtstrager abbilden.?

Das Wirken der Priester: ausgespannt zwischen Zeitgeist und HI. Geist

Der Zeitgeist ist kein Gespinst. Er ist auch keine Erscheinung des Bosen. Er ist
vielmehr eine Frucht der Inkarnation Gottes in der Welt, die im Glauben als
Schopfung offenbar geworden ist und im Heiligen Geist als solche weiterhin of-
fenbar wird. Gleichwohl kann der Zeitgeist jeden Menschen mehrfach in eine
Situation der Bewahrung und Erprobung fithren. Auf diese Weise konnen die
Vernunft und der Glaube des Menschen an Gott grofierer Einsicht, Klarheit und
Entschiedenheit zugefiihrt werden. Sie kdnnen aber auch in die gegenteilige
Richtung zu Abkehr und Verzweiflung bewegt werden. Beides geschieht nicht
ohne die Freiheit des Menschen. Der Heilige Geist gibt sich den Glaubenden als
Wirkkraft Gottes im Allgemeinen dunkel und unauffillig, sodass sie seine An-
wesenheit in der Welt der Kirche und in der Welt um die Kirche herum weder
exakt bewahrheiten noch eindeutig widerlegen konnen. Den Glaubenden fallt
es auch im Besitz der spezifischen Gabe der Bekriftigung, die aus der Firmung
resultiert, schwer, den Heiligen Geist erfahrungsmaflig zu erfassen.

In solch geistiger Zerrissenheit, die als Existenzial die Welt der Menschen
kennzeichnet, in der sich der Gott Jesu Christi mehr verbirgt als offen zeigt, ste-
hen auch die Priester. Sowohl der Zeitgeist, der Geist (in) der Zeit, als auch der
Heilige Geist, Gottes heilender und heiligender Geist, beanspruchen den Pries-
ter. Wahrend der Zeitgeist die Verbundenheit des Priesters mit vielen Fasern
der Welt in Hoffnung und Vertrauen und mit Zustimmung zu diesen realisiert,
verhilft der Heilige Geist dem Priester dazu, das allzu Menschliche zu erkennen

3 Die franzosischen Bischofe haben knapp 50 Jahre nach den Schreiben Emmanuel Suhards die darin
ausgebreiteten Anliegen unter dem Titel Proposer la foi dans la société actuelle (1996) erneut reformu-
liert; dt. Ubers.: Den Glauben anbieten in der heutigen Gesellschaft. Brief an die Katholiken Frankreichs
von 1996 (11.06.2000). Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (SWK 37). Bonn 2000.

267



Kirche

und kritisch zu priifen. Er verhilft dem Priester zudem dazu, sich mit seiner
Wirkkraft tiber das allzu Menschliche zu erheben, um das gesamte irdische Le-
ben der Menschen mit der transzendenten Sphére Gottes verbinden zu kénnen.

Die christliche Theologie verdeutlicht das Vermitteln eines Menschen zu
Gott, um das sich der Priester als Dritter miiht, im Begriff der Stellvertretung. So
wird der Priester der Tatsache gerecht, dass der Mensch, jeder Mensch, Existenz
in Gabe ist. Die dltere katholische Theologie verflicht die in Philosophie und
Theologie neu aufgekommene Rede von der Gabe-Existenz mit den christolo-
gisch konfigurierten Begriffen Hingabe, Opfer des Lebens, Lob- und Dankopfer
sowie mit den vormals aszetisch bedeutsamen Begriffen Nachahmung Christi,
Gebet und Apostolat.

Worin der Priester in seinem Wirken in der Welt der Kirche und ihres kultu-
rellen Umfeldes - seine Tatigkeit tangiert in unterschiedlichem Mafi beide Po-
le — immer wieder ausgespannt wird, ist sein Geheimnis: ,Was er vereint, ist
zugleich das, was ihn verreifdt. Zu jedem Zeitpunkt seines Lebens muf} er zwei
Anspriichen entsprechen, einem jeden von ihnen vollig gerecht werden, ohne
je den andern zu tiberhoéren.” (P 62) Darin verwirklicht er sein Menschsein, sein
mit allen Getauften ,gemeinsames” Christsein und sein kraft des Ordo-(Weihe-)
Sakramentes ,besonderes” Priestersein. Man kann des Weiteren konstatieren:
Zeitgeist und Heiliger Geist verschmelzen sowohl in jedem einzelnen Menschen,
um den ein Priester sich bemtiht, als auch in der menschlichen Person des Pries-
ters selbst. Welt in der Kirche und Welt im kulturellen Umfeld der Kirche ver-
binden sich im Wirken des Priesters sowie ausdriicklich in jedem getauften, la-
tent auch in jedem anderen Menschen. Diese Feststellung erstreckt sich nicht
nur auf die individuelle eine und die individuelle andere Person, sondern viel-
mehr auf ,, das Mysterium der Kirche und das Paradox des christlichen Huma-
nismus” (P 62) in seiner Gesamtheit. Deshalb erfasst man das Geheimnis des
Christlichen, das sich in jedem Glaubenden mannigfaltig gebrochen prasen-
tiert, zutreffend mit den Stichworten inkarniert und transzendent. Vor diesem
Hintergrund ist der Priester ,gleichzeitig der Mann Gottes und der Mann der
Menschen” (P 63). Er ist nicht Mittler, sondern Vermittler, Briickenbauer und
Ubermittler der Menschen zu Gott und Gottes zum Menschen — in der Welt, die
dem Menschen sich in der Kirche und um die Kirche herum zu bertihren gibt.

Die permanente Ausspannung zwischen den beiden Polen in der Welt, die
das Leben des Priesters bezeichnet, zieht eine permanente Spannung hinter
sich her. Die subjektiv nur wenig erfahrbare Prasenz Gottes in der Welt, die
der Priester nach scholastischer Terminologie als ein Gtite- bzw. Siegelzeichen
(,unausloschlicher Charakter”) kraft der Ordination objektiv — das meint: an
die physische Person gebunden, objektiviert — darstellt, macht den Propheten
Gottes und Visiondr des Menschen zu einem , Unruhestifter ohne Unterlass,
zu einem ,Storenfried” inmitten der Welt (P 68). Ein ruhiges Leben ist nicht das

268



Priester

Seine. Dem allgemeinen Wohlfiihlsyndrom und dem Kosten-Nutzen-Kalkiil, der
inhumanen Behdbigkeit und Ricksichtslosigkeit sowie dem geistigen Zynismus
der Zeit soll sich der Priester vehement entgegenstellen. Dies ist nichts Neues:
,Die Auflehnung, die [ein Priester] predigt, ist der Aufstand der Gewissen; die
Ordnung, die er zu verwirren kommt, ist die Scheinruhe, welche Untaten und
Haf3 deckt. Wie der Held und der Heilige ist der Priester in der Welt der Menschen
nicht ein Biirger, der einfach alles hinnimmt. (...) Seine Weise, ein guter Biirger
zu sein, besteht darin, in (...) Gehorsam gegentiber der rechtméfiigen Autori-
tat der ewig ,Unzufriedene’ zu sein; nicht, um den sozialen Frieden zu storen,
sondern um jederzeit dessen hochste Verwirklichung anzubahnen.” (P 69) Die
Analyse und das Desiderat aus dem Jahr 1949, das auf die damalige franzosische
Gesellschaft zum Zweck neuer Selbstfindung abhebt, hat 70 Jahre spiter fiir

die augenblickliche Situation der Kirche und des Priesters in der deutschen Ge-
sellschaft nichts an Aktualitdt verloren. Die abverlangte Sensibilitdt und Reife
sowie das innere Gespiir und der aufzuzeigende konkrete Weg in einer derar-
tigen Situation, die bei den einen Zustimmung und bei anderen vermutlich
Argernis hervorruft, kann die Priester aufs Neue herausfordern und wohl auch
iiberfordern. In geduldigem Zutrauen in das eigene Vermogen und in die eige-
nen Grenzen werden sich Priester — und Priesteramtskandidaten — mit solch ho-
hem Anspruch arrangieren. Derzeit kommt wesentlich hinzu, die Gewissen der
Einzelnen zu sensibilisieren und zur persdnlichen Fortbildung zu stimulieren,
besonders jedoch sie in moglichst allen individuellen und gemeinschaftlich-ge-
sellschaftlichen Bereichen der Welt zur materialen und kriteriellen Schéarfung
zu befdhigen und zu stirken. Viele reife Gewissen tragen dazu bei, die Risse,
Ungerechtigkeiten und Widerspriiche innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft
und des weltanschaulich neutralen Staates beharrlich zu tiberwinden. Sie ergan-
zen auf ihre Weise die politischen Mafinahmen und empirischen Methoden, die
darauf bedacht sind, die vielfdltigen Unterschiede in der verzweigten Welt der
Gesellschaft effektiv auszugleichen.

Die human und theologisch gefarbte Tatigkeit, die ein Priester auf diesem
innovativen Feld entfaltet, ist insgesamt von ,grof3e[r] Ehrfurcht vor dem Be-
reich der Menschen” gepragt, als dass sie den Menschen , durch irgendwelche
Theokratie (...) gleichschalten oder durch einen uneingestandenen Paternalis-
mus bevormunden wollte” (P 109). Die ,berechtigte Autonomie” (P 108) der
Welt macht es erforderlich, die wie auch immer naturrechtlich grundierte Got-
tesordnung bzw. den juridischen Gottesbezug und die sazerdotale, klerikale
Macht, die dem Priester eine bestdndige Versuchung bleibt, nicht grenzenlos
geltend zu machen (vgl. P 109). Der Priester ist gut beraten, wenn er nicht zu-
erst auf den Missbrauch der legitimen Autonomie schielt. Seine Fiirsorge fiir den
Menschen gilt mit dem Menschen selbst zugleich den irdischen, vergdnglichen
Dingen, die Menschen als Werkzeuge gebrauchen. Dies sind jene Dinge, die hier

269



Kirche

und heute ,nach dem Heil rufen, ohne dass sie [von Gott] bestimmt wiren, im
kiinftigen Jerusalem wieder aufzuleben” (P 110). Die Gebidrde des Priesters ,,ist
nicht die der Verneinung, vermischt mit kaum verhohlenem Bedauern, weil die
geschaffenen Dinge doch so reizend sind. (...) Humanismus ist unmoglich ohne
Glauben” (G 56). Wie schon Jesus nicht gekommen ist, kommt auch der Pries-
ter nicht, ,,um die Welt zu exkommunizieren” (K 66). Das Wirken des Priesters
soll einem Menschen durch den Gebrauch der irdischen Dinge die Einsicht des
Glaubens erschliefen, derzufolge das Fleisch bzw. der Leib des Menschen, die
Schopfung also, die Tiirangel des Heiles Gottes in der Welt ist. Der Priester wird
somit ,menschlichen Faktoren”, von denen ,das ewige Glick (...) zum Teil ab-
héngt, nicht gleichgiiltig gegentiberstehen” (P 110). Auf diesem stets konkreten
Feld betitigt er sich, wie bei der Diakon- und Priesterweihe versprochen, krea-
tiv, auf das Evangelium und das menschliche Leben orientiert. Dort verbindet
er sein Zeugnis fiir Gott und sein Engagement fiir die Menschen. Der Priester
ibermittelt und vermittelt Gottes Gabe an den Menschen. Er ist um Gottes
und des Menschen willen jedoch nicht befugt, den Weg der Gabe in der Welt
eigenmachtig umzuleiten oder gar aufzuhalten. Den Ruf Jesu zur Umkehr des
Menschen darf er gleichwohl nicht verharmlosen. Wiederum wird deutlich, wie
sehr der Priester zwischen den Polen der Welt des Glaubens und der Welt der
sakularen Gesellschaft ausgespannt ist.

Priesterlicher Dienst: Werkzeug sein

Die zuvor schon eingefiihrte Rede von der Gabe erschlieit sich im Horizont des
dreistufigen Weihesakraments in einem spezifisch sakramententheologischen
Zusammenhang. Entsprechend der Intention Gottes, die das Gottesvolk aus der
Offenbarung erkennt, versteht die christliche Theologie die Gabe auch als Werk-
zeug. Werkzeug ist ein einschldgiger Begriff, der im Kontext der Rede vom Sakra-
ment bzw. von den einzelnen Sakramenten immer wieder vorkommt. Werkzeug
ist die Kirche. Werkzeuge sind auch die sieben Sakramente. ,Sie sind sein Arm,
der nach uns greift, um uns ihm zu” geben (G 49). Werkzeug, Werkzeug Christi,
ist demzufolge der Priester, der Priester als Mensch. Im Horizont der verschiede-
nen Feiern der Sakramente und ihrer Ratifizierung im Lebensalltag erlangt das
Werkzeugsein des Priesters, das dessen leibliche Existenz essenziell tangiert, sei-
ne eigene Ausformung und Plausibilitdt.

Der Terminus Werkzeug (instrumentum) ist in einem personalen Verstandnis
zur Prazisierung von Sakrament ein Synonym fiir das scholastische Theologu-
menon opus operatum, das die richtig vollzogene sakramentale Handlung be-
zeichnet. Letzteres fragt nach der Objektivitdt bzw. Realitdt des Sakraments und
dem Wirken der Gnade im Empfanger und hebt von dorther, in einem weiteren
Schritt, auf die subjektive Verfassung des Spenders des Sakramentes ab. Vor dem

270



Priester

Horizont heutigen Verstehens bleibt festzuhalten: Die Rede vom opus operatum
verdeutlicht das Wirken Gottes in den Sakramenten. Sakramente sind nicht
allein Zeichen der Prasenz Gottes in der Welt, sondern zugleich Werkzeuge, in
denen Gott — in einem am Menschen konkreten Gebrauch und durch jeweils
spezifischen Gebrauch zu den herausragenden Anldssen und gewodhnlichen Si-
tuationen menschlichen Lebens — sich selbst als Gabe dem Menschen gratis mit-
teilt. Derartige Werkzeuge sind beschaffen, dass sie Gott und Mensch in Ahnlich-
keit aufeinander beziehen. Jedes Sakrament zielt auf die Starkung des Menschen
zum Leben in der Welt. Zugleich verleiht es Gaben, Friichte, die das irdische Le-
ben des Menschen in sein postmortales Leben hintiberbegleiten und -geleiten.

Die personal impragnierte Rede vom Priester als ,Werkzeug Christi“ (P 47)
zielt zundchst auf die Selbstwirksamkeit und den Selbstvollzug der sakramenta-
len Riten. Die Rede bewahrt zudem die Unterscheidung der Person des Priesters
und der Osterlich gewandelten menschlichen Person Jesu Christi, der im Heili-
gen Geist nicht nur durch Sakramente in der Welt gegenwartig ist. Die Priester
sind ,,von ihm verschieden” (P 47). Sie geben Jesus Christus in der Gemeinde
ein konkretes Gesicht. Dennoch , darf der Priester nicht als ein seelenloses und
totes Gerdt aufgefa’t werden. Er ist ein beseeltes und denkendes Instrument”

(P 47). Er ist Instrument menschlicher Geistigkeit. Er ist ebenfalls Instrument
Gottes. Die Sorge um die eigene Lebendigkeit, die vom Geist Gottes unterstiitzt
wird, sollte dem Priester deshalb ein bestdndiges Anliegen sein. Die Rede vom
Werkzeug ist tiberdies der Schliissel zum Verstdndnis der konkreten Arbeit des
Priesters mit den Menschen in der Welt. Der Priester gestaltet ,, Welt” aus. Sein
Werkzeugsein realisiert er durch und durch in menschlichen Fasern, das bedeu-
tet auch: nicht als ,militanter Christ“ (vgl. G 18). Ein Priester ist kein , Uber-
mensch”; er ist nicht , der Messias der neuen Zeiten”, der Gott prometheisch das
Himmelsfeuer entwenden konnte (P 59). Er ist in seinem Tun nicht mehr und
nicht weniger als ein glaubiges, kommunikatives, menschlich beherztes Werk-
zeug der Taten und Worte Gottes.*

Hinsichtlich der theologischen Reflexion des Begriffs Werkzeug bleibt zu be-
riicksichtigen: Die Rede vom Priester als Werkzeug fiihrt in die traditionale Rede
von seiner Christusreprasentanz eine Differenzierung ein, die das sakrament-
theologische Identitdtsdenken kiinftig starker berticksichtigen sollte. Die Nicht-
Identitdt von Priester und Jesus Christus ist die Einbruchstelle fiir die mensch-
liche Konstitution des Priesters, die das Netz der Welt in einer physischen Person
konkret verkniipft. Die theologische Reflexion kann diese Nicht-Identitdt unter
dem Begriff der Ahnlichkeit weiterreflektieren. Diesem Begriff hingen zudem an-

4 In Hinsicht auf den Diakon: J. Schelhas, Grenzginger und Frontmann: der Diakon. Uberlegungen zum
Verstindnis sakramental-diakonischen Handelns, in: TThZ 128 (2019), 115-130.

27N



Kirche

thropologische und kulturelle Aspekte an, die die vorhandenen theologischen
Denkfiguren von Sakrament zu weiten versprechen.

Impuls und Ermutigung

Priesterlicher Dienst in Deutschland, im deutschen Sprachraum und in den
anderen Landern Europas ist nicht nur derzeit eine den Priester génzlich for-
dernde und herausfordernde Tatigkeit. Entlang der Geschichte hat sich die
konkrete Beschaffenheit solchen Dienstes immerfort verandert. Theologische
Dienstanweisungen konnen demzufolge nicht zeitlos giiltig sein. Klerikalismus
ist indes allezeit ein umtriebiger Widersacher. Intellektuell und, mehr noch,
existenziell angefragt wird das Wirken der Priester in Kirche und Gesellschaft
derzeit seitens der Glaubenden und derer, die sich von der katholischen Kirche
entfernt haben. In ihrer oft schleichenden Abkehr konnen Priester gleichwohl
eine Chance der Stunde erkennen und ausschopfen. Mit dem Gespiir fiir das,
was im Augenblick das Richtige zu reden und zu tun und was zu unterlassen
sei, konnen sie ihren Dienst in geduldigem Mit-Sein mit den Menschen dieser
Zeit verwirklichen. Dies wird auch die realistische Selbsteinschdtzung des Pries-
ters stimulieren. Um der Variabilitat, Flexibilitdt und Breite dieses Dienstes wil-
len lassen sich nur noch Konturen eruieren; in der Rede vom Werkzeugsein des
Priesters um Christi willen konnen sie gebiindelt werden. Indem sie sich selbst
mit allen moglichen Kréften ins Spiel bringen, vermitteln und bezeugen Prie-
ster zugleich den in der Welt inkarnierten Gott, der in Kirche und Gesellschaft
auch im menschlichen Gefdf des Priesters sein Gesicht, seine Hinde und sein
Herz vermittelt.

272



