
Priester in Kirche und Gesellschaft 

Priester leben und arbeiten in Kirche und Gesellschaft. Beides ist für sie ein Ort. 
Hier wie dort schlägt priesterlicher Dienst Pflöcke ein. Sie tun dies in einer Welt, 
in der Religion vielen zur Privatsache geworden ist. Individuelle Auswahl und 
persönliche Zustimmung oder Abwehr bestimmen das Verhalten gegenüber der 
Kirche. Dieses Faktum wirkt auf die Resonanz der Getauften im Allgemeinen so­
wie auf das Engagement der Priester im Besonderen zurück. Es beeinflusst die 
Ausübung des priesterlichen Dienstes. Dem soll nachgegangen werden. Der ak-
tuellen Situationsbeschreibung schließt sich eine zweifache Überlegung zum 
Wirken der Priester heute an. Sie greift Impulse von Emmanuel Suhard auf, des 
Erzbischofs von Paris in für Kirche und Gesellschaft bewegter Zeit. 

Die akute Situation

Im April und Mai 2018 ließ in Deutschland der sogenannte Kommunionstreit 
einiger Bischöfe um die Zulassung evangelischer Ehepartner(innen) zur Kom­
munion in der katholischen Kirche im Einzelfall die Wellen hochschlagen. Im 
August 2018 trat die moralische Tragweite des sexuellen Missbrauchs durch ka­
tholische Diakone, Priester, Bischöfe und Ordensleute in den USA in großem 
Maße ans Licht der Öffentlichkeit. Weitere defizitär-sexuell grundierte Praktiken 
des Verhaltens von Priestern und Priesteramtskandidaten kommen hinzu. Am 
12. September wurde das prekäre Ergebnis der von den deutschen Bischöfen in 
Auftrag gegebenen Studie zum sexuellen Missbrauch in der katholischen Kir­
che Deutschlands zwischen 1946 und 2014 vorzeitig bekannt. Der Zank um ­
das individuelle Glaubensschicksal der einen innerhalb der einen christlichen 
Glaubensgemeinschaft hier und die Tragik der Missbrauchten und, ebenso 
nicht zu verschweigen, der Missbrauchenden dort haben die Grundfesten der 

Johannes Schelhas | Trier

geb. 1961, Priester, Dr. theol., Professor für 
Dogmatik und Dogmengeschichte an der 
Theologischen Fakultät Trier

schelhas@uni-trier.de

263

Priester



katholischen Kirche wiederum tief erschüttert. Die Tragweite des Zanks und der 
Tragödie in Kirche und Gesellschaft sind derzeit noch nicht zu überblicken. Eines 
aber geht nicht: Verharmlosung und Schönrederei. Im schwerwiegenden Skandal 
des sexuellen Missbrauchs erkenne ich indes kein generelles Verdammungsurteil 
über den pastoralen Dienst der Diakone und Priester, sodass dieser Dienst sich 
nur noch abschaffen müsste. Doch „Weiter so!“, „Weitermachen wie bisher“ ist 
keine Option. Dies betrifft die konkrete Ausübung des diakonischen und priester­
lichen Dienstes wie die Ausbildung der Diakone und Priester gleichermaßen. 

Der priesterliche Dienst erregt bisweilen an einem weiteren Punkt Anstoß: 
Deutlich weniger Aufsehen als der sexuelle Missbrauch von Schutzbefohlenen er­
wecken auch die permanenten, teils salbungsvollen Plattitüden in der amtlichen 
liturgischen Verkündigung, die nicht erst in der Übertreibung skandalös wirken. 
Daraus leitet sich eine Forderung ab, die das individuelle Verhalten der hier zu 
einem Missverhalten neigenden Priester prägen soll, wenngleich die Forderung 
selbst noch weitere Felder des konkreten Handelns und des gesamten Verhaltens 
betrifft: Jegliches Engagement des Priesters muss sich weniger klerikalistisch ge­
rieren. Was das im Alltag und vor Ort konkret bedeutet, sollte dringend disku­
tiert, auch in Streitgesprächen verschiedenster Parteiungen und Interessenvertre­
tungen ausgetragen werden. Von allen verlangt dies eine aufrichtige Bereitschaft 
zur Kurskorrektur und geistige wie spirituelle Beweglichkeit, die mit dem Loslas­
sen von manch Vertrautem einsetzt. Nur so können von der Basis des Volkes 
Gottes her Akzeptanz und Vertrauen ins sakramentale Amt der katholischen Kir­
che wiedergewonnen werden, wodurch dann auch manches Strukturelle in der 
katholischen Kirche einer Gesundung und Heilung zugeführt werden könnte, 
wenn die Rahmenbedingungen dem gerecht sind. In Hinsicht auf viele Einzelne 
ist zu sagen: Das Entdecken und Erhalten von individuellen Berufungen steht 
inzwischen prinzipiell auf dem Spiel, bei Priestern und bei anderen Gliedern des 
Volkes Gottes. Deshalb ist das zuletzt genannte Indiz, das als Schrei nach Gott 
fungiert und die Evangeliumsverkündigung im weiten Sinn tangiert, keine Baga­
telle von Kritik und Veränderung. 

Priester und Bischöfe in der Gesellschaft und in der Kirche

Der Wahrnehmung der Kirche in der Welt kommt auch ohne öffentlichen Zank 
und ohne große Tragik Aufmerksamkeit zu. Sie erstreckt sich auf das öffentliche 
Verhalten der Autoritäten der Kirche. Der angeführte Kommunionstreit, weitere 
juristische Entscheidungen, die das wechselseitige Verhältnis von Staat und Kir­
che im Besonderen betreffen, wie das Urteil des Europäischen Gerichtshofes vom 
11.09.2018 über die Tragweite des Selbstbestimmungsrechts der katholischen 
Kirche in Deutschland, sowie das weite Feld der moralischen Einsichten und der 
sittlichen Urteile der Getauften deuten am Punkt der Rückwirkung des Auftretens 

264

Kirche



und Verhaltens der Bischöfe auf die Priester und auf andere eine Frontlinie an. 
Zumindest in Hinblick auf die Belange des Staat-Kirche-Verhältnisses bleibt fest­
zuhalten: An der Linie Bischöfe und Priester tritt der konkrete Gegenstand inso­
fern in den Hintergrund, als der Priester in der Öffentlichkeit nicht als Promotor 
dieses Gegenstandes wahrgenommen wird. Priester treten als Übermittler und 
Vermittler der jeweiligen Botschaften der Bischöfe in zwei, bisweilen zweierlei 
Richtungen auf. Priester stehen gelegentlich hin- und hergerissen zwischen den 
Entscheidungen, die Bischöfe verkünden und die Getaufte nicht verwirklichen, 
weil sie die zur individuellen Vorstellung konträr stehenden Worte und Weisun­
gen der Bischöfe nicht annehmen können. Dies wird durch binnenkirchliche 
Skandale, die in bestimmten Fällen an den institutionellen Strukturen der Kir­
che rütteln, verstärkt. Kluge Worte und kluges Verhalten der Priester gegenüber 
denen, die den Ratgeber, Seelsorger oder Freund kontaktieren, sind an dieser 
Stelle vonnöten, um widerstreitende Äußerungen auszuhalten. In derartigen Si­
tuationen kommt es darauf an, die Einstellungen und Meinungen nicht nur zu 
besänftigen, sondern sie umso mehr zu befragen, zu „erweitern“, zu korrigieren 
oder auch zurückzuweisen. Dies nötigt den Priestern eine hohe menschlich sozia­
le, theologisch versierte und spirituell die spezifischen Lebensalter betreffende 
Kompetenz ab, die einem anderen Menschen Lebenswege aufzeigen soll. 

In Hinsicht auf das Verhältnis des Priesters gegenüber dem Diözesanbischof 
kommt hinzu: Der Gehorsam des Priesters („Weltpriesters“) ist konkret. Er schließt 
in der Person des Bischofs gelegentlich auch allzu menschliche Facetten des Ge­
horsamserweises mit ein. Nicht allein das Amt des Bischofs als solches, sondern 
vor allem die Person des Bischofs bestimmt in der Wahrnehmung der Priester, 
wie freimütig und hochherzig der Gehorsam des Glaubens an Gott im Bistum 
praktiziert wird. Der Gehorsam des Bischofs ist ebenfalls konkret. In Richtung 
auf die Priester, Diakone und die anderen Mitarbeiter(innen) erstreckt er sich 
auf seine menschliche Fähigkeit, zuhören zu können, auf seine dialogischen 
Fertigkeiten und auf die gemeinsame Suche nach Lösung der spezifischen pasto­
ralen Herausforderungen. Dies findet unterhalb der amtlichen Kompetenz des 
Diözesanbischofs den Weg der Realisierung. Bei Priestern, die einem Orden oder 
einem neueren personalen Gebilde innerhalb der römisch-katholischen Kirche 
angehören, stellt sich im Hinblick auf den Gehorsam in der Kirche bzw. auf das 
Verständnis von höchster kirchlicher Autorität in der Diözese eine andere Per­
spektive ein. Die „Kathedrale des Gehorsams“ erstreckt sich in der Praxis weniger 
auf höhergestellte amtliche Personen als vielmehr auf die dem Evangelium kon­
genialen Akzentuierungen der Ordenssatzungen und auf weitere konstitutionelle 
Texte. Den Gehorsam prägen ferner die mystischen und sozialen Ideale, die die 
Gründungsgestalten charismatisch an den Tag gelegt haben. Jüngste geschicht­
liche Beispiele haben jedoch gezeigt, dass nicht nur lichte Gestalten wirksam ge- 
worden sind. Dies ist für die Priester eine enorme Gehorsams- und Glaubenser­

265

Priester



1	 Vgl. J. Schelhas, Das Wagnis heute Priester zu sein. Systematische Überlegungen zur Aus- und Weiterbil-
dung der Priester in praktischer Absicht, in: ZkTh 140 (2018), 186–210.

2	 E. Suhard, Die Entscheidungsstunde der Kirche. Ein Hirtenbrief 1947 (Christ heute, 1. Reihe, Bd. 1). 
Einsiedeln 1947 (franz.: Essor ou déclin de l’église. 11.02.1947; zugleich dt.: Aufstieg oder Niedergang 
der Kirche? Hirtenbrief des Kardinal-Erzbischofs Suhard von Paris. Offenburg 31947) (Sigel: K); ders., Der 
Priester in der Welt des Menschen (Der Christ in der Zeit). Luzern – München (1961) 21963 (franz.: Le 
prêtre dans la cité. 14.04.1949) (Sigel: P); ders., Sinn für Gott. Ein Hirtenbrief 1948 (Christ heute, 1. Rei­
he, Bd. 5). Einsiedeln 1948 (franz.: Le sens de Dieu. 25.02.1948) (Sigel: G). Im laufenden Text werden 
die zitierten Stellen nur mit Sigel und Seitenzahl nachgewiesen.

probung. Der praktisch richtig gelebte und der theologisch richtig verstandene 
Gehorsam können dem Priester und dem Bischof helfen, die öffentlichen Belan­
ge der Kirche in der Gesellschaft gut voranzubringen und beider Wirken ohne 
Sand im Getriebe nutzbringend zu gestalten. 

Vor dem hier skizzierten, in spezifischer Weise öffentlichen Hintergrund mit 
seiner weiträumigen, teilweise persönlichen Dimension im Raum der Gesell­
schaft und der Kirche, die in Konfliktfällen individuelle Kräfte umso mehr bin­
det, gilt: Es ist fortdauernd ein Wagnis, heute Priester zu sein.1 Diesem Wagnis 
wohnt die Kraft inne, ekklesiale Funktionsstörungen zu beheben und einen 
neuen ekklesialen Funktionalismus mittels Glauben und Menschlichkeit zurück­
zudrängen. 

Ein renommierter Impuls aus der Kirche Frankreichs

Der Einsatz der Priester an den Schnittstellen von Kirche und Gesellschaft war 
in der Kirche Frankreichs seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine eben­
so vitale wie kontrovers erörterte Frage. Wertvolle Impulse zur Erneuerung ins­
besondere des priesterlichen Dienstes gingen von Paris aus. Die weiteren Überle­
gungen zum Leben der Priester und zu ihrem Wirken kraft des Weihesakraments 
bringen eine renommierte Stimme Frankreichs zu Gehör, die derzeit im deut­
schen Sprachraum kaum vernommen wird. Die Stimme hat sowohl existenziell 
und spirituell als auch theologisch, sozial und human eine große Nachhaltigkeit 
entfacht. Sie kann im Einzelfall der Forderung wegen auch Erschrecken hervor­
rufen. Etliche Ausführungen werden im Folgenden mittels übernommener Aus­
sagen abgestützt. Sie sind aufgrund ihrer Bedeutsamkeit für die Gegenwart aus­
gewählt worden. Sie klangen einst im Raum der Kirche revolutionär und haben 
bis heute ihre situative Relevanz nicht verloren. 

In drei über die nationalen Grenzen hinweg beachteten Hirtenschreiben 
über Gott und die Welt, die Stunde der Kirche in der Welt und den priesterli­
chen Dienst in der Gegenwart, verfasst in den Jahren 1947, 1948 sowie 1949, 
begleitete Emmanuel Célestin Suhard (1874–1949), seit 1940 Erzbischof von Pa­
ris (1935 Kardinal), in schwerer Zeit die pastorale und gesellschaftliche Erneue­
rung der Kirche in Frankreich.2 Er formulierte Gedanken, die mit sehr hoher 
Wahrscheinlichkeit von zeitgenössischen katholischen Theologen (H. de Lubac, 

266

Kirche



M.-D. Chenu, J. Daniélou, P. Teilhard de Chardin, Y. Congar) inspiriert oder vor­
bereitet sind, die zugleich dem damaligen Nuntius in Paris (1945–1952), Angelo 
Roncalli, dem späteren Papst Johannes XXIII. (1958–1963), nicht verborgen 
bleiben konnten und die mit diversen Einsichten des späteren Zweiten Vatika­
nischen Konzils (1962–1965) übereinstimmen sollten. So trug Suhard mit dazu 
bei, in den Köpfen der damaligen „amtlichen Häupter“ der Kirche sowie des 
übrigen Klerus und des „einfachen“ Volkes Gottes den Verlust des Glaubens 
der Einzelnen, die Akzeptanzlosigkeit der Kirche innerhalb der säkularen Ge­
sellschaft, die Erstarrungen neuscholastischer Theologie und die Eurozentrik 
der katholischen Westkirche in Richtung auf eine sakramental geformte Kirche 
Gottes sowie auf die römisch-katholische Weltkirche zu überwinden. Diese Kir­
che benötigt heute mehr denn je ein wahrhaft menschliches Gesicht, deren 
sakramentale Züge auch die ordinierten Amtsträger abbilden.3 

Das Wirken der Priester: ausgespannt zwischen Zeitgeist und Hl. Geist

Der Zeitgeist ist kein Gespinst. Er ist auch keine Erscheinung des Bösen. Er ist 
vielmehr eine Frucht der Inkarnation Gottes in der Welt, die im Glauben als 
Schöpfung offenbar geworden ist und im Heiligen Geist als solche weiterhin of­
fenbar wird. Gleichwohl kann der Zeitgeist jeden Menschen mehrfach in eine 
Situation der Bewährung und Erprobung führen. Auf diese Weise können die 
Vernunft und der Glaube des Menschen an Gott größerer Einsicht, Klarheit und 
Entschiedenheit zugeführt werden. Sie können aber auch in die gegenteilige 
Richtung zu Abkehr und Verzweiflung bewegt werden. Beides geschieht nicht 
ohne die Freiheit des Menschen. Der Heilige Geist gibt sich den Glaubenden als 
Wirkkraft Gottes im Allgemeinen dunkel und unauffällig, sodass sie seine An­
wesenheit in der Welt der Kirche und in der Welt um die Kirche herum weder 
exakt bewahrheiten noch eindeutig widerlegen können. Den Glaubenden fällt 
es auch im Besitz der spezifischen Gabe der Bekräftigung, die aus der Firmung 
resultiert, schwer, den Heiligen Geist erfahrungsmäßig zu erfassen. 

In solch geistiger Zerrissenheit, die als Existenzial die Welt der Menschen 
kennzeichnet, in der sich der Gott Jesu Christi mehr verbirgt als offen zeigt, ste-
hen auch die Priester. Sowohl der Zeitgeist, der Geist (in) der Zeit, als auch der 
Heilige Geist, Gottes heilender und heiligender Geist, beanspruchen den Pries­
ter. Während der Zeitgeist die Verbundenheit des Priesters mit vielen Fasern 
der Welt in Hoffnung und Vertrauen und mit Zustimmung zu diesen realisiert, 
verhilft der Heilige Geist dem Priester dazu, das allzu Menschliche zu erkennen 

3	 Die französischen Bischöfe haben knapp 50 Jahre nach den Schreiben Emmanuel Suhards die darin 
ausgebreiteten Anliegen unter dem Titel Proposer la foi dans la société actuelle (1996) erneut reformu­
liert; dt. Übers.: Den Glauben anbieten in der heutigen Gesellschaft. Brief an die Katholiken Frankreichs 
von 1996 (11.06.2000). Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (SWK 37). Bonn 2000.

267

Priester



und kritisch zu prüfen. Er verhilft dem Priester zudem dazu, sich mit seiner 
Wirkkraft über das allzu Menschliche zu erheben, um das gesamte irdische Le­
ben der Menschen mit der transzendenten Sphäre Gottes verbinden zu können. 

Die christliche Theologie verdeutlicht das Vermitteln eines Menschen zu 
Gott, um das sich der Priester als Dritter müht, im Begriff der Stellvertretung. So 
wird der Priester der Tatsache gerecht, dass der Mensch, jeder Mensch, Existenz 
in Gabe ist. Die ältere katholische Theologie verflicht die in Philosophie und 
Theologie neu aufgekommene Rede von der Gabe-Existenz mit den christolo­
gisch konfigurierten Begriffen Hingabe, Opfer des Lebens, Lob- und Dankopfer 
sowie mit den vormals aszetisch bedeutsamen Begriffen Nachahmung Christi, 
Gebet und Apostolat. 

Worin der Priester in seinem Wirken in der Welt der Kirche und ihres kultu­
rellen Umfeldes – seine Tätigkeit tangiert in unterschiedlichem Maß beide Po­
le – immer wieder ausgespannt wird, ist sein Geheimnis: „Was er vereint, ist 
zugleich das, was ihn verreißt. Zu jedem Zeitpunkt seines Lebens muß er zwei 
Ansprüchen entsprechen, einem jeden von ihnen völlig gerecht werden, ohne 
je den andern zu überhören.“ (P 62) Darin verwirklicht er sein Menschsein, sein 
mit allen Getauften „gemeinsames“ Christsein und sein kraft des Ordo-(Weihe-)
Sakramentes „besonderes“ Priestersein. Man kann des Weiteren konstatieren: 
Zeitgeist und Heiliger Geist verschmelzen sowohl in jedem einzelnen Menschen, 
um den ein Priester sich bemüht, als auch in der menschlichen Person des Pries­
ters selbst. Welt in der Kirche und Welt im kulturellen Umfeld der Kirche ver­
binden sich im Wirken des Priesters sowie ausdrücklich in jedem getauften, la-
tent auch in jedem anderen Menschen. Diese Feststellung erstreckt sich nicht 
nur auf die individuelle eine und die individuelle andere Person, sondern viel­
mehr auf „das Mysterium der Kirche und das Paradox des christlichen Huma­
nismus“ (P 62) in seiner Gesamtheit. Deshalb erfasst man das Geheimnis des 
Christlichen, das sich in jedem Glaubenden mannigfaltig gebrochen präsen­
tiert, zutreffend mit den Stichworten inkarniert und transzendent. Vor diesem 
Hintergrund ist der Priester „gleichzeitig der Mann Gottes und der Mann der 
Menschen“ (P 63). Er ist nicht Mittler, sondern Vermittler, Brückenbauer und 
Übermittler der Menschen zu Gott und Gottes zum Menschen – in der Welt, die 
dem Menschen sich in der Kirche und um die Kirche herum zu berühren gibt. 

Die permanente Ausspannung zwischen den beiden Polen in der Welt, die 
das Leben des Priesters bezeichnet, zieht eine permanente Spannung hinter 
sich her. Die subjektiv nur wenig erfahrbare Präsenz Gottes in der Welt, die 
der Priester nach scholastischer Terminologie als ein Güte- bzw. Siegelzeichen 
(„unauslöschlicher Charakter“) kraft der Ordination objektiv – das meint: an 
die physische Person gebunden, objektiviert – darstellt, macht den Propheten 
Gottes und Visionär des Menschen zu einem „Unruhestifter“ ohne Unterlass, 
zu einem „Störenfried“ inmitten der Welt (P 68). Ein ruhiges Leben ist nicht das 

268

Kirche



Seine. Dem allgemeinen Wohlfühlsyndrom und dem Kosten-Nutzen-Kalkül, der 
inhumanen Behäbigkeit und Rücksichtslosigkeit sowie dem geistigen Zynismus 
der Zeit soll sich der Priester vehement entgegenstellen. Dies ist nichts Neues: 
„Die Auflehnung, die [ein Priester] predigt, ist der Aufstand der Gewissen; die 
Ordnung, die er zu verwirren kommt, ist die Scheinruhe, welche Untaten und 
Haß deckt. Wie der Held und der Heilige ist der Priester in der Welt der Menschen 
nicht ein Bürger, der einfach alles hinnimmt. (…) Seine Weise, ein guter Bürger 
zu sein, besteht darin, in (…) Gehorsam gegenüber der rechtmäßigen Autori­
tät der ewig ‚Unzufriedene‘ zu sein; nicht, um den sozialen Frieden zu stören, 
sondern um jederzeit dessen höchste Verwirklichung anzubahnen.“ (P 69) Die 
Analyse und das Desiderat aus dem Jahr 1949, das auf die damalige französische 
Gesellschaft zum Zweck neuer Selbstfindung abhebt, hat 70 Jahre später für 
die augenblickliche Situation der Kirche und des Priesters in der deutschen Ge­
sellschaft nichts an Aktualität verloren. Die abverlangte Sensibilität und Reife 
sowie das innere Gespür und der aufzuzeigende konkrete Weg in einer derar­
tigen Situation, die bei den einen Zustimmung und bei anderen vermutlich 
Ärgernis hervorruft, kann die Priester aufs Neue herausfordern und wohl auch 
überfordern. In geduldigem Zutrauen in das eigene Vermögen und in die eige­
nen Grenzen werden sich Priester – und Priesteramtskandidaten – mit solch ho­
hem Anspruch arrangieren. Derzeit kommt wesentlich hinzu, die Gewissen der 
Einzelnen zu sensibilisieren und zur persönlichen Fortbildung zu stimulieren, 
besonders jedoch sie in möglichst allen individuellen und gemeinschaftlich-ge­
sellschaftlichen Bereichen der Welt zur materialen und kriteriellen Schärfung 
zu befähigen und zu stärken. Viele reife Gewissen tragen dazu bei, die Risse, 
Ungerechtigkeiten und Widersprüche innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft 
und des weltanschaulich neutralen Staates beharrlich zu überwinden. Sie ergän­
zen auf ihre Weise die politischen Maßnahmen und empirischen Methoden, die 
darauf bedacht sind, die vielfältigen Unterschiede in der verzweigten Welt der 
Gesellschaft effektiv auszugleichen. 

Die human und theologisch gefärbte Tätigkeit, die ein Priester auf diesem 
innovativen Feld entfaltet, ist insgesamt von „große[r] Ehrfurcht vor dem Be­
reich der Menschen“ geprägt, als dass sie den Menschen „durch irgendwelche 
Theokratie (…) gleichschalten oder durch einen uneingestandenen Paternalis­
mus bevormunden wollte“ (P 109). Die „berechtigte Autonomie“ (P 108) der 
Welt macht es erforderlich, die wie auch immer naturrechtlich grundierte Got­
tesordnung bzw. den juridischen Gottesbezug und die sazerdotale, klerikale 
Macht, die dem Priester eine beständige Versuchung bleibt, nicht grenzenlos 
geltend zu machen (vgl. P 109). Der Priester ist gut beraten, wenn er nicht zu­
erst auf den Missbrauch der legitimen Autonomie schielt. Seine Fürsorge für den 
Menschen gilt mit dem Menschen selbst zugleich den irdischen, vergänglichen 
Dingen, die Menschen als Werkzeuge gebrauchen. Dies sind jene Dinge, die hier 

269

Priester



und heute „nach dem Heil rufen, ohne dass sie [von Gott] bestimmt wären, im 
künftigen Jerusalem wieder aufzuleben“ (P 110). Die Gebärde des Priesters „ist 
nicht die der Verneinung, vermischt mit kaum verhohlenem Bedauern, weil die 
geschaffenen Dinge doch so reizend sind. (…) Humanismus ist unmöglich ohne 
Glauben“ (G 56). Wie schon Jesus nicht gekommen ist, kommt auch der Pries­
ter nicht, „um die Welt zu exkommunizieren“ (K 66). Das Wirken des Priesters 
soll einem Menschen durch den Gebrauch der irdischen Dinge die Einsicht des 
Glaubens erschließen, derzufolge das Fleisch bzw. der Leib des Menschen, die 
Schöpfung also, die Türangel des Heiles Gottes in der Welt ist. Der Priester wird 
somit „menschlichen Faktoren“, von denen „das ewige Glück (…) zum Teil ab­
hängt, nicht gleichgültig gegenüberstehen“ (P 110). Auf diesem stets konkreten 
Feld betätigt er sich, wie bei der Diakon- und Priesterweihe versprochen, krea­
tiv, auf das Evangelium und das menschliche Leben orientiert. Dort verbindet 
er sein Zeugnis für Gott und sein Engagement für die Menschen. Der Priester 
übermittelt und vermittelt Gottes Gabe an den Menschen. Er ist um Gottes 
und des Menschen willen jedoch nicht befugt, den Weg der Gabe in der Welt 
eigenmächtig umzuleiten oder gar aufzuhalten. Den Ruf Jesu zur Umkehr des 
Menschen darf er gleichwohl nicht verharmlosen. Wiederum wird deutlich, wie 
sehr der Priester zwischen den Polen der Welt des Glaubens und der Welt der 
säkularen Gesellschaft ausgespannt ist. 

Priesterlicher Dienst: Werkzeug sein

Die zuvor schon eingeführte Rede von der Gabe erschließt sich im Horizont des 
dreistufigen Weihesakraments in einem spezifisch sakramententheologischen 
Zusammenhang. Entsprechend der Intention Gottes, die das Gottesvolk aus der 
Offenbarung erkennt, versteht die christliche Theologie die Gabe auch als Werk­
zeug. Werkzeug ist ein einschlägiger Begriff, der im Kontext der Rede vom Sakra­
ment bzw. von den einzelnen Sakramenten immer wieder vorkommt. Werkzeug 
ist die Kirche. Werkzeuge sind auch die sieben Sakramente. „Sie sind sein Arm, 
der nach uns greift, um uns ihm zu“ geben (G 49). Werkzeug, Werkzeug Christi, 
ist demzufolge der Priester, der Priester als Mensch. Im Horizont der verschiede­
nen Feiern der Sakramente und ihrer Ratifizierung im Lebensalltag erlangt das 
Werkzeugsein des Priesters, das dessen leibliche Existenz essenziell tangiert, sei­
ne eigene Ausformung und Plausibilität. 

Der Terminus Werkzeug (instrumentum) ist in einem personalen Verständnis 
zur Präzisierung von Sakrament ein Synonym für das scholastische Theologu­
menon opus operatum, das die richtig vollzogene sakramentale Handlung be­
zeichnet. Letzteres fragt nach der Objektivität bzw. Realität des Sakraments und 
dem Wirken der Gnade im Empfänger und hebt von dorther, in einem weiteren 
Schritt, auf die subjektive Verfassung des Spenders des Sakramentes ab. Vor dem 

270

Kirche



4	 In Hinsicht auf den Diakon: J. Schelhas, Grenzgänger und Frontmann: der Diakon. Überlegungen zum 
Verständnis sakramental-diakonischen Handelns, in: TThZ 128 (2019), 115–130.

Horizont heutigen Verstehens bleibt festzuhalten: Die Rede vom opus operatum 
verdeutlicht das Wirken Gottes in den Sakramenten. Sakramente sind nicht 
allein Zeichen der Präsenz Gottes in der Welt, sondern zugleich Werkzeuge, in 
denen Gott – in einem am Menschen konkreten Gebrauch und durch jeweils 
spezifischen Gebrauch zu den herausragenden Anlässen und gewöhnlichen Si­
tuationen menschlichen Lebens – sich selbst als Gabe dem Menschen gratis mit­
teilt. Derartige Werkzeuge sind beschaffen, dass sie Gott und Mensch in Ähnlich­
keit aufeinander beziehen. Jedes Sakrament zielt auf die Stärkung des Menschen 
zum Leben in der Welt. Zugleich verleiht es Gaben, Früchte, die das irdische Le­
ben des Menschen in sein postmortales Leben hinüberbegleiten und -geleiten. 

Die personal imprägnierte Rede vom Priester als „Werkzeug Christi“ (P 47) 
zielt zunächst auf die Selbstwirksamkeit und den Selbstvollzug der sakramenta­
len Riten. Die Rede bewahrt zudem die Unterscheidung der Person des Priesters 
und der österlich gewandelten menschlichen Person Jesu Christi, der im Heili­
gen Geist nicht nur durch Sakramente in der Welt gegenwärtig ist. Die Priester 
sind „von ihm verschieden“ (P 47). Sie geben Jesus Christus in der Gemeinde 
ein konkretes Gesicht. Dennoch „darf der Priester nicht als ein seelenloses und 
totes Gerät aufgefaßt werden. Er ist ein beseeltes und denkendes Instrument“ 
(P 47). Er ist Instrument menschlicher Geistigkeit. Er ist ebenfalls Instrument 
Gottes. Die Sorge um die eigene Lebendigkeit, die vom Geist Gottes unterstützt 
wird, sollte dem Priester deshalb ein beständiges Anliegen sein. Die Rede vom 
Werkzeug ist überdies der Schlüssel zum Verständnis der konkreten Arbeit des 
Priesters mit den Menschen in der Welt. Der Priester gestaltet „Welt“ aus. Sein 
Werkzeugsein realisiert er durch und durch in menschlichen Fasern, das bedeu­
tet auch: nicht als „militanter Christ“ (vgl. G 18). Ein Priester ist kein „Über­
mensch“; er ist nicht „der Messias der neuen Zeiten“, der Gott prometheisch das 
Himmelsfeuer entwenden könnte (P 59). Er ist in seinem Tun nicht mehr und 
nicht weniger als ein gläubiges, kommunikatives, menschlich beherztes Werk­
zeug der Taten und Worte Gottes.4 

Hinsichtlich der theologischen Reflexion des Begriffs Werkzeug bleibt zu be-
rücksichtigen: Die Rede vom Priester als Werkzeug führt in die traditionale Rede 
von seiner Christusrepräsentanz eine Differenzierung ein, die das sakrament­
theologische Identitätsdenken künftig stärker berücksichtigen sollte. Die Nicht-
Identität von Priester und Jesus Christus ist die Einbruchstelle für die mensch­
liche Konstitution des Priesters, die das Netz der Welt in einer physischen Person 
konkret verknüpft. Die theologische Reflexion kann diese Nicht-Identität unter 
dem Begriff der Ähnlichkeit weiterreflektieren. Diesem Begriff hängen zudem an­

271

Priester



thropologische und kulturelle Aspekte an, die die vorhandenen theologischen 
Denkfiguren von Sakrament zu weiten versprechen. 

Impuls und Ermutigung

Priesterlicher Dienst in Deutschland, im deutschen Sprachraum und in den 
anderen Ländern Europas ist nicht nur derzeit eine den Priester gänzlich for­
dernde und herausfordernde Tätigkeit. Entlang der Geschichte hat sich die 
konkrete Beschaffenheit solchen Dienstes immerfort verändert. Theologische 
Dienstanweisungen können demzufolge nicht zeitlos gültig sein. Klerikalismus 
ist indes allezeit ein umtriebiger Widersacher. Intellektuell und, mehr noch, 
existenziell angefragt wird das Wirken der Priester in Kirche und Gesellschaft 
derzeit seitens der Glaubenden und derer, die sich von der katholischen Kirche 
entfernt haben. In ihrer oft schleichenden Abkehr können Priester gleichwohl 
eine Chance der Stunde erkennen und ausschöpfen. Mit dem Gespür für das, 
was im Augenblick das Richtige zu reden und zu tun und was zu unterlassen 
sei, können sie ihren Dienst in geduldigem Mit-Sein mit den Menschen dieser 
Zeit verwirklichen. Dies wird auch die realistische Selbsteinschätzung des Pries­
ters stimulieren. Um der Variabilität, Flexibilität und Breite dieses Dienstes wil­
len lassen sich nur noch Konturen eruieren; in der Rede vom Werkzeugsein des 
Priesters um Christi willen können sie gebündelt werden. Indem sie sich selbst 
mit allen möglichen Kräften ins Spiel bringen, vermitteln und bezeugen Prie­
ster zugleich den in der Welt inkarnierten Gott, der in Kirche und Gesellschaft 
auch im menschlichen Gefäß des Priesters sein Gesicht, seine Hände und sein 
Herz vermittelt. 

272

Kirche


