What would Jesus want me to do?

Dag Heinrichowski SJ | Berlin

geb. 1991, Studium der Philosophie und katho-
lischen Theologie, seit 2017 Jugendseelsorger am
Canisus-Kolleg (CK) der Jesuiten in Berlin

dag.heinrichowski@jesuiten.org

What would you, Jesus, want me to do?

Ignatianische Lesart eines evangelikalen Mottos

Gute Entscheidungen zu treffen, ist eine Kunst. Ein Meister auf diesem Gebiet
ist wohl der hl. Ignatius von Loyola, der in seinen Geistlichen Ubungen' verschie-
dene Methoden und Hilfsmittel, die zu einer guten Entscheidung fiihren, zur
Verfiigung stellt. An erster Stelle steht fiir Ignatius die innere Freiheit von An-
hinglichkeiten (Stichwort: indifferente Haltung). Aber muss man es — gerade bei
alltaglichen Entscheidungen — wirklich so kompliziert machen? Letztlich geht es
doch - zumindest aus christlicher Perspektive — um die Nachfolge Christi im ei-
genen Leben. Eine simplere Entscheidungshilfe scheint daher das Motto ,, What
would Jesus do?“ zu sein, das vor allem aus charismatischen und evangelikalen
Milieus bekannt ist. Auch dieses Motto findet sich — in etwas abgewandelter
Form - in den ignatianischen Exerzitien; und das sogar im Zusammenhang mit
Entscheidungen, ndmlich in der dritten Weise der Demut (GU 167). Es geht da-
rum, ,, Christus unseren Herrn nachzuahmen und ihm aktualer dhnlich zu sein”.
Indifferenz klingt anders.

Soll ich mich nun indifferent gegeniiber Armut und Reichtum finden, wie es
das Prinzip und Fundament der Exerzitien fordert (GU 23), oder habe ich, wenn
ich es wirklich ernst meine, mit dem armen Christus die Armut zu wahlen, wie
es die dritte Weise der Demut empfiehlt? Gibt es tiberhaupt eine Entscheidung
zu fillen, oder geht es letzten Endes nur um eine Kopie des Lebens Christi, die
ich dann letztlich wohl nie erreichen kann?

Zumindest auf den ersten Blick steht diese dritte Weise der Demut, also das
schlichte ,What would Jesus do?”, im Gegensatz zur indifferenten Haltung, die

1 Geistliche Ubungen, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. Ubers. v. P. Knauer
(Deutsche Werkausgabe, Bd. 2). Wiirzburg 1998. Im Folgenden mit ,GU“ abgekiirzt.

273



Junge Theologie

die ignatianische Spiritualitdt durchsduert. Bevor ich mich ndher mit dieser Span-
nung beschiftige, werfe ich einen Blick auf die beiden gegensitzlichen Grund-
haltungen fiir Entscheidungen.

Indifferenz und Demut bei Ignatius

Voraussetzung fiir eine gute Wahl ist nach Ignatius eine indifferente Haltung
(vgl. GU 179). Wer eine Entscheidung treffen will, soll sich ,,wie in der Mitte ei-
ner Waage finden” (ebd.), um mit Abstand auf die moglichen Optionen schauen
zu konnen. Dominik Terstriep S] vergleicht Indifferenz mit der Haltung eines
Torwarts, der in der Mitte stehen bleibt, um den Spielverlauf beobachten zu koén-
nen und flexibel zu reagieren. ,Erfasst er [der Torwart], wohin der Ball sich be-
wegt, verldsst er die Mitte und wirft sich entschieden in eine Richtung, um ihn
zu halten. Bliebe er bewegungslos in der Mitte stehen, hitte er seine Aufgabe
verkannt.“? Die indifferente Haltung vor der Entscheidung ist Ausdruck von Frei-
heit. Diese Freiheit soll genutzt werden, um sich fiir eine Sache zu entscheiden
und leidenschaftlich fiir diese einzusetzen.

Diese indifferente Haltung entspricht der zweiten Weise der Demut (GU 166).
Da Demut ein schillernder und bisweilen problematischer Begriff ist, ist ein klei-
ner Exkurs vonndten: Ignatius meint mit Demut die positive Anerkennung der
eigenen Fahigkeiten und Grenzen, sowie der Souverdnitidt Gottes. Sie griindet in
der Ehrfurcht Gott gegeniiber, im Empfangen der Gaben von ihm her und zeigt
sich besonders im Leben und den Lehren Christi. Demut ist — in rechter Weise
verstanden — kein negativer Begriff fiir Ignatius. In einem Brief warnt er vor einer
»falschen Demut”, die eine Waffe des Feindes sei und sich darin zeige, dass man
das Gute in einem Menschen, das er von Gott empfangen hat, verleugne (vgl.
BU 7).2 In einem anderen Brief warnt er vor einer Demut, die verbunden sei mit
dem , Geist des Kleinmuts” (BU 4020).

Die ,drei Weisen der Demut” sind wiederum ein Teil der zweiten Woche der
Exerzitien, genauer: der Wahl. Es handelt sich dabei nicht um eine Ubung im
eigentlichen Sinne, sondern die drei Weisen sollen vor dem Eintritt in die Wahl
,den ganzen Tag {iber immer wieder erwigt” (GU 164) werden. Die Erwidgung ist
»sehr niitzlich, damit man sich in seinem Verlangen auf die wahre Lehre Christi
unseres Herrn richte” (GU 164). Erhard Kunz SJ schreibt: , Die drei Weisen der
Demut enthalten demnach keinen wesentlich neuen Schritt, sondern explizie-
ren, was auch in anderen Ubungen schon gemeint ist.“*

2 D. Terstriep, Indifferenz. Von Kiihle und Leidenschaft des Gleichgiiltigen. St. Ottilien 2009, 115.

3 Die Abkiirzung BU bezieht sich stets auf: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. Ubers. v. P.
Knauer (Deutsche Werkausgabe, Bd. 1). Wiirzburg 1993.

4 E. Kungz, Die drei Weisen der Demut in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola, in: GuL 42 (1969),
280-301, hier: 282.

274



What would Jesus want me to do?

Wenn die dritte Weise der Demut aber bereits (vor der eigentlichen Wahl oder
Entscheidung!) impliziert, dass die vollkommenere Haltung einer Entscheidung
fir Armut, Schmidhungen und Torheit entspricht, sind dann nicht diese Freiheit
und dieses Sich-frei-machen blof$ leere Begriffe? Um einer Antwort ndher zu
kommen, hilft ein Blick auf das Leben des hl. Ignatius.

Transfer statt Nachahmung

Am Beginn der ersten Bekehrung des Ignatius auf dem Krankenbett im heimatli-
chen Schloss der Loyolas, versteht er Nachfolge als konkrete Nachahmung. Igna-
tius will tun, was die Heiligen auch getan haben (vgl. BP 7)5 und beschliefit, zu
einer Pilgerfahrt ins Heilige Land aufzubrechen. Der Gedanke der Imitation steht
auch hier im Vordergrund. Am Olberg versucht Ignatius sich sogar die exakte Po-
sition der Fuflabdriicke Jesu genau einzuprigen (vgl. BP 47). Ignatius spricht so,
wie Christus und die Apostel in seiner Vorstellung gesprochen héatten (vgl. BP
52). Er versucht Jesus zu imitieren und ihm so nahe zu sein.

Im Laufe seines Lebens erkennt Ignatius, dass diese konkrete Nachahmung
nicht der Weisheit letzter Schluss ist. Der Historismus entwickelt sich mehr und
mehr zur indifferenten Haltung, wie sie in den Exerzitien vorzufinden ist: Rom
wird sein Jerusalem. Es geht ihm nicht mehr um die ,buchstdbliche Nachah-
mung, sondern die situativ angemessene Interpretation des gottlichen Willens“®.
Stephan Ch. Kessler S] vergleicht diese Entwicklung mit dem Lernprozess, den
ein jeder Mensch im Laufe seiner Entwicklung durchlduft: In der frithen Kind-
heit beginnt das Lernen mit der konkreten Nachahmung und Imitation. Worte
und Gesten werden einfach wiederholt, weshalb manche Eltern auch auf be-
stimmte Worte vor den Ohren ihrer Kinder verzichten. Je dlter ein Kind dann
wird, desto mehr wachst die Kompetenz zum Transfer: Wissen und Verhaltens-
weisen werden an die eigene Person und die je verschiedene Situation ange-
passt.’

Nachahmung - ,What would Jesus do?“ — ist oft einfacher als Transfer. Ein
Beleg dafiir sind klassische Klausuren. Schiiler(innen) miissen sich verschiedenen
Anforderungen stellen: Im ersten Teil geht es um die Abfrage von Wissen; das
Gelernte wird wiederholt und reproduziert. Im zweiten Teil wird das bekannte
Wissen auf einen unbekannten Bereich angewandt — der Transfer ist gefordert.

5 Die Abkiirzung BP bezieht sich auf: Bericht des Pilgers, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der
Gesellschaft Jesu [s. Anm. 1].

6 S. Kessler, Von der ,Imitatio” zur ,Indifferenz”. Zur theologischen Dynamik der Geistlichen Ubungen des
Ignatius von Loyola aus dem Blickwinkel patristischer Theologie, in: S. Kessler u.a. (Hrsg.), Zur gréfieren
Ehre Gottes. Freiburg i. Br. 2006, 45.

7 Vgl ebd., 30.

275



Junge Theologie

Was willst du, dass ich tue?

Ignatius bleibt nicht bei einer Nachfolge hiangen, die die , Aktualitdt” zum allei-
nigen Kriterium erhebt — das entsprache einer ,ungeordneten Vorliebe fiir das
Kreuz“®. Die Imitation, das Nachmachen, soll den, der die Exerzitien empfangt,
zum Transfer in die je eigene Situation fiihren. Jesu Leben ist fiir uns nachah-
menswert, aber es ist nicht moglich ,jedwede Konkretheit seines Lebens in mei-
nem Leben wortlich und unmittelbar zu kopieren“. Es gibt eine zeitliche, aber
auch ontologische Differenz zwischen mir und Jesus Christus, dem fleischge-
wordenen Wort Gottes. Und da man zwar als toricht angesehen (vgl. GU 167),
aber nicht ohne Verstand sein soll (vgl. GU 299), muss diese Differenz beachtet
werden. So einfach das Motto ,What would Jesus do?“ auch scheint, so einfach
stof3t es eben auch an seine Grenzen. Und genau das merkt Ignatius!

Die dritte Weise der Demut, die ich eingangs zur ignatianischen Version von
,What would Jesus do?“ erklart hatte, steht nicht fiir sich. Die Konfrontation
mit dem Leben Jesu, das Verlangen und der Wille zur Armut, zur Ehrlosigkeit
und zur Torheit mit ihm, stehen nicht isoliert, sondern fiithren in ein Gesprach
mit Gott. Die drei Weisen der Demut sind, wie die vielen anderen Ubungen aus
den Exerzitien, Vorbereitung fiir ein Colloquium.!® Der Exerzitant soll Maria, Je-
sus oder Gott-Vater in einem Gesprach um die Gnade bitten, nach seinem Wil-
len leben zu kénnen (vgl. GU 168).

Der ignatianische Modus entspricht nicht dem ,,What would Jesus do?”,
sondern fordert die personale Begegnung, die dieses Motto erweitert zu: ,, What
would you, Jesus, want me to do?“ oder mit den Worten des Ignatius: ,,Was
ich fiir Christus tun soll“ (GU 53). Was diese Ahnlichkeit zu Jesus Christus in
meinem Leben bedeutet, wie ich zur groferen Ehre Gottes leben kann, ist The-
ma des Colloquiums und kann mir nicht aulerhalb des Gebetes vorgegeben
werden. Auch die dritte Weise der Demut will mich hineinfiihren in das Ge-
sprach und die Begegnung mit meinem Schopfer und Herrn.

Nicht was, sondern wie

Es reicht also nicht, mich vor einer Entscheidung einfach zu fragen, was Jesus in
dieser Situation tun wiirde. Ein christliches Leben ist nicht einfach eine Kopie
des Lebens Christi, sondern das Leben Christi wird zum Mafistab des eigenen

8 S. Kiechle, Kreuzesnachfolge. Eine theologisch-anthropologische Studie zur ignatianischen Spiritualitit
(StSSth 17). Wiirzburg, 1996, 157.

9 K. Rahner, Teil C - Einiibung priesterlicher Existenz, in: Karl-Rahner-Stiftung (Hrsg.), Ignatianischer
Geist. Schriften zu den Exerzitien und zur Spiritualitit des Ordensgriinders. Bearb. v. A. R. Batlogg, J.
Herzgsell u. S. Kiechle (K. Rahner, Sdmtliche Werke, Bd. 13). Freiburg i. Br. 2006, 269-437, hier: 390.

10 Vgl. B. Knorn, Zu Gott sprechen — und mit ihm. Das Colloquium nach dem Exerzitienbuch des Ignatius
von Loyola, in: GuL 81 (2008), 262-279.

276



What would Jesus want me to do?

Lebens. Diese Grundentscheidung hat dann Konsequenzen fiir alle folgenden
Entscheidungen. Und sie ist nicht nur sachlich und rational getroffen, sondern
eingebunden in eine Begegnung und Frucht einer Beziehung. Karl Rahner SJ
schreibt: ,In der dritten Weise der Demut wird jene Liebe zum Kreuz des Herrn
gelebt, die nicht mehr nach sachlichen Griinden fragt.”!!

Diese Liebe zeigt sich nicht in der Nachahmung; sie ist keine Liebe zur Ar-
mut, zu Schmidhungen und zur Nichtigkeit, sondern die Liebe zu Christus. Zu
diesem Christus gehort eben, dass er arm war, geschmdht wurde und fiir nich-
tig gehalten wurde. Es sind einzelne Aspekte des Lebens und Leidens Jesu, die
Ignatius herausgreift. Genauso konnte es um die Liebe zum barmherzigen (vgl.
Joh 8,11), wortgewandten (vgl. Lk 4,22) oder staunenswerten Jesus (vgl. Lk 8,25)
gehen. Aber in der ignatianischen Spiritualitit nimmt der fiir die Menschen arm
gewordene Jesus (vgl. 2 Kor 8,9; GU 116) — hierfiir kdnnen die Sehnsucht nach
Jerusalem und die Primiz am , Weihnachtstag (...) in der Kirche Santa Maria Mag-
giore in der Kapelle, wo die Krippe steht” (BU 19), exemplarisch genannt werden
— einen besonderen Platz ein. Dariiberhinaus ist es vor allem das Leiden Christi,
das fiir Ignatius — sicher auch bedingt durch die Frommigkeit seiner Zeit — Bedeu-
tung hat. Dies wird ganz deutlich in der Vision von La Storta 1537 erkennbar.'?
E. Kunz ergdnzt: ,Reichtum und Ehre — das war die Erfahrung des hl. Ignatius
- sind die Werte, an denen sich der Mensch gewdhnlich festklammert und die
daher eine wahre Glaubensiibergabe an Gott erschweren oder ganz vereiteln (...).
Aus diesem Grunde greift Ignatius gerade diese Bereiche heraus, um durch sie die
Haltung der dritten Demutsweise zu beschreiben.”'* Diese Werte — oder Gegen-
werte — sollen nicht nur ,geistlich”, sondern , aktual“ gewéhlt werden, denn:
,Die Liebe mufl mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden” (GU 231).

Liebe, weil sie in einer Begegnung zwischen Personen griindet, duldet keine
indifferente Haltung. Gegeniiber Personen darf ich nicht indifferent sein, da sie
keine blofien Mittel sind.!* Ebenso wenig kann ich mich von Gott distanzieren.'s
In der Indifferenz gewinne ich eine Freiheit, die mich fahig macht zur Liebe
zum Herrn, die keine indifferente Liebe ist, sondern eine entschiedene und lei-
denschaftliche. Angelehnt an das Hohelied der Liebe in 1 Kor 13 kénnte man
formulieren: ,Wenn ich mich ganz indifferent fande, hétte aber die Liebe nicht,
niitzte es mir nichts.”

11 K. Rahner, Teil B — Betrachtungen zum Exerzitienbuch, in: Karl-Rahner-Stiftung (Hrsg.), Ignatianischer
Geist, 37-265, hier: 180 [s. Anm. 9].

12 Vgl. H. Rahner, Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta, in: H. Rahner, Ignatius als
Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964, 89 ff.

13 E. Kungz, Die drei Weisen, 290 [s. Anm. 4].

14 Vgl. R. Carls, Der Mensch als Gottes Geschpf im Denken des Ignatius von Loyola, in: S. Kessler u.a.
(Hrsg.), Zur grofSeren Ehre Gottes, 66 [s. Anm. 6].

15 Vgl. K. Rahner, Teil B, 49 [s. Anm. 11].

277



Junge Theologie

Die Demut, die Ignatius meint, ist eine Demut, in der ich mich ganz aus der
Hand gebe und versuche, das Leben Jesu in meinem Leben ,fortzuleben”. Es ist
eine Demut, die ich nicht lebe, um grof3 zu sein, sondern eine Demut in der der
ganz Andere iiber mich verfiigt und mich fiihrt. ,Nicht mehr ich lebe, sondern
Christus lebt in mir.“ (Gal 2,20) Ich versuche, mein Leben in seinem Sinne fort-
zusetzen, um seine Ehre zu mehren. Das kann ich nicht selbst machen, es ist
Gnade, um die ich nur bitten kann, die mir nur von Gott geschenkt werden
kann. Nicht, was ich tue, ist die primére Frage der dritten Weise der Demut,
sondern wie ich es tue. Nicht: Was wiirde Jesus tun, sondern: Wie wiirde Jesus
es tun?

278



