
1	 Geistliche Übungen, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. v. P. Knauer 
(Deutsche Werkausgabe, Bd. 2). Würzburg 1998. Im Folgenden mit „GÜ“ abgekürzt. 

What would you, Jesus, want me to do?
Ignatianische Lesart eines evangelikalen Mottos

Gute Entscheidungen zu treffen, ist eine Kunst. Ein Meister auf diesem Gebiet 
ist wohl der hl. Ignatius von Loyola, der in seinen Geistlichen Übungen1 verschie-
dene Methoden und Hilfsmittel, die zu einer guten Entscheidung führen, zur 
Verfügung stellt. An erster Stelle steht für Ignatius die innere Freiheit von An-
hänglichkeiten (Stichwort: indifferente Haltung). Aber muss man es – gerade bei 
alltäglichen Entscheidungen – wirklich so kompliziert machen? Letztlich geht es 
doch – zumindest aus christlicher Perspektive – um die Nachfolge Christi im ei-
genen Leben. Eine simplere Entscheidungshilfe scheint daher das Motto „What 
would Jesus do?“ zu sein, das vor allem aus charismatischen und evangelikalen 
Milieus bekannt ist. Auch dieses Motto findet sich – in etwas abgewandelter 
Form – in den ignatianischen Exerzitien; und das sogar im Zusammenhang mit 
Entscheidungen, nämlich in der dritten Weise der Demut (GÜ 167). Es geht da-
rum, „Christus unseren Herrn nachzuahmen und ihm aktualer ähnlich zu sein“. 
Indifferenz klingt anders.

Soll ich mich nun indifferent gegenüber Armut und Reichtum finden, wie es 
das Prinzip und Fundament der Exerzitien fordert (GÜ 23), oder habe ich, wenn 
ich es wirklich ernst meine, mit dem armen Christus die Armut zu wählen, wie 
es die dritte Weise der Demut empfiehlt? Gibt es überhaupt eine Entscheidung 
zu fällen, oder geht es letzten Endes nur um eine Kopie des Lebens Christi, die 
ich dann letztlich wohl nie erreichen kann?

Zumindest auf den ersten Blick steht diese dritte Weise der Demut, also das 
schlichte „What would Jesus do?“, im Gegensatz zur indifferenten Haltung, die 

273

What would Jesus want me to do?

Dag Heinrichowski SJ | Berlin

geb. 1991, Studium der Philosophie und katho-
lischen Theologie, seit 2017 Jugendseelsorger am 
Canisus-Kolleg (CK) der Jesuiten in Berlin

dag.heinrichowski@jesuiten.org



2	 D. Terstriep, Indifferenz. Von Kühle und Leidenschaft des Gleichgültigen. St. Ottilien 2009, 115.
3	 Die Abkürzung BU bezieht sich stets auf: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. Übers. v. P. 

Knauer (Deutsche Werkausgabe, Bd. 1). Würzburg 1993.
4	 E. Kunz, Die drei Weisen der Demut in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola, in: GuL 42 (1969), 

280–301, hier: 282.

die ignatianische Spiritualität durchsäuert. Bevor ich mich näher mit dieser Span
nung beschäftige, werfe ich einen Blick auf die beiden gegensätzlichen Grund-
haltungen für Entscheidungen.

Indifferenz und Demut bei Ignatius

Voraussetzung für eine gute Wahl ist nach Ignatius eine indifferente Haltung 
(vgl. GÜ 179). Wer eine Entscheidung treffen will, soll sich „wie in der Mitte ei-
ner Waage finden“ (ebd.), um mit Abstand auf die möglichen Optionen schauen 
zu können. Dominik Terstriep SJ vergleicht Indifferenz mit der Haltung eines 
Torwarts, der in der Mitte stehen bleibt, um den Spielverlauf beobachten zu kön-
nen und flexibel zu reagieren. „Erfasst er [der Torwart], wohin der Ball sich be-
wegt, verlässt er die Mitte und wirft sich entschieden in eine Richtung, um ihn 
zu halten. Bliebe er bewegungslos in der Mitte stehen, hätte er seine Aufgabe 
verkannt.“2 Die indifferente Haltung vor der Entscheidung ist Ausdruck von Frei-
heit. Diese Freiheit soll genutzt werden, um sich für eine Sache zu entscheiden 
und leidenschaftlich für diese einzusetzen.

Diese indifferente Haltung entspricht der zweiten Weise der Demut (GÜ 166). 
Da Demut ein schillernder und bisweilen problematischer Begriff ist, ist ein klei-
ner Exkurs vonnöten: Ignatius meint mit Demut die positive Anerkennung der 
eigenen Fähigkeiten und Grenzen, sowie der Souveränität Gottes. Sie gründet in 
der Ehrfurcht Gott gegenüber, im Empfangen der Gaben von ihm her und zeigt 
sich besonders im Leben und den Lehren Christi. Demut ist – in rechter Weise 
verstanden – kein negativer Begriff für Ignatius. In einem Brief warnt er vor einer 
„falschen Demut“, die eine Waffe des Feindes sei und sich darin zeige, dass man 
das Gute in einem Menschen, das er von Gott empfangen hat, verleugne (vgl. 
BU 7).3 In einem anderen Brief warnt er vor einer Demut, die verbunden sei mit 
dem „Geist des Kleinmuts“ (BU 4020).

Die „drei Weisen der Demut“ sind wiederum ein Teil der zweiten Woche der 
Exerzitien, genauer: der Wahl. Es handelt sich dabei nicht um eine Übung im 
eigentlichen Sinne, sondern die drei Weisen sollen vor dem Eintritt in die Wahl 
„den ganzen Tag über immer wieder erwägt“ (GÜ 164) werden. Die Erwägung ist 
„sehr nützlich, damit man sich in seinem Verlangen auf die wahre Lehre Christi 
unseres Herrn richte“ (GÜ 164). Erhard Kunz SJ schreibt: „Die drei Weisen der 
Demut enthalten demnach keinen wesentlich neuen Schritt, sondern explizie-
ren, was auch in anderen Übungen schon gemeint ist.“4 

274

Junge Theologie



5	 Die Abkürzung BP bezieht sich auf: Bericht des Pilgers, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der 
Gesellschaft Jesu [s. Anm. 1]. 

6	 S. Kessler, Von der „Imitatio“ zur „Indifferenz“. Zur theologischen Dynamik der Geistlichen Übungen des 
Ignatius von Loyola aus dem Blickwinkel patristischer Theologie, in: S. Kessler u.a. (Hrsg.), Zur größeren 
Ehre Gottes. Freiburg i. Br. 2006, 45.

7	 Vgl. ebd., 30.

Wenn die dritte Weise der Demut aber bereits (vor der eigentlichen Wahl oder 
Entscheidung!) impliziert, dass die vollkommenere Haltung einer Entscheidung 
für Armut, Schmähungen und Torheit entspricht, sind dann nicht diese Freiheit 
und dieses Sich-frei-machen bloß leere Begriffe? Um einer Antwort näher zu 
kommen, hilft ein Blick auf das Leben des hl. Ignatius.

Transfer statt Nachahmung

Am Beginn der ersten Bekehrung des Ignatius auf dem Krankenbett im heimatli-
chen Schloss der Loyolas, versteht er Nachfolge als konkrete Nachahmung. Igna-
tius will tun, was die Heiligen auch getan haben (vgl. BP 7)5 und beschließt, zu 
einer Pilgerfahrt ins Heilige Land aufzubrechen. Der Gedanke der Imitation steht 
auch hier im Vordergrund. Am Ölberg versucht Ignatius sich sogar die exakte Po-
sition der Fußabdrücke Jesu genau einzuprägen (vgl. BP 47). Ignatius spricht so, 
wie Christus und die Apostel in seiner Vorstellung gesprochen hätten (vgl. BP 
52). Er versucht Jesus zu imitieren und ihm so nahe zu sein.

Im Laufe seines Lebens erkennt Ignatius, dass diese konkrete Nachahmung 
nicht der Weisheit letzter Schluss ist. Der Historismus entwickelt sich mehr und 
mehr zur indifferenten Haltung, wie sie in den Exerzitien vorzufinden ist: Rom 
wird sein Jerusalem. Es geht ihm nicht mehr um die „buchstäbliche Nachah-
mung, sondern die situativ angemessene Interpretation des göttlichen Willens“6. 
Stephan Ch. Kessler SJ vergleicht diese Entwicklung mit dem Lernprozess, den 
ein jeder Mensch im Laufe seiner Entwicklung durchläuft: In der frühen Kind-
heit beginnt das Lernen mit der konkreten Nachahmung und Imitation. Worte 
und Gesten werden einfach wiederholt, weshalb manche Eltern auch auf be-
stimmte Worte vor den Ohren ihrer Kinder verzichten. Je älter ein Kind dann 
wird, desto mehr wächst die Kompetenz zum Transfer: Wissen und Verhaltens-
weisen werden an die eigene Person und die je verschiedene Situation ange-
passt.7

Nachahmung – „What would Jesus do?“ – ist oft einfacher als Transfer. Ein 
Beleg dafür sind klassische Klausuren. Schüler(innen) müssen sich verschiedenen 
Anforderungen stellen: Im ersten Teil geht es um die Abfrage von Wissen; das 
Gelernte wird wiederholt und reproduziert. Im zweiten Teil wird das bekannte 
Wissen auf einen unbekannten Bereich angewandt – der Transfer ist gefordert.

275

What would Jesus want me to do?



8	 S. Kiechle, Kreuzesnachfolge. Eine theologisch-anthropologische Studie zur ignatianischen Spiritualität 
(StSSth 17). Würzburg, 1996, 157.

9	 K. Rahner, Teil C – Einübung priesterlicher Existenz, in: Karl-Rahner-Stiftung (Hrsg.), Ignatianischer 
Geist. Schriften zu den Exerzitien und zur Spiritualität des Ordensgründers. Bearb. v. A. R. Batlogg, J. 
Herzgsell u. S. Kiechle (K. Rahner, Sämtliche Werke, Bd. 13). Freiburg i. Br. 2006, 269–437, hier: 390.

10	 Vgl. B. Knorn, Zu Gott sprechen – und mit ihm. Das Colloquium nach dem Exerzitienbuch des Ignatius 
von Loyola, in: GuL 81 (2008), 262–279. 

Was willst du, dass ich tue?

Ignatius bleibt nicht bei einer Nachfolge hängen, die die „Aktualität“ zum allei-
nigen Kriterium erhebt – das entspräche einer „ungeordneten Vorliebe für das 
Kreuz“8. Die Imitation, das Nachmachen, soll den, der die Exerzitien empfängt, 
zum Transfer in die je eigene Situation führen. Jesu Leben ist für uns nachah-
menswert, aber es ist nicht möglich „jedwede Konkretheit seines Lebens in mei
nem Leben wörtlich und unmittelbar zu kopieren“9. Es gibt eine zeitliche, aber 
auch ontologische Differenz zwischen mir und Jesus Christus, dem fleischge-
wordenen Wort Gottes. Und da man zwar als töricht angesehen (vgl. GÜ 167), 
aber nicht ohne Verstand sein soll (vgl. GÜ 299), muss diese Differenz beachtet 
werden. So einfach das Motto „What would Jesus do?“ auch scheint, so einfach 
stößt es eben auch an seine Grenzen. Und genau das merkt Ignatius!

Die dritte Weise der Demut, die ich eingangs zur ignatianischen Version von 
„What would Jesus do?“ erklärt hatte, steht nicht für sich. Die Konfrontation 
mit dem Leben Jesu, das Verlangen und der Wille zur Armut, zur Ehrlosigkeit 
und zur Torheit mit ihm, stehen nicht isoliert, sondern führen in ein Gespräch 
mit Gott. Die drei Weisen der Demut sind, wie die vielen anderen Übungen aus 
den Exerzitien, Vorbereitung für ein Colloquium.10 Der Exerzitant soll Maria, Je
sus oder Gott-Vater in einem Gespräch um die Gnade bitten, nach seinem Wil-
len leben zu können (vgl. GÜ 168).

Der ignatianische Modus entspricht nicht dem „What would Jesus do?“, 
sondern fordert die personale Begegnung, die dieses Motto erweitert zu: „What 
would you, Jesus, want me to do?“ oder mit den Worten des Ignatius: „Was 
ich für Christus tun soll“ (GÜ 53). Was diese Ähnlichkeit zu Jesus Christus in 
meinem Leben bedeutet, wie ich zur größeren Ehre Gottes leben kann, ist The-
ma des Colloquiums und kann mir nicht außerhalb des Gebetes vorgegeben 
werden. Auch die dritte Weise der Demut will mich hineinführen in das Ge-
spräch und die Begegnung mit meinem Schöpfer und Herrn.

Nicht was, sondern wie

Es reicht also nicht, mich vor einer Entscheidung einfach zu fragen, was Jesus in 
dieser Situation tun würde. Ein christliches Leben ist nicht einfach eine Kopie 
des Lebens Christi, sondern das Leben Christi wird zum Maßstab des eigenen 

276

Junge Theologie



11	 K. Rahner, Teil B – Betrachtungen zum Exerzitienbuch, in: Karl-Rahner-Stiftung (Hrsg.), Ignatianischer 
Geist, 37–265, hier: 180 [s. Anm. 9].

12	 Vgl. H. Rahner, Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta, in: H. Rahner, Ignatius als 
Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964, 89 ff.

13	 E. Kunz, Die drei Weisen, 290 [s. Anm. 4].
14	 Vgl. R. Carls, Der Mensch als Gottes Geschöpf im Denken des Ignatius von Loyola, in: S. Kessler u.a. 

(Hrsg.), Zur größeren Ehre Gottes, 66 [s. Anm. 6].
15	 Vgl. K. Rahner, Teil B, 49 [s. Anm. 11].

Lebens. Diese Grundentscheidung hat dann Konsequenzen für alle folgenden 
Entscheidungen. Und sie ist nicht nur sachlich und rational getroffen, sondern 
eingebunden in eine Begegnung und Frucht einer Beziehung. Karl Rahner SJ 
schreibt: „In der dritten Weise der Demut wird jene Liebe zum Kreuz des Herrn 
gelebt, die nicht mehr nach sachlichen Gründen fragt.“11

Diese Liebe zeigt sich nicht in der Nachahmung; sie ist keine Liebe zur Ar-
mut, zu Schmähungen und zur Nichtigkeit, sondern die Liebe zu Christus. Zu 
diesem Christus gehört eben, dass er arm war, geschmäht wurde und für nich-
tig gehalten wurde. Es sind einzelne Aspekte des Lebens und Leidens Jesu, die 
Ignatius herausgreift. Genauso könnte es um die Liebe zum barmherzigen (vgl. 
Joh 8,11), wortgewandten (vgl. Lk 4,22) oder staunenswerten Jesus (vgl. Lk 8,25) 
gehen. Aber in der ignatianischen Spiritualität nimmt der für die Menschen arm 
gewordene Jesus (vgl. 2 Kor 8,9; GÜ 116) – hierfür können die Sehnsucht nach 
Jerusalem und die Primiz am „Weihnachtstag (...) in der Kirche Santa Maria Mag-
giore in der Kapelle, wo die Krippe steht“ (BU 19), exemplarisch genannt werden 
– einen besonderen Platz ein. Darüberhinaus ist es vor allem das Leiden Christi, 
das für Ignatius – sicher auch bedingt durch die Frömmigkeit seiner Zeit – Bedeu-
tung hat. Dies wird ganz deutlich in der Vision von La Storta 1537 erkennbar.12 
E. Kunz ergänzt: „Reichtum und Ehre – das war die Erfahrung des hl. Ignatius 
– sind die Werte, an denen sich der Mensch gewöhnlich festklammert und die 
daher eine wahre Glaubensübergabe an Gott erschweren oder ganz vereiteln (...). 
Aus diesem Grunde greift Ignatius gerade diese Bereiche heraus, um durch sie die 
Haltung der dritten Demutsweise zu beschreiben.“13 Diese Werte – oder Gegen
werte – sollen nicht nur „geistlich“, sondern „aktual“ gewählt werden, denn: 
„Die Liebe muß mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden“ (GÜ 231).

Liebe, weil sie in einer Begegnung zwischen Personen gründet, duldet keine 
indifferente Haltung. Gegenüber Personen darf ich nicht indifferent sein, da sie 
keine bloßen Mittel sind.14 Ebenso wenig kann ich mich von Gott distanzieren.15 

In der Indifferenz gewinne ich eine Freiheit, die mich fähig macht zur Liebe 
zum Herrn, die keine indifferente Liebe ist, sondern eine entschiedene und lei-
denschaftliche. Angelehnt an das Hohelied der Liebe in 1 Kor 13 könnte man 
formulieren: „Wenn ich mich ganz indifferent fände, hätte aber die Liebe nicht, 
nützte es mir nichts.“

277

What would Jesus want me to do?



Die Demut, die Ignatius meint, ist eine Demut, in der ich mich ganz aus der 
Hand gebe und versuche, das Leben Jesu in meinem Leben „fortzuleben“. Es ist 
eine Demut, die ich nicht lebe, um groß zu sein, sondern eine Demut in der der 
ganz Andere über mich verfügt und mich führt. „Nicht mehr ich lebe, sondern 
Christus lebt in mir.“ (Gal 2,20) Ich versuche, mein Leben in seinem Sinne fort
zusetzen, um seine Ehre zu mehren. Das kann ich nicht selbst machen, es ist 
Gnade, um die ich nur bitten kann, die mir nur von Gott geschenkt werden 
kann. Nicht, was ich tue, ist die primäre Frage der dritten Weise der Demut, 
sondern wie ich es tue. Nicht: Was würde Jesus tun, sondern: Wie würde Jesus 
es tun?

278

Junge Theologie


