Reflexion

Ralf Miggelbrink | Essen

geb. 1959, Dr. theol., Professor fiir
Systematische Theologie an der
Universitat Duisburg-Essen

ralf.miggelbrink@uni-due.de

Freiheit und Wahrheit im geistlichen Leben

Zur aktuellen Kontroverse iiber den Freiheitsbegriff

Der Freiheitsbegriff hat in der katholischen Theologie derzeit eine langanhalten-
de Konjunktur.! Das ist begriiienswert, weil der real existierende Katholizismus
ein traditionell angespanntes Verhiltnis zu dem gesellschaftlichen und anthro-
pologischen Freiheitsideal der Aufklarung hat. Die katholische Moraltheologie
des 20. Jahrhunderts musste sich miihselig zu einer Wertschatzung des autono-
men ethischen Urteils freier Subjekte durchringen. Die Neuscholastik des 19.
Jahrhunderts hatte ihren kausalmechanischen Schopfungsgedanken so robust
mit der Idee einer naturrechtlichen Schopfungsordnung verkniipft, dass fiir eine
Autonomie, die mehr wdre als die Entscheidungsfreiheit zwischen dem Bosen
und dem durch die Schopfungsordnung bekannten Guten, kein Raum blieb. Die
natiirliche Ordnung wies dem/der Einzelnen den Weg. Wo die Erkenntnis der
natiirlichen Ordnung dem/der Einzelnen schwerféllt, hilft das kirchliche Lehr-
amt, die wahre Ordnung der Natur zu erkennen. Natur, Schopfung und Empirie
wurden problemlos identifiziert.

Freiheitstheologie im Kontext der Gegenwart

Die auf dieser Grundlage begriindete Ethik stie im 20. Jahrhundert mit den Le-
bensentwiirfen der Zeitgenoss(inn)en hart zusammen: Das Verbot kiinstlicher
Kontrazeption durch Papst Paul VI. wurde zur Bruchstelle des Volkskatholizis-
mus: Nur eine Minderheit der Katholik(inn)en in den Industriegesellschaften

1 Ausgelost wurde diese Konjunktur durch die Theologie von Thomas Propper, die vier Jahre vor
seinem Tod (2015) in seinem Werk Theologische Anthropologie (Freiburg i. Br. 2011) ihre klassische
Gestalt fand und die fortgesetzt wird unter anderen durch Michael Bongardt, Georg Essen, Michael
Greiner und Magnus Striet.

280



Freiheit

folgte der papstlichen Lehre. Die daraus resultierende Autoritédtskrise der Kirche
wuchs sich zur Kirchenkrise aus.

Ist alleine vor diesem Hintergrund ein geistlich-theologisches Pladoyer fiir die
Autonomie des/der Einzelnen nicht mehr als geboten? Was meine personliche
Lebensgestaltung betrifft, dariiber befinde ich alleine! Ich tue das im Kontext
meines Wissens, meiner ethischen Uberzeugungen und im Glauben an Gott.
Gott begegnet mir dabei nicht als der ferne, durch die Natur zu mir sprechende
Gesetzgeber, der mit dem Lauf der Gestirne auch den weiblichen Zyklus geord-
net hat und der mir mit dieser Ordnung schicksalhaft mein Empfangen und
Gebdren auferlegt, ebenso wie die Bewdhrung in allen Lebenssituationen. Nein,
Gott begegnet mir in Jesus Christus als Gottes ewiges, liebendes Ja zu meinem
endlichen und unvollkommenen Leben, an dem Gott nicht seine Rechtheit und
Geordnetheit liebt, sondern an dem der Ewige liebt, dass es mein Leben ist, ein
anderes Leben als das gottliche Leben selbst, ein Leben, das ich selbst gestalte
und das so als frei gestaltetes und autonom gelebtes Leben von Gott liebend an-
genommen und bejaht wird. In Jesus Christus erlost Gott die Menschen, indem
er sie annimmt (acceptatio) als die wahrhaft anderen, die er als solche will. Die
Menschen sollen nicht die unterworfenen, gehorsamspflichtigen Untertanen
Gottes sein, sondern Gott will sie als freie Partner: Deus vult habere aliquos condi-
ligentes.?

In diesem Schliisselvers des Johannes Duns Skotus finden die Freiheitstheo-
logen der Gegenwart die mittelalterliche Theologenautoritit, die gegen den iiber
die Jahrhunderte so viel einflussreicheren Thomas von Aquin ins Feld gefiihrt
werden kann. Ganz nebenbei 6ffnet sich eine wunderbar breite Gespriachsbriicke
fir die Aussohnung mit dem Protestantismus. Gott ist Liebe, will Liebe, liebt je-
den Menschen in vergebender Ndhe und bejaht in dieser Liebe dessen Gestal-
tungsfreiheit iiber sein eigenes Leben in der Endlichkeit seines geschopflichen
Daseins. Es geht nicht darum, dass der Mensch Gott dhnlich werde, dass gar eine
deificatio stattfinde, eine théosis oder thefosis, wie sie in der griechischen Tradi-
tion als Ziel des gottlichen Erlosungshandelns gilt.* Gott will gerade den endli-
chen Menschen in seiner Nattirlichkeit und seinem Anderssein gegeniiber Gott.

Freiheitstheologie und Missbrauchsskandal
Noch ein weiterer Kontext bringt die alte Kontroverse zwischen Skotisten und

Thomisten in unseren Tagen erneut zum Gliithen: Besteht nicht deutlich er-
kennbar ein innerer Zusammenhang zwischen kirchlichen Machtanspriichen

2 Johannes Duns Scotus, Ordinatio 111, d. 32, q. unica, n. 6.
3 G. L. Miiller, Christologie — Die Lehre von Jesus Christus, in: W. Beinert (Hrsg.), Glaubenszuginge. Lehr-
buch der katholischen Dogmatik. 3 Bde. Paderborn 1995, Bd. 2, 3-301, hier: 268-270.

281



Reflexion

und sexueller Notigung, wie er in diesen Tagen als das verborgene skandalon des
Katholizismus allenthalben offenbar wird? Ja, wenn die Kirche Gottes Vertreterin
ist und Gott der wegweisende Gesetzgeber des/der Einzelnen, liegt es dann nicht
nahe, dass Katholiken dazu neigen, insbesondere als Amtstrager tibergriffige An-
spriiche gegen ihre Mitmenschen zu richten? Die biirgerliche Gesellschaft hat
in den letzten 250 Jahren fiir den Umgang mit dem autonomen einzelnen Kul-
tur und Normen der Distanz entwickelt. Wenn der Eine zum Anderen Distanz
hilt, dann respektiert er, dass er kein Recht hat, sich in die Lebensplanung des
Anderen, sein Empfinden und Entscheiden einzumischen. Im faktischen Katho-
lizismus, wie ihn viele Zeitgenoss(inn)en erlebt haben, sind diese Maximen der
Autonomiewahrung unbekannt bis unverstandlich: Hier geht es doch gerade oft
darum, Kinder, Jugendliche, Laien in ihrem Empfinden, Urteilen und Handeln
zu beeinflussen. Anders als das kultivierte protestantische Biirgertum hat der Ka-
tholizismus oft keinen prinzipiellen Respekt vor der individuellen Gestaltungs-
freiheit des/der Einzelnen entwickelt. Sozialethisch spiegelt sich diese Differenz
der Konfessionen in der Verwendung der Begriffe ,Gesellschaft” und , Gemein-
schaft”.* Der Protestantismus konzediert mit Begriff und Ideal der Gesellschaft
die distanzierte Freiheit des/der Einzelnen. In katholischen Kreisen wird mit
dem Begriff der Gemeinschaft allenthalben die Ein- und Unterordnung des/der
Einzelnen in dem hierarchischen Gesamtzusammenhang eingefordert. Selbst in
eindeutig gesellschaftlichen Kontexten rutschen Katholik(inn)en gewohnheits-
maflig in gemeinschaftsmetaphorisches Denken und Sprechen.

Ist es da nicht hochste Zeit, die metaphysischen Grundlagen zu tiberpriifen
und nach Alternativen zu suchen? Ist nicht die innerkatholische Wende hin zur
franziskanischen Theologie der Liebe und der Wertschédtzung des Individuums
die theologische Anschlussstelle fiir eine endliche Ankunft des Katholizismus
in Aufklarung und Moderne? Ist angesichts der Missbrauchsgeschichte im 20.
Jahrhundert, die im Kern wohl vorbereitet wurde durch die Uberbeanspruchung
kirchlicher Autoritdt®, die Wende weg von einer intellektualistischen Aufwertung
der den Menschen bindenden Erkenntnis hin zu einer voluntaristischen Aufwer-
tung der von Gott gewollten Freiheit des/der Einzelnen ein absolutes Gebot der
Stunde?

Die assoziative Bindung der Paare von Freiheit und Voluntarismus einerseits
sowie Autoritarismus und Intellektualismus andererseits basiert jedoch wohl nur
auf einer lange eingeiibten katholischen Verwechselung: Nur weil fiir bestimmte

4 Die Begriffsunterscheidung wurde 1887 von dem Soziologen F. Tonnies eingefiihrt, der aus dem
Geist der Jugendbewegung fiir den Wert der Gemeinschaft gegen blofle Gesellschaftlichkeit optierte
(ders., Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie. Darmstadt 2010), wogegen
bereits 1924 H. Plessner (ders., Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus. Frank-
furt a. M. 2002) den Verdacht des Illusorischen wandte.

5 Die historische Illustration zu diesem Verdacht liefert: H. Wolf, Die Nonnen von Sant Ambrogio. Eine
wahre Geschichte. Miinchen 2013.

282



Freiheit

Uberzeugungen von Kirchlichen Autorititen zu Unrecht Wahrheit reklamiert
wurde, ist das Konzept von Wahrheit deshalb nicht autoritdr! Wortiber denn
konnte jeder verniinftige Mensch kraft seiner Vernunft mitsprechen, wenn
nicht dariiber, ob etwas verniinftigerweise fiir wahr zu gelten hat? Umgekehrt
ist das voluntaristische Konzept von Freiheit nicht per se freiheitlich: Wo frei
entschieden wird, was als richtig zu gelten hat, werden Menschen mit abwei-
chender Auffassung der Entscheidung unterworfen. Die Verwechslung von Vo-
luntarismus mit Freiheit und Demokratie bildet den Hintergrund der derzeit ge-
fiihrten Debatten tiber das Verhiltnis von Wahrheit und Freiheit, von Erkennen
und Entscheiden. Sie werden beherrscht von dem Lager der Propper-Schiiler ei-
nerseits, die selbstbewusst fiir eine Theologie der Freiheit eintreten. Zum Wort-
fihrer der Opposition gegen dieses Konzept hat sich jetzt Karl-Heinz Menke
aufgeschwungen.® Beide Seiten betonen die politische und kirchenpolitische
Dimension ihrer jeweiligen Positionierung: Insbesondere M. Striet setzt seine
Interpretation eines neu belebten skotistischen Voluntarismus als Rebellion ge-
gen liberzogene Geltungsanspriiche kirchlicher Autoritdit um. Anders als etwa
Karl Rahner weist er deren Wahrheitsanspriiche nicht argumentativ zuriick,
sondern betont deren dezisionistischen Charakter. Uberwunden werden sie
nur durch andere Entscheidungen, deren Herbeiftihrung fraglos eine Frage der
Macht und nicht der Erkenntnis ist. Macht aber wird in Neuzeit und Moderne
demokratisch legitimiert. So wird Striet zu einem Vorkdampfer innerkirchlicher
Demokratie.

Hier setzt die Kritik von K.-H. Menke an. Menke zieht sich auf eine klassisch-
intellektualistische Position zuriick. Pikanterweise interpretiert er diese dann
als Begriindung fiir die individuelle Unterwerfung unter lehramtliche Entschei-
dungen, so dass seine Darstellung des Intellektualismus Gefahr lduft, sich der
Kritik seiner Gegner anzugleichen.” Dem liegt jedoch ein Missverstandnis zu-
grunde: Wer fiir die Wahrheit als Grund menschlichen Handelns Partei ergreift,
pladiert ja gerade eben nicht fiir Autoritdt und Entscheidung, sondern fiir Er-
kenntnis, Forschung, Argument, Dialog und Debatte. Es ist ja gerade das funda-
mentale Missverstindnis der Neuscholastik gewesen, zu denken, die Wahrheit
liefde sich durch Autoritidt finden und dekretieren statt durch Anschauen, Den-
ken und Argumentieren. An dieser Stelle hat sich der thomistische Intellektua-
lismus des 19. Jahrhunderts unter der Hand in seinen drgsten Gegner, den de-
zisionistischen Voluntarismus, verwandelt, wie das bei intimen Feinden nicht
selten so geschieht. Dieses Missverstindnis Menkes setzt sich bei Striet mit
umgekehrten Vorzeichen fort: Wer sich gegen iiberzogene Geltungsanspriiche
katholischer Hierarchen mit dem Votum fiir Demokratie wehrt, bestétigt aber

6 K.-H. Menke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr? Eine Streitschrift. Regensburg 2017.
7 Ebd., 77-117.

283



Reflexion

doch die Grundannahme, dass die Frage nach dem Guten und Richtigen durch
Entscheidung beantwortet wird und so letztlich eine Frage der Macht wére.

Freiheitstheologische Argumentation fiir die Autonomie des Einzelnen

Thomas Propper und nach ihm seine Schiiler betonen, die Transzendentaltheo-
logie Karl Rahners erreiche nicht das neuzeitliche Freiheitsbewusstsein, welches
Propper im Anschluss an Hermann Krings und im Ruckgriff auf Johann Gott-
lieb Fichte (1762-1814) bestimmt als das menschliche Bewusstsein prinzipiell
unbegrenzter und unbedingter Freiheit. Der Mensch verfiigt nicht iiber ein Ver-
maogen (potentia) der Freiheit, das als Vermogen teleologisch immer von seinem
ihm gemafen Ziel (télos) her definiert wéare. Der Mensch ist selbst und verwirk-
licht sich selbst als das Ereignis der zum Bewusstsein ihrer selbst gelangenden
Freiheit.® Freiheit ist nicht fiir irgendetwas da. Sie ist der Inbegriff dessen, wo-
durch der einzelne Mensch vollkommen um seiner selbst willen da ist. Freiheit
wird nicht durch etwas anderes wertvoll. Freiheit ist eo ipso der unbedingte Wert
des Menschseins. Propper fiihrt vor, wie eine wirklich anthropozentrische The-
ologie aussieht, fiir die der frei entscheidende und gestaltende Mensch die erste
theologische Grofie ist, die keiner ontologischen Steigerung bedarf, um vor Gott
legitimiert zu werden. Um diesen resoluten theologisch-anthropologischen Zu-
griff durchfiihren zu kénnen, miissen zentrale theologische Gehalte transfor-
miert oder gdnzlich verabschiedet werden:

1. Die augustinische Erbstindenlehre diskreditiert das faktische Freiheitsbewusst-
sein der Menschen und ihr konkretes Entscheiden als unter einem Apriori
von Irrtumsbehaftung, Schwache und Inkonsequenz stehend. Sie ist konse-
quenterweise fiir die Freiheitstheologen nicht tragbar und wird zurtickgewie-
sen. Zwar kann man von einer gewissen tragischen Eingebundenheit des/der
Einzelnen in die Menschheitsgeschichte sprechen. Aber diese ist eben gerade
nicht personliche Schuld, sondern schicksalhafte Bedingung.

2. Die theozentrische Ausrichtung der Freiheitslehre auf Gott als Ursprung und
Ziel menschlicher Existenz, wie sie in dem bertthmten Vers aus den augusti-
nischen Bekenntnissen’ zum Ausdruck kommt, muss zurlickgewiesen wer-
den: Was wire das fiir ein Freiheitsbewufltsein, dessen Subjekt sich nur in
der bergenden Hingabe an Gott erfiillt finde und dem folglich die Entschei-
dung gegen Gott die Verfehlung der eigenen Existenz wire? An die Stelle des
Begriffes von Gott als des Ursprungs und Ziels menschlicher Existenz tritt
die zentrale Bedeutung der Metapher von Gott als dem ,Partner” des Men-
schen.!?

8 T. Propper, Theologische Anthropologie, 500-512 [s. Anm. 1].
9 Augustinus, Confessiones 1, 1: , Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir.”
10 T. Propper, Theologische Anthropologie, 488 [s. Anm. 1].

284



Freiheit

3. Stinde und Erlésung sind folglich so zu denken, dass durch sie die Selbstbe-
stimmung des Menschen nicht in Frage gestellt wird. Der autonome Mensch
erfahrt allerdings eine Grenze seines autonomen Entscheidens und Gestal-
tens, wo es auf das andere freie Subjekt trifft, das er als solches zu achten sich
verpflichtet weif3. Als Mensch, der diese Achtung verweigert, erfahrt er sich
auch als erlosungsbediirftiger Schuldiger. Als solcher aber ist er weder in sei-
ner Erkenntnis noch in seiner Freiheit eingeschrdnkt. Erlosung muss unter
diesen Bedingungen nicht als ontologisches Verwandlungsgeschehen gedeu-
tet werden. Sie kann dem im Prinzip durch die Siinde unverdnderten Men-
schen von Gott zugesprochen werden. Das geschieht dadurch, dass Gott in
Jesu Leben, Botschaft, Tod und Auferstehung das eine Geheimnis der inner-
gottlichen Liebe mitteilt: Gott ist unbedingt fiir jeden Menschen entschieden
und will in dieser Entschiedenheit jeden Menschen in seiner freien Selbstbe-
stimmung, weil er selbst in sich interpersonale Liebe der Zustimmung zu frei-
en Anderen ist."

4. Die innergottliche Verankerung der Erlosungsbotschaft Jesu Christi denkt die
Propper-Schule in Adaption der Trinitdtstheologie Hans Urs von Balthasars:
Jesus ist der Bote Gottes, der so authentisch Gottes Entschiedenheit fiir die
Menschen aus der Herzmitte des gottlichen Lebens tibermittelt, wie nur Gott
selbst dies kann. Jesus ist nicht einfach die Botschaft von der Erlosung durch
gottliche Akzeptanz. Er ist selbst das freie Ereigniswerden der gottlichen accep-
tatio und offenbart so den Blick in das tripersonale Geheimnis der gottlichen
Liebe.

5. Die Zentralstellung des Gedankens der Freiheit als autonomer menschlicher
Selbstbestimmung, die zu bejahen der Kern der innergottlichen Liebe ist,
fihrt zu moraltheologischen, ekklesiologischen und kirchenpolitischen Wei-
tungen: Wie Menschen leben wollen, miissen sie selbst entscheiden. Die
Propper-Schule setzt hier auf das politisch erprobte Modell der Demokratie.

Freiheit und Erkenntnis

Fiir den Voluntaristen ist die freie Entscheidung des Menschen ein sich selbst
begriindender Vollzug. Der Intellektualist betrachtet diese Begriindung der Frei-
heit aus sich selbst mit Misstrauen: Ist das, was ich will, wirklich zu wollen das
Richtige? Der Voluntarist sagt: Wie sollte diese Frage anders entschieden werden
als durch Untersuchung der Motivation des Entscheidenden? Priife Dich, ob Du
aus Liebe handelst! So wie fiir Gott tiber alles entscheidend ist, dass du als Ereig-
nis echter in sich stehender Freiheit sein kannst, so soll die Freiheit der anderen
dir absolute Richtschnur deines Handelns sein!

11 T. Propper, Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg i. Br.
2001, 6-13.

285



Reflexion

Der Zweifel des Intellektualisten ist alltdglich bekannter als die Liebesentschie-
denheit des Voluntaristen: Was dient dem Anderen wirklich zum Guten? Auch
wenn ich seine Freiheit unbedingt respektiere, so bin ich doch gerade aus Liebe
zum Anderen besorgt und bekiimmert, ob seine konkreten Entscheidungen
wirklich gut sind. Das freie Entscheiden ist immer verwiesen auf das wissende
Erkennen und wird dadurch in seiner Autonomie nicht negiert, sondern gerade
eben erst moglich. Wer die konstitutive Abhdngigkeit der Freiheit von der Er-
kenntnis behauptet, muss dadurch mitnichten Autonomie negieren, indem er
etwa zwangsldufig unterstellt, dem freien Handeln sei ein gottliches Planen und
Wollen vorgegeben, das er zuvor erkennen miisse. Wer so denkt, ersetzt ja den
menschlichen Voluntarismus lediglich durch einen gottlichen. Statt Freiheit der
Selbstbestimmung wire dann in der Tat Unterwerfung unter den gottlichen
Willen die Bestimmung des solchermafien eben zum Gehorsam bestimmten
Subjekts.

Der klassische intellektualistische Gottesbegriff vermeidet solche voluntaris-
tischen Riickfille: Nicht, was Gott will, sondern, was er erkennt, gibt die Norm
menschlichen Erkennens und Handelns vor: Nicht der Wille, sondern das Sein
(esse) Gottes ist entscheidend. Das Sein aber ist als Schliisselbegriff der thomasi-
schen Philosophie durch den Neothomismus diskreditiert, weil Teile der Neu-
scholastik das Sein mit der empirischen Natur identifizierten. Das Sein aber ist,
wo mit ihm der Ursprung schlechthin benannt wird (ipsum esse absolutum), eben
nicht einfach das empirisch Seiende. Mit Sein meint Thomas von Aquin die ur-
spriingliche Selbstgegebenheit Gottes, die als solche verstehend und wissend bei
sich ist. Dieser gottliche Selbstbesitz ist Selbsterkenntnis und so auch Freiheit,
aber Freiheit, deren Subjekt sich kennt und weif}, und dessen Freiheit so eben
nicht als einfach setzend und entscheidend gedacht werden kann, sondern als
griindend in der inneren Ubereinstimmung zwischen dem eigenen Wissen und
Wollen in der Tiefe des eigenen Seins.

Der Begrift des Selbst bekommt in einer radikal voluntaristischen Freiheits-
theologie einen anderen Sinn: Wer ich selbst bin, entscheidet sich durch meine
Taten, durch die ich mich freisetze. Wie katastrophal dieses neuzeitliche Frei-
heitsprogramm endet, illustriert die Geschichte des 20. Jahrhunderts. Fiir die
solchermafien als Schuldgeschichte erkennbare Freiheitsgeschichte hat die Frei-
heitstheologie keine andere Antwort als die unbedingte Entschiedenheit Gottes
fiir den Menschen. Absolut zu recht und hellsichtig kritisiert Menke an dieser
Konzeption die theologische Entwichtigung des konkreten und politischen
Handelns in der Gegenwart.'? Das Leben zerféllt in zwei Bereiche: Die ewige
gottliche Gutheiflung des Menschen aus gottlicher Liebe auf der einen und die
freie Gestaltung des eigenen Lebens auf der anderen Seite. Beide Seiten beriih-

12 K.-H. Menke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr?, 118-146 [s. Anm. 6].

286



Freiheit

ren sich nur insofern, als der gldubige Mensch sich motiviert sieht, die gottliche
Bejahung jedes Menschen fiir sein eigenes Handeln anderen gegeniiber zur Norm
zu nehmen. Die radikale protestantische Trennung zwischen einem weltlichen
Diesseits und dem gottlichen Jenseits findet auf diese Weise eine katholische
Adaption.

Eine intellektualistische Freiheitstheologie dagegen reflektiert den Zusam-
menhang von Freiheit und Erkenntnis: Die Frage ,Was soll ich tun?” impliziert
ja die eigenartige Erfahrung einer gerade dem autonomen Menschen zugédngli-
chen inneren Spaltung. Der autonome Mensch kann nur unter dem Himmel
des absolut vergleichgiiltigenden gottlichen Generalpardons die eigene Freiheit
ausschlief’lich als souverdnes Sich-Setzen denken. Wo der autonome Mensch
Gott als Wahrheit, Giite, Schonheit denkt, da impliziert dieser Gedanke die
intellektuelle Herausforderung, in der eigenen Gegenwart die Entsprechung
dieser transzendentalen Eigenschaften Gottes aufzusuchen. Ein solches Denken
schaudert vor dem Gedanken der gottlichen Rechtfertigung durch Jesus Chris-
tus aufgrund des Glaubens alleine, weil es die bleibende, ja, gerade im Glauben
zu Bewusstsein kommende Differenz ahnt zwischen der gottlichen Schonheit,
Giite und Wahrheit und der Beschéddigtheit, Bosheit und Unwahrheit mensch-
lichen Entscheidens und Handelns. Insofern diese Differenz als eine das Sub-
jekt bestimmende wahrgenommen wird, erdffnet sich gerade im Glauben die
Wahrnehmung des Selbst nicht nur als gesellschaftlich-kontextuell einge-
schrankt. Vielmehr wird diese Einschrankung als wahre Schuld des Subjekts
selbst erkannt, wenn auch deshalb nicht schon gleich als Stinde im strengen
katholischen Sinn des Wortes. Die Schuld der Menschen, die ihre eigene Unzu-
langlichkeit im Modus der Verantwortlichkeit wahrnehmen, kommt zwar von
anderen her und ist insofern keine personliche Siinde. Sie qualifiziert einzelne
Menschen aber inder Konkretheit ihres Lebens, wo das Denken, Erkennen und
Entscheiden dieser Menschen hinter dem zurtickfallen lasst, was diesem Men-
schen durch das Sein Gottes zu erkennen, zu lieben und zu tun aufgegeben ist.

Mit der Streichung des Seinsbegriffes und der mit ihm verbundenen trans-
zendentalen Eigenschaften Gottes wird dem Gottesbegriff der metaphysische
Rang abgesprochen. Gott wird auf diese Weise zum vergroflerten (menschli-
chen) Subjekt, an dem vor allem interessant ist, dass es die/den Einzelne(n) in
seiner Freiheit bestdtigt. Damit aber entdramatisiert eine entsprechende Soterio-
logie das Erlosungsgeschehen, das nicht mehr gedacht wird als ein das Subjekt
forderndes und verdnderndes Handeln Gottes, sondern lediglich als gottliche
Gutheiflung.

Der klassisch-thomistische Intellektualismus sieht den erkennenden Men-
schen durch das Sein Gottes herausgefordert. In der Endlichkeit der Welt er-
kennt der/die Einzelne, indem er/sie in den Erscheinungen (phantasmata) nicht
nur den gleichgiiltigen Strom des Endlichen wahrnimmt, sondern Wahres er-

287



Reflexion

kennt, Gutes ausmacht und Schones benennt. So wird der Strom des Immer-
Gleichen unterbrochen. Die konkrete eigene Biographie bekommt durch die
Moglichkeit wahrer Erkenntnis des Guten und Schonen in den konkreten Ge-
stalten des Lebens Wiirde und Bedeutung. Zugleich ist und bleibt sie bedroht
von der schuldhaften Verfehlung der eigenen Bestimmung zur Erkenntnis des
mir in meiner Biographie zu erkennen Aufgegebenen, weil Begegnenden. Der
klassisch-thomistische Intellektualismus sieht die/den Einzelne(n) in einer Ver-
antwortung gegeniiber der Welt, die griindet in ihrer/seiner Fahigkeit, diese
Welt zu erkennen. Menschen erkennen Neues in und an der Welt, weil sie als
erkennende Wesen ausgerichtet sind auf die Wahrheit, die Gott selbst ist. Diese
gottliche Wahrheit 6ffnet Menschen fiir je grofiere Erkenntnis, woher sie auch
komme. So verstandene, intellektualistische Freiheit ist grof3ere Freiheit, weil
mit ihr die Befreiung des empirischen Subjekts aus der Enge seiner Vorurteile
und Beschrankungen zumindest denkbar wird als ein Geschehen, das sich zu-
erst im Denken und Verstehen ereignet und erst danach im Handeln.

Der Vorrang der Wahrheit im geistlichen Leben

Der klassische katholische und thomistische Vorrang der Wahrheit vor der Er-
kenntnis betrifft die praktische Anthropologie: Ich bin nicht einfach als frei
Entscheidender die letzte Instanz einer Selbstsetzung, die der erlésende Gott ak-
zeptiert. Wo die Freiheit so fundamental wichtig gemacht wird fiir das Verstand-
nis des Menschseins, féllt es schwer, tiberhaupt noch eine Erlésungssehnsucht
des Menschen zu denken. Erlosung erscheint vielmehr als Zugabe (superadditum)
zu einem in sich schon sinnvollen, wenn auch durch Schulderfahrungen bela-
steten Leben. Das fiihrt dazu, dass Theologie im Sinne eines jenseitigen Kon-
zeptes konstruiert wird. Das Verhiltnis gottlicher und menschlicher Freiheit
erscheint prinzipiell als ein Konkurrenzverhdltnis, das durch Gottes Liebe und
Erlosungswillen entscharft ist. Aber eine Erfiillung menschlicher Freiheit, die
darin besttinde, dass der Freie die Wahrheit verwirklicht, die ihm in seiner Aus-
richtung auf Gott zu Bewusstsein kommt, ist innerhalb der Freiheitstheologie
nicht mehr denkbar.

Wer dagegen die unerfiillte Sehnsucht nach Wahrheit, Giite und Schénheit
in das Zentrum der Anthropologie riickt, fiir den ist die Sehnsucht nach Gott
nicht Sehnsucht nach dem gutheiflenden Partner, sondern Sehnsucht danach,
dass Liige, Unwahrheit und Dummbheit in der Konkretheit meiner Existenz in
den konkreten gesellschaftlichen Kontexten erkannt und tiberwunden werden.
Diese Sehnsucht sensibilisiert fiir die Wahrnehmung des Falschen. Diese Sehn-
sucht muss, um nicht in die Verzweiflung zu fithren, sich eintiben in die escha-
tologische Hoffnung auf Gott. Diese Hoffnung aber steht in diesem Denken
nicht als beziehungsloses Jenseits neben und tiber dem menschlichen Ringen

288



Freiheit

um Gottes Wahrheit, Schonheit und Giite in unserer Welt, als ein Jenseits, mit
dem am Ende alle Probleme weggewischt wiirden. Diese Hoffnung beseelt viel-
mehr das innerweltliche Ringen um Gottes Schonheit, Wahrheit und Gtite. Es
ruft zur sehnsuchtsvollen Suche nach dem Wahren und Besseren auf und wird
so handlungsinspirierend.

Alles Handeln in diesem Horizont steht unter dem eschatologischen Vorbe-
halt, aber die Inhalte der Eschatologie bleiben nicht in der Erfahrungslosigkeit
eines Jenseits. Sie ragen hinein in eine Welt, in der Menschen sich von der Wahr-
heit Gottes zum Handeln an dieser Welt inspirieren lassen. Dieses von Gott in-
spirierte Handeln und Gestalten an der Welt ist die Erfahrungsgrundlage fiir
alles eschatologische Sprechen tber die gottliche Vollendung, das so eben nicht
beziehungsloses Jenseits bleibt.

289



