
1	 Ausgelöst wurde diese Konjunktur durch die Theologie von Thomas Pröpper, die vier Jahre vor 
seinem Tod (2015) in seinem Werk Theologische Anthropologie (Freiburg i. Br. 2011) ihre klassische 
Gestalt fand und die fortgesetzt wird unter anderen durch Michael Bongardt, Georg Essen, Michael 
Greiner und Magnus Striet.

Freiheit und Wahrheit im geistlichen Leben
Zur aktuellen Kontroverse über den Freiheitsbegriff

Der Freiheitsbegriff hat in der katholischen Theologie derzeit eine langanhalten­
de Konjunktur.1 Das ist begrüßenswert, weil der real existierende Katholizismus 
ein traditionell angespanntes Verhältnis zu dem gesellschaftlichen und anthro­
pologischen Freiheitsideal der Aufklärung hat. Die katholische Moraltheologie 
des 20. Jahrhunderts musste sich mühselig zu einer Wertschätzung des autono­
men ethischen Urteils freier Subjekte durchringen. Die Neuscholastik des 19. 
Jahrhunderts hatte ihren kausalmechanischen Schöpfungsgedanken so robust 
mit der Idee einer naturrechtlichen Schöpfungsordnung verknüpft, dass für eine 
Autonomie, die mehr wäre als die Entscheidungsfreiheit zwischen dem Bösen 
und dem durch die Schöpfungsordnung bekannten Guten, kein Raum blieb. Die 
natürliche Ordnung wies dem/der Einzelnen den Weg. Wo die Erkenntnis der 
natürlichen Ordnung dem/der Einzelnen schwerfällt, hilft das kirchliche Lehr­
amt, die wahre Ordnung der Natur zu erkennen. Natur, Schöpfung und Empirie 
wurden problemlos identifiziert.

Freiheitstheologie im Kontext der Gegenwart 

Die auf dieser Grundlage begründete Ethik stieß im 20. Jahrhundert mit den Le­
bensentwürfen der Zeitgenoss(inn)en hart zusammen: Das Verbot künstlicher 
Kontrazeption durch Papst Paul VI. wurde zur Bruchstelle des Volkskatholizis­
mus: Nur eine Minderheit der Katholik(inn)en in den Industriegesellschaften 

Reflexion

280

Ralf Miggelbrink | Essen

geb. 1959, Dr. theol., Professor für 
Systematische Theologie an der 
Universität Duisburg-Essen

ralf.miggelbrink@uni-due.de



2	 Johannes Duns Scotus, Ordinatio III, d. 32, q. unica, n. 6.
3	 G. L. Müller, Christologie – Die Lehre von Jesus Christus, in: W. Beinert (Hrsg.), Glaubenszugänge. Lehr­

buch der katholischen Dogmatik. 3 Bde. Paderborn 1995, Bd. 2, 3–301, hier: 268–270.

folgte der päpstlichen Lehre. Die daraus resultierende Autoritätskrise der Kirche 
wuchs sich zur Kirchenkrise aus. 

Ist alleine vor diesem Hintergrund ein geistlich-theologisches Plädoyer für die 
Autonomie des/der Einzelnen nicht mehr als geboten? Was meine persönliche 
Lebensgestaltung betrifft, darüber befinde ich alleine! Ich tue das im Kontext 
meines Wissens, meiner ethischen Überzeugungen und im Glauben an Gott. 
Gott begegnet mir dabei nicht als der ferne, durch die Natur zu mir sprechende 
Gesetzgeber, der mit dem Lauf der Gestirne auch den weiblichen Zyklus geord­
net hat und der mir mit dieser Ordnung schicksalhaft mein Empfangen und 
Gebären auferlegt, ebenso wie die Bewährung in allen Lebenssituationen. Nein, 
Gott begegnet mir in Jesus Christus als Gottes ewiges, liebendes Ja zu meinem 
endlichen und unvollkommenen Leben, an dem Gott nicht seine Rechtheit und 
Geordnetheit liebt, sondern an dem der Ewige liebt, dass es mein Leben ist, ein 
anderes Leben als das göttliche Leben selbst, ein Leben, das ich selbst gestalte 
und das so als frei gestaltetes und autonom gelebtes Leben von Gott liebend an­
genommen und bejaht wird. In Jesus Christus erlöst Gott die Menschen, indem 
er sie annimmt (acceptatio) als die wahrhaft anderen, die er als solche will. Die 
Menschen sollen nicht die unterworfenen, gehorsamspflichtigen Untertanen 
Gottes sein, sondern Gott will sie als freie Partner: Deus vult habere aliquos condi­
ligentes.2

In diesem Schlüsselvers des Johannes Duns Skotus finden die Freiheitstheo­
logen der Gegenwart die mittelalterliche Theologenautorität, die gegen den über 
die Jahrhunderte so viel einflussreicheren Thomas von Aquin ins Feld geführt 
werden kann. Ganz nebenbei öffnet sich eine wunderbar breite Gesprächsbrücke 
für die Aussöhnung mit dem Protestantismus. Gott ist Liebe, will Liebe, liebt je-
den Menschen in vergebender Nähe und bejaht in dieser Liebe dessen Gestal­
tungsfreiheit über sein eigenes Leben in der Endlichkeit seines geschöpflichen 
Daseins. Es geht nicht darum, dass der Mensch Gott ähnlich werde, dass gar eine 
deificatio stattfände, eine théosis oder theîosis, wie sie in der griechischen Tradi­
tion als Ziel des göttlichen Erlösungshandelns gilt.3 Gott will gerade den endli­
chen Menschen in seiner Natürlichkeit und seinem Anderssein gegenüber Gott. 

Freiheitstheologie und Missbrauchsskandal

Noch ein weiterer Kontext bringt die alte Kontroverse zwischen Skotisten und 
Thomisten in unseren Tagen erneut zum Glühen: Besteht nicht deutlich er­
kennbar ein innerer Zusammenhang zwischen kirchlichen Machtansprüchen 

281

Freiheit



4	 Die Begriffsunterscheidung wurde 1887 von dem Soziologen F. Tönnies eingeführt, der aus dem 
Geist der Jugendbewegung für den Wert der Gemeinschaft gegen bloße Gesellschaftlichkeit optierte 
(ders., Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie. Darmstadt 2010), wogegen 
bereits 1924 H. Plessner (ders., Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus. Frank­
furt a. M. 2002) den Verdacht des Illusorischen wandte.

5	 Die historische Illustration zu diesem Verdacht liefert: H. Wolf, Die Nonnen von Sant Ambrogio. Eine 
wahre Geschichte. München 2013.

und sexueller Nötigung, wie er in diesen Tagen als das verborgene skándalon des 
Katholizismus allenthalben offenbar wird? Ja, wenn die Kirche Gottes Vertreterin 
ist und Gott der wegweisende Gesetzgeber des/der Einzelnen, liegt es dann nicht 
nahe, dass Katholiken dazu neigen, insbesondere als Amtsträger übergriffige An­
sprüche gegen ihre Mitmenschen zu richten? Die bürgerliche Gesellschaft hat 
in den letzten 250 Jahren für den Umgang mit dem autonomen einzelnen Kul­
tur und Normen der Distanz entwickelt. Wenn der Eine zum Anderen Distanz 
hält, dann respektiert er, dass er kein Recht hat, sich in die Lebensplanung des 
Anderen, sein Empfinden und Entscheiden einzumischen. Im faktischen Katho­
lizismus, wie ihn viele Zeitgenoss(inn)en erlebt haben, sind diese Maximen der 
Autonomiewahrung unbekannt bis unverständlich: Hier geht es doch gerade oft 
darum, Kinder, Jugendliche, Laien in ihrem Empfinden, Urteilen und Handeln 
zu beeinflussen. Anders als das kultivierte protestantische Bürgertum hat der Ka­
tholizismus oft keinen prinzipiellen Respekt vor der individuellen Gestaltungs­
freiheit des/der Einzelnen entwickelt. Sozialethisch spiegelt sich diese Differenz 
der Konfessionen in der Verwendung der Begriffe „Gesellschaft“ und „Gemein­
schaft“.4 Der Protestantismus konzediert mit Begriff und Ideal der Gesellschaft 
die distanzierte Freiheit des/der Einzelnen. In katholischen Kreisen wird mit 
dem Begriff der Gemeinschaft allenthalben die Ein- und Unterordnung des/der 
Einzelnen in dem hierarchischen Gesamtzusammenhang eingefordert. Selbst in 
eindeutig gesellschaftlichen Kontexten rutschen Katholik(inn)en gewohnheits­
mäßig in gemeinschaftsmetaphorisches Denken und Sprechen. 

Ist es da nicht höchste Zeit, die metaphysischen Grundlagen zu überprüfen 
und nach Alternativen zu suchen? Ist nicht die innerkatholische Wende hin zur 
franziskanischen Theologie der Liebe und der Wertschätzung des Individuums 
die theologische Anschlussstelle für eine endliche Ankunft des Katholizismus 
in Aufklärung und Moderne? Ist angesichts der Missbrauchsgeschichte im 20. 
Jahrhundert, die im Kern wohl vorbereitet wurde durch die Überbeanspruchung 
kirchlicher Autorität5, die Wende weg von einer intellektualistischen Aufwertung 
der den Menschen bindenden Erkenntnis hin zu einer voluntaristischen Aufwer­
tung der von Gott gewollten Freiheit des/der Einzelnen ein absolutes Gebot der 
Stunde?

Die assoziative Bindung der Paare von Freiheit und Voluntarismus einerseits 
sowie Autoritarismus und Intellektualismus andererseits basiert jedoch wohl nur 
auf einer lange eingeübten katholischen Verwechselung: Nur weil für bestimmte 

Reflexion

282



6	 K.-H. Menke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr? Eine Streitschrift. Regensburg 2017.
7	 Ebd., 77–117.

Überzeugungen von kirchlichen Autoritäten zu Unrecht Wahrheit reklamiert 
wurde, ist das Konzept von Wahrheit deshalb nicht autoritär! Worüber denn 
könnte jeder vernünftige Mensch kraft seiner Vernunft mitsprechen, wenn 
nicht darüber, ob etwas vernünftigerweise für wahr zu gelten hat? Umgekehrt 
ist das voluntaristische Konzept von Freiheit nicht per se freiheitlich: Wo frei 
entschieden wird, was als richtig zu gelten hat, werden Menschen mit abwei­
chender Auffassung der Entscheidung unterworfen. Die Verwechslung von Vo­
luntarismus mit Freiheit und Demokratie bildet den Hintergrund der derzeit ge­
führten Debatten über das Verhältnis von Wahrheit und Freiheit, von Erkennen 
und Entscheiden. Sie werden beherrscht von dem Lager der Pröpper-Schüler ei-
nerseits, die selbstbewusst für eine Theologie der Freiheit eintreten. Zum Wort­
führer der Opposition gegen dieses Konzept hat sich jetzt Karl-Heinz Menke 
aufgeschwungen.6 Beide Seiten betonen die politische und kirchenpolitische 
Dimension ihrer jeweiligen Positionierung: Insbesondere M. Striet setzt seine 
Interpretation eines neu belebten skotistischen Voluntarismus als Rebellion ge­
gen überzogene Geltungsansprüche kirchlicher Autorität um. Anders als etwa 
Karl Rahner weist er deren Wahrheitsansprüche nicht argumentativ zurück, 
sondern betont deren dezisionistischen Charakter. Überwunden werden sie 
nur durch andere Entscheidungen, deren Herbeiführung fraglos eine Frage der 
Macht und nicht der Erkenntnis ist. Macht aber wird in Neuzeit und Moderne 
demokratisch legitimiert. So wird Striet zu einem Vorkämpfer innerkirchlicher 
Demokratie.

Hier setzt die Kritik von K.-H. Menke an. Menke zieht sich auf eine klassisch-
intellektualistische Position zurück. Pikanterweise interpretiert er diese dann 
als Begründung für die individuelle Unterwerfung unter lehramtliche Entschei­
dungen, so dass seine Darstellung des Intellektualismus Gefahr läuft, sich der 
Kritik seiner Gegner anzugleichen.7 Dem liegt jedoch ein Missverständnis zu­
grunde: Wer für die Wahrheit als Grund menschlichen Handelns Partei ergreift, 
plädiert ja gerade eben nicht für Autorität und Entscheidung, sondern für Er­
kenntnis, Forschung, Argument, Dialog und Debatte. Es ist ja gerade das funda­
mentale Missverständnis der Neuscholastik gewesen, zu denken, die Wahrheit 
ließe sich durch Autorität finden und dekretieren statt durch Anschauen, Den­
ken und Argumentieren. An dieser Stelle hat sich der thomistische Intellektua­
lismus des 19. Jahrhunderts unter der Hand in seinen ärgsten Gegner, den de­
zisionistischen Voluntarismus, verwandelt, wie das bei intimen Feinden nicht 
selten so geschieht. Dieses Missverständnis Menkes setzt sich bei Striet mit 
umgekehrten Vorzeichen fort: Wer sich gegen überzogene Geltungsansprüche 
katholischer Hierarchen mit dem Votum für Demokratie wehrt, bestätigt aber 

283

Freiheit



8	 T. Pröpper, Theologische Anthropologie, 500–512 [s. Anm. 1].
9	 Augustinus, Confessiones I, 1: „Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir.“
10	 T. Pröpper, Theologische Anthropologie, 488 [s. Anm. 1].

doch die Grundannahme, dass die Frage nach dem Guten und Richtigen durch 
Entscheidung beantwortet wird und so letztlich eine Frage der Macht wäre.

Freiheitstheologische Argumentation für die Autonomie des Einzelnen

Thomas Pröpper und nach ihm seine Schüler betonen, die Transzendentaltheo­
logie Karl Rahners erreiche nicht das neuzeitliche Freiheitsbewusstsein, welches 
Pröpper im Anschluss an Hermann Krings und im Rückgriff auf Johann Gott­
lieb Fichte (1762–1814) bestimmt als das menschliche Bewusstsein prinzipiell 
unbegrenzter und unbedingter Freiheit. Der Mensch verfügt nicht über ein Ver­
mögen (potentia) der Freiheit, das als Vermögen teleologisch immer von seinem 
ihm gemäßen Ziel (télos) her definiert wäre. Der Mensch ist selbst und verwirk­
licht sich selbst als das Ereignis der zum Bewusstsein ihrer selbst gelangenden 
Freiheit.8 Freiheit ist nicht für irgendetwas da. Sie ist der Inbegriff dessen, wo­
durch der einzelne Mensch vollkommen um seiner selbst willen da ist. Freiheit 
wird nicht durch etwas anderes wertvoll. Freiheit ist eo ipso der unbedingte Wert 
des Menschseins. Pröpper führt vor, wie eine wirklich anthropozentrische The­
ologie aussieht, für die der frei entscheidende und gestaltende Mensch die erste 
theologische Größe ist, die keiner ontologischen Steigerung bedarf, um vor Gott 
legitimiert zu werden. Um diesen resoluten theologisch-anthropologischen Zu­
griff durchführen zu können, müssen zentrale theologische Gehalte transfor­
miert oder gänzlich verabschiedet werden:
1. Die augustinische Erbsündenlehre diskreditiert das faktische Freiheitsbewusst­

sein der Menschen und ihr konkretes Entscheiden als unter einem Apriori 
von Irrtumsbehaftung, Schwäche und Inkonsequenz stehend. Sie ist konse­
quenterweise für die Freiheitstheologen nicht tragbar und wird zurückgewie­
sen. Zwar kann man von einer gewissen tragischen Eingebundenheit des/der 
Einzelnen in die Menschheitsgeschichte sprechen. Aber diese ist eben gerade 
nicht persönliche Schuld, sondern schicksalhafte Bedingung.

2. Die theozentrische Ausrichtung der Freiheitslehre auf Gott als Ursprung und 
Ziel menschlicher Existenz, wie sie in dem berühmten Vers aus den augusti­
nischen Bekenntnissen9 zum Ausdruck kommt, muss zurückgewiesen wer­
den: Was wäre das für ein Freiheitsbewußtsein, dessen Subjekt sich nur in 
der bergenden Hingabe an Gott erfüllt fände und dem folglich die Entschei­
dung gegen Gott die Verfehlung der eigenen Existenz wäre? An die Stelle des 
Begriffes von Gott als des Ursprungs und Ziels menschlicher Existenz tritt 
die zentrale Bedeutung der Metapher von Gott als dem „Partner“ des Men­
schen.10

Reflexion

284



11	 T. Pröpper, Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg i. Br. 
2001, 6–13. 

3. Sünde und Erlösung sind folglich so zu denken, dass durch sie die Selbstbe­
stimmung des Menschen nicht in Frage gestellt wird. Der autonome Mensch 
erfährt allerdings eine Grenze seines autonomen Entscheidens und Gestal­
tens, wo es auf das andere freie Subjekt trifft, das er als solches zu achten sich 
verpflichtet weiß. Als Mensch, der diese Achtung verweigert, erfährt er sich 
auch als erlösungsbedürftiger Schuldiger. Als solcher aber ist er weder in sei­
ner Erkenntnis noch in seiner Freiheit eingeschränkt. Erlösung muss unter 
diesen Bedingungen nicht als ontologisches Verwandlungsgeschehen gedeu­
tet werden. Sie kann dem im Prinzip durch die Sünde unveränderten Men­
schen von Gott zugesprochen werden. Das geschieht dadurch, dass Gott in 
Jesu Leben, Botschaft, Tod und Auferstehung das eine Geheimnis der inner­
göttlichen Liebe mitteilt: Gott ist unbedingt für jeden Menschen entschieden 
und will in dieser Entschiedenheit jeden Menschen in seiner freien Selbstbe­
stimmung, weil er selbst in sich interpersonale Liebe der Zustimmung zu frei­
en Anderen ist.11

4. Die innergöttliche Verankerung der Erlösungsbotschaft Jesu Christi denkt die 
Pröpper-Schule in Adaption der Trinitätstheologie Hans Urs von Balthasars: 
Jesus ist der Bote Gottes, der so authentisch Gottes Entschiedenheit für die 
Menschen aus der Herzmitte des göttlichen Lebens übermittelt, wie nur Gott 
selbst dies kann. Jesus ist nicht einfach die Botschaft von der Erlösung durch 
göttliche Akzeptanz. Er ist selbst das freie Ereigniswerden der göttlichen accep­
tatio und offenbart so den Blick in das tripersonale Geheimnis der göttlichen 
Liebe.

5. Die Zentralstellung des Gedankens der Freiheit als autonomer menschlicher 
Selbstbestimmung, die zu bejahen der Kern der innergöttlichen Liebe ist, 
führt zu moraltheologischen, ekklesiologischen und kirchenpolitischen Wei­
tungen: Wie Menschen leben wollen, müssen sie selbst entscheiden. Die 
Pröpper-Schule setzt hier auf das politisch erprobte Modell der Demokratie.

Freiheit und Erkenntnis

Für den Voluntaristen ist die freie Entscheidung des Menschen ein sich selbst 
begründender Vollzug. Der Intellektualist betrachtet diese Begründung der Frei­
heit aus sich selbst mit Misstrauen: Ist das, was ich will, wirklich zu wollen das 
Richtige? Der Voluntarist sagt: Wie sollte diese Frage anders entschieden werden 
als durch Untersuchung der Motivation des Entscheidenden? Prüfe Dich, ob Du 
aus Liebe handelst! So wie für Gott über alles entscheidend ist, dass du als Ereig­
nis echter in sich stehender Freiheit sein kannst, so soll die Freiheit der anderen 
dir absolute Richtschnur deines Handelns sein!

285

Freiheit



12	 K.-H. Menke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr?, 118–146 [s. Anm. 6].

Der Zweifel des Intellektualisten ist alltäglich bekannter als die Liebesentschie­
denheit des Voluntaristen: Was dient dem Anderen wirklich zum Guten? Auch 
wenn ich seine Freiheit unbedingt respektiere, so bin ich doch gerade aus Liebe 
zum Anderen besorgt und bekümmert, ob seine konkreten Entscheidungen 
wirklich gut sind. Das freie Entscheiden ist immer verwiesen auf das wissende 
Erkennen und wird dadurch in seiner Autonomie nicht negiert, sondern gerade 
eben erst möglich. Wer die konstitutive Abhängigkeit der Freiheit von der Er­
kenntnis behauptet, muss dadurch mitnichten Autonomie negieren, indem er 
etwa zwangsläufig unterstellt, dem freien Handeln sei ein göttliches Planen und 
Wollen vorgegeben, das er zuvor erkennen müsse. Wer so denkt, ersetzt ja den 
menschlichen Voluntarismus lediglich durch einen göttlichen. Statt Freiheit der 
Selbstbestimmung wäre dann in der Tat Unterwerfung unter den göttlichen 
Willen die Bestimmung des solchermaßen eben zum Gehorsam bestimmten 
Subjekts.

Der klassische intellektualistische Gottesbegriff vermeidet solche voluntaris­
tischen Rückfälle: Nicht, was Gott will, sondern, was er erkennt, gibt die Norm 
menschlichen Erkennens und Handelns vor: Nicht der Wille, sondern das Sein 
(esse) Gottes ist entscheidend. Das Sein aber ist als Schlüsselbegriff der thomasi­
schen Philosophie durch den Neothomismus diskreditiert, weil Teile der Neu­
scholastik das Sein mit der empirischen Natur identifizierten. Das Sein aber ist, 
wo mit ihm der Ursprung schlechthin benannt wird (ipsum esse absolutum), eben 
nicht einfach das empirisch Seiende. Mit Sein meint Thomas von Aquin die ur­
sprüngliche Selbstgegebenheit Gottes, die als solche verstehend und wissend bei 
sich ist. Dieser göttliche Selbstbesitz ist Selbsterkenntnis und so auch Freiheit, 
aber Freiheit, deren Subjekt sich kennt und weiß, und dessen Freiheit so eben 
nicht als einfach setzend und entscheidend gedacht werden kann, sondern als 
gründend in der inneren Übereinstimmung zwischen dem eigenen Wissen und 
Wollen in der Tiefe des eigenen Seins. 

Der Begriff des Selbst bekommt in einer radikal voluntaristischen Freiheits­
theologie einen anderen Sinn: Wer ich selbst bin, entscheidet sich durch meine 
Taten, durch die ich mich freisetze. Wie katastrophal dieses neuzeitliche Frei­
heitsprogramm endet, illustriert die Geschichte des 20. Jahrhunderts. Für die 
solchermaßen als Schuldgeschichte erkennbare Freiheitsgeschichte hat die Frei­
heitstheologie keine andere Antwort als die unbedingte Entschiedenheit Gottes 
für den Menschen. Absolut zu recht und hellsichtig kritisiert Menke an dieser 
Konzeption die theologische Entwichtigung des konkreten und politischen 
Handelns in der Gegenwart.12 Das Leben zerfällt in zwei Bereiche: Die ewige 
göttliche Gutheißung des Menschen aus göttlicher Liebe auf der einen und die 
freie Gestaltung des eigenen Lebens auf der anderen Seite. Beide Seiten berüh­

Reflexion

286



ren sich nur insofern, als der gläubige Mensch sich motiviert sieht, die göttliche 
Bejahung jedes Menschen für sein eigenes Handeln anderen gegenüber zur Norm 
zu nehmen. Die radikale protestantische Trennung zwischen einem weltlichen 
Diesseits und dem göttlichen Jenseits findet auf diese Weise eine katholische 
Adaption. 

Eine intellektualistische Freiheitstheologie dagegen reflektiert den Zusam­
menhang von Freiheit und Erkenntnis: Die Frage „Was soll ich tun?“ impliziert 
ja die eigenartige Erfahrung einer gerade dem autonomen Menschen zugängli­
chen inneren Spaltung. Der autonome Mensch kann nur unter dem Himmel 
des absolut vergleichgültigenden göttlichen Generalpardons die eigene Freiheit 
ausschließlich als souveränes Sich-Setzen denken. Wo der autonome Mensch 
Gott als Wahrheit, Güte, Schönheit denkt, da impliziert dieser Gedanke die 
intellektuelle Herausforderung, in der eigenen Gegenwart die Entsprechung 
dieser transzendentalen Eigenschaften Gottes aufzusuchen. Ein solches Denken 
schaudert vor dem Gedanken der göttlichen Rechtfertigung durch Jesus Chris­
tus aufgrund des Glaubens alleine, weil es die bleibende, ja, gerade im Glauben 
zu Bewusstsein kommende Differenz ahnt zwischen der göttlichen Schönheit, 
Güte und Wahrheit und der Beschädigtheit, Bosheit und Unwahrheit mensch­
lichen Entscheidens und Handelns. Insofern diese Differenz als eine das Sub­
jekt bestimmende wahrgenommen wird, eröffnet sich gerade im Glauben die 
Wahrnehmung des Selbst nicht nur als gesellschaftlich-kontextuell einge­
schränkt. Vielmehr wird diese Einschränkung als wahre Schuld des Subjekts 
selbst erkannt, wenn auch deshalb nicht schon gleich als Sünde im strengen 
katholischen Sinn des Wortes. Die Schuld der Menschen, die ihre eigene Unzu­
länglichkeit im Modus der Verantwortlichkeit wahrnehmen, kommt zwar von 
anderen her und ist insofern keine persönliche Sünde. Sie qualifiziert einzelne 
Menschen aber inder Konkretheit ihres Lebens, wo das Denken, Erkennen und 
Entscheiden dieser Menschen hinter dem zurückfallen lässt, was diesem Men­
schen durch das Sein Gottes zu erkennen, zu lieben und zu tun aufgegeben ist.

Mit der Streichung des Seinsbegriffes und der mit ihm verbundenen trans­
zendentalen Eigenschaften Gottes wird dem Gottesbegriff der metaphysische 
Rang abgesprochen. Gott wird auf diese Weise zum vergrößerten (menschli­
chen) Subjekt, an dem vor allem interessant ist, dass es die/den Einzelne(n) in 
seiner Freiheit bestätigt. Damit aber entdramatisiert eine entsprechende Soterio­
logie das Erlösungsgeschehen, das nicht mehr gedacht wird als ein das Subjekt 
forderndes und veränderndes Handeln Gottes, sondern lediglich als göttliche 
Gutheißung.

Der klassisch-thomistische Intellektualismus sieht den erkennenden Men­
schen durch das Sein Gottes herausgefordert. In der Endlichkeit der Welt er­
kennt der/die Einzelne, indem er/sie in den Erscheinungen (phantasmata) nicht 
nur den gleichgültigen Strom des Endlichen wahrnimmt, sondern Wahres er­

287

Freiheit



kennt, Gutes ausmacht und Schönes benennt. So wird der Strom des Immer-
Gleichen unterbrochen. Die konkrete eigene Biographie bekommt durch die 
Möglichkeit wahrer Erkenntnis des Guten und Schönen in den konkreten Ge­
stalten des Lebens Würde und Bedeutung. Zugleich ist und bleibt sie bedroht 
von der schuldhaften Verfehlung der eigenen Bestimmung zur Erkenntnis des 
mir in meiner Biographie zu erkennen Aufgegebenen, weil Begegnenden. Der 
klassisch-thomistische Intellektualismus sieht die/den Einzelne(n) in einer Ver­
antwortung gegenüber der Welt, die gründet in ihrer/seiner Fähigkeit, diese 
Welt zu erkennen. Menschen erkennen Neues in und an der Welt, weil sie als 
erkennende Wesen ausgerichtet sind auf die Wahrheit, die Gott selbst ist. Diese 
göttliche Wahrheit öffnet Menschen für je größere Erkenntnis, woher sie auch 
komme. So verstandene, intellektualistische Freiheit ist größere Freiheit, weil 
mit ihr die Befreiung des empirischen Subjekts aus der Enge seiner Vorurteile 
und Beschränkungen zumindest denkbar wird als ein Geschehen, das sich zu­
erst im Denken und Verstehen ereignet und erst danach im Handeln. 

Der Vorrang der Wahrheit im geistlichen Leben

Der klassische katholische und thomistische Vorrang der Wahrheit vor der Er­
kenntnis betrifft die praktische Anthropologie: Ich bin nicht einfach als frei 
Entscheidender die letzte Instanz einer Selbstsetzung, die der erlösende Gott ak­
zeptiert. Wo die Freiheit so fundamental wichtig gemacht wird für das Verständ­
nis des Menschseins, fällt es schwer, überhaupt noch eine Erlösungssehnsucht 
des Menschen zu denken. Erlösung erscheint vielmehr als Zugabe (superadditum) 
zu einem in sich schon sinnvollen, wenn auch durch Schulderfahrungen bela­
steten Leben. Das führt dazu, dass Theologie im Sinne eines jenseitigen Kon­
zeptes konstruiert wird. Das Verhältnis göttlicher und menschlicher Freiheit 
erscheint prinzipiell als ein Konkurrenzverhältnis, das durch Gottes Liebe und 
Erlösungswillen entschärft ist. Aber eine Erfüllung menschlicher Freiheit, die 
darin bestünde, dass der Freie die Wahrheit verwirklicht, die ihm in seiner Aus­
richtung auf Gott zu Bewusstsein kommt, ist innerhalb der Freiheitstheologie 
nicht mehr denkbar.

Wer dagegen die unerfüllte Sehnsucht nach Wahrheit, Güte und Schönheit 
in das Zentrum der Anthropologie rückt, für den ist die Sehnsucht nach Gott 
nicht Sehnsucht nach dem gutheißenden Partner, sondern Sehnsucht danach, 
dass Lüge, Unwahrheit und Dummheit in der Konkretheit meiner Existenz in 
den konkreten gesellschaftlichen Kontexten erkannt und überwunden werden. 
Diese Sehnsucht sensibilisiert für die Wahrnehmung des Falschen. Diese Sehn­
sucht muss, um nicht in die Verzweiflung zu führen, sich einüben in die escha­
tologische Hoffnung auf Gott. Diese Hoffnung aber steht in diesem Denken 
nicht als beziehungsloses Jenseits neben und über dem menschlichen Ringen 

Reflexion

288



um Gottes Wahrheit, Schönheit und Güte in unserer Welt, als ein Jenseits, mit 
dem am Ende alle Probleme weggewischt würden. Diese Hoffnung beseelt viel­
mehr das innerweltliche Ringen um Gottes Schönheit, Wahrheit und Güte. Es 
ruft zur sehnsuchtsvollen Suche nach dem Wahren und Besseren auf und wird 
so handlungsinspirierend.

Alles Handeln in diesem Horizont steht unter dem eschatologischen Vorbe­
halt, aber die Inhalte der Eschatologie bleiben nicht in der Erfahrungslosigkeit 
eines Jenseits. Sie ragen hinein in eine Welt, in der Menschen sich von der Wahr­
heit Gottes zum Handeln an dieser Welt inspirieren lassen. Dieses von Gott in­
spirierte Handeln und Gestalten an der Welt ist die Erfahrungsgrundlage für 
alles eschatologische Sprechen über die göttliche Vollendung, das so eben nicht 
beziehungsloses Jenseits bleibt.

289

Freiheit


