
1	 Vgl. E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls. Ignatius Loyola and Islam, in: R. A. Maryks 
(Hrsg.), A Companion to Ignatius of Loyola (Brill’s Companions to the Christian Tradition, Bd. 52). 
Leiden 2014, 179–197.

2	 So entwickelt in Teil I: GuL 92 (2019), 184–189.

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)
Ignatianische Kriterien für den Islam-Dialog

Kann Ignatius von Loyola bei der heutigen christlich–islamischen Begegnungs­
arbeit helfen? In der Frühgeschichte der Gesellschaft Jesu lagen Islam – „die Tür­
ken“ – und Dialog – das Abenteuer der konstruktiven Begegnung – zwar am Ho­
rizont. Als Gründungsursachen der Jesuiten allerdings können sie nicht gelten.1 
Auch einzelne Stellungnahmen des Ignatius sind für unsere Frage weniger ergie­
big als das ignatianische Herzstück. Daher ist zuerst zu fragen: Was ist das Herz­
stück des Ignatius? Es ist die Trosterfahrung.2 Daraus lassen sich für die christ­
lich–islamische Begegnung zwanglos fünf Einstellungen entwickeln.

Theologie der Sendung: servir

In Zeiten des Mitlieben-Könnens mit Gott nimmt man die Wirklichkeit richtig 
wahr. Dazu gehört auch, dass sich der Mensch dann selbst klar sehen kann: seine 
Rolle in dieser Welt. So ist sein Leben auf ein Ziel ausgerichtet. Dieses Kennenler-
nen eines Zieles und daher eines Sinngefühls durchzieht die Exerzitien von An-
fang an. Schon das „Prinzip und Fundament“ führt der betrachtenden Person 
die Ausrichtung ihres Geschaffenseins (criado para, GÜ 23) vor Augen, und das 
im Zusammenhang mit allem anderen und mit unserem gemeinsamen Ziel: Die 
Schöpfung wird sichtbar in ihrer gemeinsamen Ausrichtung auf Gottes-Lob, Ehr-
furcht und Dienst. Aus dem erkennenden Trost entsteht so die Klarheit in der 
„Wahl“. In den Exerzitien geschieht bezüglich der Lebenswahl allerdings ein ent­

Felix Körner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor für 
Dogmatik und Theologie der Religionen an 
der Päpstlichen Universität Gregoriana

koerner@unigre.it

Reflexion

290



3	 B. Hallensleben, Theologie der Sendung (Frankfurter Theologische Studien, Bd. 46). Frankfurt/M. 
1994.

scheidender Umschlag. Am Ende ist es nicht mehr die betrachtende Person, die 
die Entscheidung trifft, sondern sie erkennt, dass es der Herr ist, der sie erwählt 
(GÜ 98, 146, 147, 168). Sie stimmt nur ein. Ihr Leben wird zur Sendung.3 Sen­
dung ist etwas ganz Persönliches. Die jeweilige Person selbst begegnet Christus 
und ist von ihm angesprochen. Er will sie. Ihre Begabungen sollen eingesetzt 
werden. Jedoch bleibt diese Individualität kein Privatissimum mit Jesus, erst 
recht kein Kreisen um sich. Denn sie ist jetzt Gesandte; und gesandt ist sie zum 
„Dienst“. Dienst bedeutet nicht Klein- oder Unwichtig-Sein. Dienst bedeutet, 
dass sie Teil einer Wirkungsgemeinschaft wird, in der es nicht nur auf ihr Privat­
interesse ankommt, nicht darauf, dass sie selbst groß herauskommt.

Im Sendungsgedanken, wie er aus dem Trost kommt, lassen sich folglich drei 
Dimensionen beschreiben: Personalität, Kommunität; aber damit auch Alteri­
tät. Bei der Suche nach ignatianischen Kriterien für das Zusammenwirken mit 
Muslimen hat der Dienstgedanke somit drei Folgen:
a. 	Personalität. Ein Mensch, der wahrhaft im Trost ist, erkennt die Wirklichkeit 

der Welt und seiner selbst immer wahrhafter. Er erkennt dies aber selbst in ei­
ner Weise, die ihm andere nicht abnehmen können. Die Betrachtungen sind 
keine angeleitete Phantasiereise, sondern man muss selbst entdecken, wie 
sich einem die Dinge darstellen. Selbst herauszufinden, ob beispielsweise der 
Weg von Bethanien nach Jerusalem sich diesmal „breit oder schmal, eben 
usw.“ zeigt, nimmt einem Ignatius nicht ab (GÜ 192). Die ignatianischen 
Übungen verlangen daher eine bemerkenswerte innere Disziplin. Wenn man 
Psalmen betet, bestimmt der Text Ablauf, Zeitdauer, Gedankengang und holt 
einen immer wieder zurück; wenn man eine Gewissenserforschung von ei­
ner Viertelstunde oder gar eine Meditation von einer ganzen Stunde macht, 
kann man weit abgelenkt werden. Diese Disziplin mutet Ignatius denen zu, 
die die Exerzitien machen; und diese Selbständigkeit und Ehrlichkeit traut er 
ihnen zu.

	 Das Exerzitienbuch macht denn auch eine gewagte und ausdrückliche Grund­
voraussetzung: Es sagt dem/der Begleiter(in): Du musst der übenden Person 
trauen. Nur im Wohlwollen (GÜ 22) kannst du sie verstehen. Diese Herme­
neutik des Wohlwollens hat keineswegs nur einen praktischen Zweck. Sie hat 
einen theologischen Grund. Hinter dem Vertrauen auf die Gutwilligkeit des 
Gegenübers steht ein anderes Vertrauen: dass der Schöpfer selbst in seinem 
Geschöpf wirken will (GÜ 15), nicht nur in mir, auch im andern. Daraus fol­
gen drei ignatianische Kriterien für die Arbeit mit Muslimen: Zu einer vom 
Geist der Exerzitien geprägten Arbeit gehört

–	 dass wir uns mit unseren Mitarbeiter(inne)n, Mitschwestern und Mitbrüdern 

291

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)



4	 Y. Congar, Pour une Eglise servante et pauvre. Paris 1963.

in vielem uneinig sind, dass wir Unterschiedliches tun, es mit unterschiedli-
chen Ansätzen tun und uns oft nicht einmal auf das eine Ziel all unserer Tä-
tigkeiten einigen können – und dennoch imstande sind, miteinander im Ge­
spräch zu bleiben;

–	 das Wohlwollen, ohne welches Verstehen nicht möglich ist; 
–	 die Bereitschaft, persönliche geistliche Gespräche zu führen, um anderen bei 

der Entdeckung zu helfen, wie Gott in ihrem Leben wirkt – etwa mit der Fra­
ge: „Where was God?“ Nicht, als wäre Gott nicht überall, sondern: „where 
was God calling you?“ An welcher Stelle hast du einen Ruf gespürt; und wozu 
schien er dich einzuladen?

b. Kommunität. Es wäre jedoch nicht ignatianisch, vor lauter Persönlichkeit der 
Interaktion nun nur noch eine Mystik des „im Grunde meinen wir alle das­
selbe“ zu betreiben. Viele Gesprächspartner(innen) im Interreligiösen wollen 
die christliche Seite geradezu als Vertreter der Kirche wahrnehmen. Man muss 
nicht mit allem übereinstimmen, was aus Rom kommt: Man kann Muslimen 
auch zeigen, wie kritische Loyalität wahrhaft katholisch gelebt wird. Jedoch 
die Kirche, ihre Sprache, Tradition und Liturgie Muslimen – nicht stolz, aber: 
gern – als etwas Schönes und Erschließbares darzustellen sollte uns ignatia­
nischer Weise auch gelingen. 

c. 	Alterität. Um die ignatianische Alterität zu verstehen, ist an den eindrucksvol­
len Abschluss des Abschnitts über Lebenserneuerung, über persönliche „Re­
form“ im Exerzitienbuch zu erinnern: „Jeder soll bedenken, dass man im Geist­
lichen umso mehr vorankommt, je mehr man aufbricht (salir) aus Eigenliebe, 
Eigenwillen, Eigennutz“ (GÜ 189). Dieses „Bedenken“ ist selbstverständlich 
ein Ruf aus dem Individuellen und eine Begründung für die Kirchlichkeit des 
Dienstes, der aus der Trosterfahrung kommt. Jedoch steckt darin gleicherma­
ßen die Dynamik der Öffnung über die Grenzen der institutionellen Kirche 
hinaus. Ja, noch mehr: Auch die Kirche selbst muss über ihre Grenzen hinaus­
schauen, hinauslieben und hinausgehen. Sie hat ihre Exerzitien gut gemacht 
und ihr Reform-Ziel erkannt, wenn sie „dienend und arm“ werden will, wie es 
Yves Congar gesehen hat.4

Das ignatianische Kriterium jeder christlich–islamischen Zusammenarbeit ist dann: 
Nicht ich selbst muss – und nicht wir selbst müssen gut wegkommen, groß he­
rauskommen. Die Grundausrichtung von allem soll „Evangelisierung“ sein. Dies 
jedoch nicht im proselytenmacherischen Sinne, als käme alles darauf an, neue 
Mitglieder anzuwerben. Das Ziel ist vielmehr Evangelisierung im Sinne von Evan­
gelii Gaudium: „Evangelisieren bedeutet, das Reich Gottes in der Welt gegenwär­
tig machen“ (EG 176). Dazu gehört zuerst einmal, bessere Lebensbedingungen 

Reflexion

292



5	 Vgl. F. Körner, Verständigung über Glaubensinhalte? Zur theologischen Praxis muslimisch–christlicher Be­
gegnungen, in: G. Augustin u.a. (Hrsg.), Der dreifaltige Gott. Für Gerhard Ludwig Müller. Freiburg i. Br. 
2017, 602–612.

zu schaffen, die „zeitliche Ordnung“ im Sinne des Evangeliums umzugestalten 
(Apostolicam Actuositatem 2). Unsere Arbeit muss Dienst sein. Ein ignatianisches 
Kriterium ist daher, einfach gesagt: Geht es Menschen durch unsere Arbeit wirk­
lich besser? Die ignatianische Alterität hat jedoch noch eine schärfer religions­
theologische Auswirkung.

Theologie der Geschichte: en todo

Die getröstete Wirklichkeitswahrnehmung sieht Gott überall am Werk, auch in 
allen Religionen. Das klingt möglicherweise nach „ist ganz egal, was man tut“, 
nach Pantheismus oder zumindest radikal-pluralistischer Religionstheologie; da­
mit wäre Ignatius allerdings grundsätzlich missverstanden. Denn im salir der 
Exerzitien – dem Ausziehen aus dem Eigenwillen – steckt auch die Herausforde­
rung: Sein Heil trägt der Mensch nicht so angeboren-natürlich in sich, als müsste 
er sich nur darauf besinnen. Erst wer sich „aufmacht“, also sich öffnet und auf-  
bricht, wer anerkennt, dass ihr/ihm ohne Christus das Entscheidende fehlt, wer 
die eigene Bedürftigkeit anerkennt und sich beschenken lässt, kommt ins Offe­
ne, in die Freiheit, ins Heil (vgl. Lk 12,8). 

Ignatius ist christozentrisch. Ignatianisch geprägte Arbeit muss es ebenfalls 
sein. Denn erst in der Auferstehung Jesu liegt jener befreiende Freudengrund, der 
nachvollziehbar begründet, warum die Trosterfahrung mehr ist als eine schöne 
Illusion und warum schenkende Liebe keine heroische Selbstaufgabe ist, sondern 
in der Vorfreude geschieht: im Osterblick. Daraus folgen zwei ignatianische Kri­
terien, die sich ignatianisch vorgehen Wollende als Wir-Fragen stellen können 
und die aus der einen Frage hervorgehen: Kommt Christus in unserem islamisch 
–christlichen Wirken vor?
a. 	Christus im Tun. Lernen wir selbst und die, denen wir begegnen, in unserer 

Arbeit Christus besser kennen? Das geschieht durch die Fragen und Beobach­
tungen von muslimischer Seite. Auch wo man sich nichts schenkt, in theolo­
gischen Debatten, wartet oft Christuserkenntnis für uns selbst. Und: Ich habe 
auch muslimische Freunde, die so entwaffnend demütig sind, dass ich in ihrer 
Gegenwart an Jesus denken muss.

b. Christus in der Theologie. Formulieren wir in unseren theologischen Begegnun­
gen nur eine rationale Theologie, einen Theismus, oder zeigen wir auch, dass 
selbst der historische Jesus mit dem Anspruch auftrat, nicht nur ein weiterer 
Prophet zu sein, sondern Anbruch des Gottesreiches?5

293

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)



6	 Johannes Paul II. sagt in Redemptoris Missio Nr. 56, die anderen Religionen sind für uns eine „posi­
tive Herausforderung“.

7	 Päpstliches Sekretariat für Nichtchristen, Dialog und Mission, in: AAS 76 (1984), 816–828, hier: § 21.
8	 W. Pannenberg, Die Bestimmung des Menschen. Göttingen (1978) ³2016, 109.
9	 F. Körner, Muslime bekehren? Eine zeugnisstarke Kirche baut keinen Erwartungsdruck auf, in: Herder Kor­

respondenz Spezial 2/2018, 58.

Im salir, im Aufbruch, ist allerdings noch eine zweite Seite verborgen. Sie findet 
sich bereits bei Jesus selbst. Jesus sieht in wohltuender Deutlichkeit die Gefahr 
selbstbezüglich-selbstgefälliger Frömmigkeit (Mt 23). Wer sich aufgemacht hat 
und in die Lebensgemeinschaft Christi eingetreten ist, muss sich davor hüten, 
die Anderen herabzusetzen. Jetzt ist ein erneuter Aufbruch verlangt. Wenn Gott 
in allem zu lieben ist, wenn Gott in allem wirkt, dann auch in den Nichtchristen. 
Sie sind für die Kirche eine notwendige Herausforderung.6 Auch das, was unse-
ren Vorstellungen von Gottes Wille und unseren Erwartungen an das Wachstum 
des Gottesreiches zuwiderläuft, ist Teil der Gottesgeschichte: als Bereicherung 
oder Reinigung7, als Berufung oder aber als Gericht8, vorweggenommen in der 
Geschichte.

Daraus folgt ein ignatianisches Kriterium: den Islam als Teil der Heilsgeschich­
te sehen. Die „Kirche im Aufbruch“, von der Papst Franziskus spricht, heißt in 
dessen Muttersprache vielleicht nicht zufällig Iglesia en salida (Evangelii Gaudi­
um 20): der „Aufbruch“ ist das salir des Ignatius aus dem Eigenwillen. Dies hat 
zwei Seiten:
c. 	Evangelii Gaudium. Islamdialog wird von nicht wenigen Christ(inn)en, auch 

von Katholik(inn)en, angeprangert als naiv, Zeitverschwendung und gefährli-
che Annäherung. Natürlich darf man nicht naiv sein; aber solche Warnungen 
entstehen mitunter aus Panik. Angst ist ein schlechter Ratgeber. Der Rat des 
Ignatius würde dagegen lauten: Erst urteilen, wenn die Angst wieder verflogen 
ist und der Trost wieder deinen Blick öffnet. Eine Kirche im Aufbruch blickt 
anders auf die Welt, mit der „Freude des Evangeliums“ (EG 84). Ein ignatia­
nisches Kriterium für die christlich–islamische Zusammenarbeit ist, dass wir 
uns weder von fremden, noch von eigenen Ängsten bestimmen lassen. Der 
getröstete Blick sieht, dass Gott überall im Weltgeschehen tätig ist: nicht im­
mer angenehm für uns, aber immer als himmlischer Vater.

d. Was jetzt möglich ist. Gerade der feurig begeisterte Apostel ist in Gefahr, belei-
digt auf die Muslime zu schauen: Sie sind ein Zeichen unserer Schwäche! Wir 
haben es nicht geschafft, sie zu missionieren9; zumindest noch nicht! Im Trost 
aber, im Alles-in-Gott-Lieben, eröffnet sich der heilsgeschichtliche Blick auf 
die Welt. In der Heilsgeschichte haben die Muslime ihren Platz. Die Frage lau­
tet dann nicht mehr, wer hat gesündigt (Joh 9,2)? Haben sie sich verschlos­
sen, oder waren wir zu wenig überzeugend? Nein, die Frage lautet vielmehr, 
wie an dieser Weltlage, in der wir nun neu Muslimen begegnen, „die Werke 
Gottes offenbar werden“ können (9,3); und: „wir müssen die Werke dessen 

Reflexion

294



10	 F. Körner, Kirche im Angesicht des Islam. Theologie des interreligiösen Zeugnisses. Stuttgart 2008.
11	 Vgl. den neuen (und im Lande einzigen) Studiengang an der Ateneo de Davao University, Minda­

nao, Philippinen.

vollbringen, der (uns) gesandt hat, solange es Tag ist“ (9,4). Ignatianisch auf 
den Islam schauen heißt: nicht beleidigt zurückschauen, sondern diesen Au­
genblick als Einladung annehmen.

e. 	Das Untheologische. Ignatianisch geprägte Menschen sind tätig in der „coram-
Theologie“10 und in der kooperativen Theologie, also in der lernenden Aus­
einandersetzung oder in der Bearbeitung gemeinsamer Probleme. Wenn wir 
jedoch von der akademischen Zusammenarbeit reden, dürfen wir nicht nur 
auf die Theologie schauen. Ignatianisch geprägte Menschen bilden Muslime 
auch in Raumfahrttechnik aus, um ein Beispiel zu nennen.11 Ist das ein an­
titheologisches Kompromisslertum? Nein; vielmehr können sich solche Bil­
dungsanstrengungen auf die Trosterfahrung berufen. Sie erkennt, dass Gott 
auch in den Menschen wohnt, dando entender (GÜ 235): Gott kann als der 
erkannt werden, der jederlei Einsicht verleiht. Wer anderen dazu verhilft, ist 
Mitarbeiter Gottes.
	

Die Frage, ob Dialog und Zusammenarbeit mit Muslimen naiv ist, die Frage nach 
der idealen Gelegenheit, und die Frage, wer gesündigt hat, spielen in der ignati­
anischen Trost-Erfahrung jedoch noch eine andere Rolle.

Theologie der Sünde: magis

Der Trost ermöglicht einen realistischen Blick auf alles – auch darauf, dass ich 
Fehler mache, dass ich ein Sünder bin; und ich rechne damit, dass die anderen 
vielleicht auch nicht viel besser sind. Getröstet auf die Welt schauen heißt näm­
lich nicht, alles rosig sehen. Angesichts der im Trost erfahrenen Liebe wird mir 
vielmehr klar, dass unser Leben bisher noch nicht voll und ganz Liebe ist. Das 
hat drei Folgen: 
a. 	Enttäuschungsresistenz. Wer damit rechnet, dass niemand vollkommen ist, hat 

auch keine überzogenen Erwartungen und fällt nicht in das Loch der Enttäu-
schung, wenn seine Hoffnungsträger sich doch auch nur als Menschen erwei­
sen. Um die Erbsünde zu wissen ist keine augustinische Düsternis, sondern 
ein befreiender Realismus. Er bewahrt vor Heroisierungen. Ich sehe mich 
dann nicht mehr selbst als die Allzweckwaffe, den Unersetzlichen, den Welt-
retter. Und ich erwarte auch nicht von meinen Gesprächspartner(inne)n, 
Mitarbeiter(inne)n und Päpsten, dass sie Wunder wirken. Ignatianisch ist die 
Leichtigkeit, zu wissen, dass man als Mensch mit Menschen zusammenarbei­
tet, nicht als Heiliger mit Heiligen.

b. 	Kultur der Auswertung. Zum geistlichen Leben gehören fast überall Gewissens­

295

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)



12	 A. Spadaro, Intervista a Papa Francesco, in: La Civiltà Cattolica 164 (2013), 449–477, hier: 477. 

erforschungen. Das spezifisch Ignatianische daran ist, dass jeder Rückblick 
positiv, mit der dankbaren Erinnerung an empfangene Wohltaten beginnt.12 
Denn dadurch bereitet man sich für die Erfahrung des Trostes, sieht Gott, die 
Welt und sich selbst nicht verkrampft und verkrümmt, sondern freudig; und 
kommt von alleine in die Dynamik der Liebe, mit der man in Zukunft mehr 
lieben und dienen kann. Ignatianisch ist die Korrekturbereitschaft. Die Freun-
de im Herrn zeichnen sich nicht dadurch aus, dass sie automatisch freundlich 
sind. Das Kritische muss offen benannt werden. Es ist klerikalistischer Hoch­
mut, wenn man sich nur gegenseitig loben kann. Das Bisherige war keine Kata­
strophe; aber man kann Christus noch mehr lieben, ihm noch radikaler nach­
folgen (GÜ 104).

c. 	Problemanalyse. Die Bereitschaft, auch das Dunkle klaren Blicks anzusehen, führt 
allerdings noch weiter. Es genügt ja nicht, zu sagen, ‚die Menschen sind halt 
Sünder‘. Ignatianisch ist eine Auswertung nicht schon, wenn sie einfach be­
wertet, wenn man Noten verteilt von „sehr gut“ bis „ungenügend“. Ignatia­
nisch ist es, zu erkunden, woher die Probleme kommen; und dies natürlich 
nicht aus Neugier, sondern im Blick auf das magis, auf ein wahrhafteres Lieben. 
	

Die ignatianische Tradition der genauen Auswertung hat jedoch noch eine ande­
re Seite.

Metakommunikation: circunstancias 

Die Trostlehre des Ignatius betreibt eine Zeitenwahrnehmung und damit eine 
Metawahrnehmung, so hatten wir beobachtet (s. Teil I, 186). In allen ignatiani­
schen Anweisungen fällt ein wacher Sinn für die Umstände auf: „je nach dem, 
was zu Umständen der jeweiligen Personen, Orte und Zeiten passt“ lautet die 
umsichtige Kontextualisierung der Arbeiten schon in der Formula Instituti von 
1540 (GÜ 6). Auch daraus sind drei ignatianische Kriterien zu beziehen: 
a. Chronologie. Manches braucht viel Zeit, für manches ist derzeit möglicherweise 

nicht die richtige Zeit, und für anderes ist jetzt der kairos. Ignatianisch ist es 
daher, einen geduldigen Zugang zu dem zu haben, was realistisch möglich ist 
– aber bisweilen muss der Zugang dann doch blitzartig sein. Der Sinn für das 
jetzt Geforderte kann auch eine Klarheit im Gewissen mit sich bringen, die 
sich gegen die Trends stellt, die sogar zum Konflikt mit Vorgesetzten führen 
kann. Hier ist bescheiden hinzuhören; aber gelegentlich wird es dazu führen, 
dass man das Unbeliebte tut, gegen den Trend; man wird sich die Finger 
schmutzig machen. Wer im Islamdialog arbeitet, kann damit das Vertrauen 
von vielen guten Katholik(inn)en verlieren.

Reflexion

296



13	 URL: https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/may/documents/papa-frances-
co_20140526_terra-santa-gran-mufti-jerusalem.html (Stand: 26.04.2019).

b. Soziologie. Es ist nicht verwunderlich, dass sich Menschen, die durch die Exer­
zitien geprägt sind, für die gesellschaftlichen Bedingungen interessieren. Das 
Heil der Seele geschieht in einem bestimmten Zusammenhang. Der Blick des 
Trostes erkennt auch den Zusammenhang. Die Aufmerksamkeit auf Trost 
und Trostlosigkeit ist selbst ein Blick auf den Zusammenhang. Sind ignatiani­
sche Kriterien für die Islambegegnung zu benennen, so ist auch zu sagen: Es 
genügt nicht, geradezu scholastisch zu analysieren, was nun genau der Wahr­
heits- und Unwahrheitsgehalt der Glaubensaussage von muslimischen Ge­
sprächspartnern ist; es muss immer auch im Blick sein, aus welchen soziopo­
litischen Bedingungen heraus sie sprechen, warum sie so sprechen, was an 
Leiderfahrungen mitschwingt. Papst Franziskus erinnerte 2014 in Jerusalem 
an ein Grundprinzip des Interkulturellen und Interreligiösen: „Lernen wir, 
das Leid des anderen zu verstehen.“13

c. 	Psychologie. Wenn die Trostlehre aber eine Metawahrnehmung ist und der/
die Exerzitienbegleiter(in) davon auch sprechen soll (GÜ 6), dann folgt da­
raus ein weiteres ignatianisches Kriterium für die Arbeit mit Muslimen: Wir 
müssen die zwischen uns liegenden Quellen der Schwierigkeiten und Miss­
verständnisse ansprechen, müssen lernen, über unsere Kommunikation zu 
kommunizieren. Dialog dient dazu, Dialog allererst zu ermöglichen.

Ignatius für Muslime?

Die liebende Person teilt mit, was sie hat, weil sie ergriffen ist von der anerken­
nenden Dankbarkeit für all das, was ihr geschenkt ist. Liebe empfangen, aner­
kennen und weiterschenken – das scheint eine einzige Bewegung zu sein (cogno­
scimiento – reconosciendo, GÜ 233). Ignatianisch geprägte Menschen sind ge- 
wöhnlich glücklich darüber, Ignatius – seine Vorgehensweise – kennengelernt 
zu haben; er ist für sie ein großes Geschenk. In der Begegnung mit Muslimen 
folgt daraus geradezu von allein der Wunsch, „Ignatius“ auch ihnen weiterzu­
schenken. Als Letztes ist daher die Frage zu beantworten, was Ignatius für Mus­
lime bedeuten kann, genauerhin: Wie können wir ihnen Elemente der ignatia­
nischen Spiritualität anbieten?
a. Trost als Wachstum von rahma? Ich habe Muslimen gelegentlich eine angepas­

ste geistliche Unterscheidung vorgelegt. Die Wahrnehmung von Trost und 
Misstrost ist ja auch nach eigener Erfahrung hilfreich. Sie kann bestimmt 
auch Muslimen helfen. Nur beschreibt Ignatius den Trost im Exerzitienbuch 
eben ausdrücklich christlich. Ich schlug meinen Gesprächspartner(inne)n da­
her eine andere Beschreibung vor: Eine muslimische Person kann erkennen, 
dass sie ihm Trost ist, wenn sie spürt, dass die rahma, die Barmherzigkeit Got­

297

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)



14	 F. Körner, „Theologie der Barmherzigkeit. Ein christlich–islamisches Gespräch“, in: G. Augustin (Hrsg.), 
Barmherzigkeit leben. Freiburg i. Br. 2016, 251–261.

tes, in ihrem Herzen wächst. Denn der Koran kann sowohl sagen, dass Gott 
rahma hat (6:54), als auch, dass Menschen sie haben sollen (17:24; 48:29).14 
So können auch Muslime den Trost als Kennzeichen derjenigen Zeiten neh­
men, in denen ihr Blick auf die Wirklichkeit unverstellt ist, so dass sie, was 
sie dann wahrnehmen, als Grundlage für eine gute Entscheidung nehmen 
können. – Meine Gesprächspartner(innen) schienen damit tatsächlich viel 
anfangen zu können. Der Zusammenhang war besonders günstig, weil sie an 
einer Jesuitenuniversität studieren oder lehren und daher ohnehin oft das 
ignatianische Vokabular hören, es aber bisher nicht auf ihre Weise nachvoll­
ziehen konnten.

b. Koran betrachten? Ich kenne einen Jesuiten in Südasien, dem sich Muslime zur 
geistlichen Begleitung anvertrauen. Er hat inzwischen zwei von ihnen vorge­
schlagen, einzelne Koransuren im Stile einer ignatianischen Meditation be­
trachten. Vor allem lässt er sie mit der Fātiha (Sure 1) üben. Er schilderte mir, 
dass er dabei guten Fortschritt in der geistlichen Tiefe sehe. Hier könnte man 
als Kriterium für einen guten Fortschritt ebenfalls das Wachstum von rahma 
anlegen.

c. Muhammad-Geschichten statt Christus-Mysterien? Ich kenne eine katholische 
Ordensschwester, die Muslimen in Exerzitien statt der Geheimnisse des Le­
bens Jesu, wie sie Ignatius vorlegt, Szenen aus dem Leben Muhammads zur 
Betrachtung gibt. Man muss die Schwester selbst und ihre Erfahrungen ge­
nauer anhören. Für die weiteren Überlegungen aber wären folgende beiden 
Bedenken anzumelden:

	 Die Betrachtungen des Jesuslebens dienen dazu, Jesus immer besser kennen­
zulernen (GÜ 104). Daher will man keinen Teil seines Lebens auslassen; gera­
de in seinen dunkelsten Augenblicken will man bei ihm, dem Freund, blei­
ben, in der dritten Woche. Nun enthält das Muhammadleben aber Szenen, 
die man wohl nicht betrachten lassen will, wenn man nicht per Exerzitien 
zur Militanz anstiften will. Man denke etwa an den Tag, an dem Muhammad 
alle Männer eines jüdischen Stammes in Medina hinrichten lässt: die Banū 
Quraiza, im Jahre 627. Statt sich darauf auszurichten, ihn immer besser ken­
nenzulernen, wird man wohl notgedrungen manches ausblenden wollen.

	 Ignatius lässt das Jesusleben zweitens nicht nur betrachten, weil sich hier 
eindrückliche und vorbildliche Szenen abspielen. Christus ist der Erlöser. Ihm 
im Gebet zu begegnen heißt, mehr ins Reich Gottes einzutreten; und zu er­
fahren, dass er mich beruft, ist nicht nur eine hübsche Vorstellung, sondern 
kann als das gegenwärtige Wirken des Auferstandenen verstanden werden. 
Er ist selbst Subjekt seiner Erinnerung, wie es die Apostel auf dem Weg nach 

Reflexion

298



Emmaus erfahren (vgl. Lk 24). Das kann man von keinem anderen sagen. Auch 
Muhammad wird von Muslimen weder als Auferstandener noch als Erlöser ver- 
standen.

Zusammenfassung

Wer das christlich–islamische Miteinander ignatianisch gestalten will, 
– 	 muss keine Einheitsformel dafür finden;
– 	 muss dem Anderen Verständnis ermöglichendes Wohlwollen entgegenbringen;
– 	 wird auch persönliche geistliche Begegnungen suchen;
– 	 wird in erkennbarer Kirchlichkeit arbeiten;
– 	 muss evangelisieren, d.h. die Welt mitgestalten im Sinne des Evangeliums;
– 	 wird in den Begegnungen Christus neu entdecken wollen;
– 	 beurteilt den Islam nicht in Zeiten der Angst, sondern wenn sich der Islam in 

der Heilsgeschichte zeigt;
– 	 muss seinen Blick ändern, von alter Verletztheit zur jetzigen Gelegenheit; 
–	 muss eine Option für menschliche Bildung treffen;
– 	 darf nicht heroisch denken; 
– 	 muss eine Kultur der Auswertung pflegen,
– 	 wozu auch die Frage nach den Problemursachen gehört;
– 	 muss zeit-sensibel arbeiten: geduldig und spontan; 
– 	 muss leid-sensibel vorgehen;
– 	 muss auch Dialog über Dialog führen, also Metakommunikation üben.

Dies alles aber haben wir aus einem einzigen Punkt, dem Herzstück des Ignatius 
entwickeln können; und daraus ergeben sich wohl auch andere Weisungen für an­
dere Umstände – alles aber kommt darauf an, dass es aus der Erfahrung des Mit­
liebenkönnens mit Gott kommt, ignatianisch gesagt: aus dem Trost.

299

Das Herzstück des Ignatius (Teil II)


