Reflexion

Felix Korner SJ| Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor fiir
Dogmatik und Theologie der Religionen an
der Pdpstlichen Universitat Gregoriana

koerner@unigre.it

Das Herzstiick des Ignatius (Teil 1)

Ignatianische Kriterien fiir den Islam-Dialog

Kann Ignatius von Loyola bei der heutigen christlich-islamischen Begegnungs-
arbeit helfen? In der Frithgeschichte der Gesellschaft Jesu lagen Islam — , die Tiir-
ken” — und Dialog — das Abenteuer der konstruktiven Begegnung — zwar am Ho-
rizont. Als Griindungsursachen der Jesuiten allerdings konnen sie nicht gelten.!
Auch einzelne Stellungnahmen des Ignatius sind fiir unsere Frage weniger ergie-
big als das ignatianische Herzstiick. Daher ist zuerst zu fragen: Was ist das Herz-
stiick des Ignatius? Es ist die Trosterfahrung.? Daraus lassen sich fiir die christ-
lich-islamische Begegnung zwanglos fiinf Einstellungen entwickeln.

Theologie der Sendung: servir

In Zeiten des Mitlieben-Kénnens mit Gott nimmt man die Wirklichkeit richtig
wahr. Dazu gehort auch, dass sich der Mensch dann selbst klar sehen kann: seine
Rolle in dieser Welt. So ist sein Leben auf ein Ziel ausgerichtet. Dieses Kennenler-
nen eines Zieles und daher eines Sinngefiihls durchzieht die Exerzitien von An-
fang an. Schon das ,Prinzip und Fundament” fiihrt der betrachtenden Person
die Ausrichtung ihres Geschaffenseins (criado para, GU 23) vor Augen, und das
im Zusammenhang mit allem anderen und mit unserem gemeinsamen Ziel: Die
Schopfung wird sichtbar in ihrer gemeinsamen Ausrichtung auf Gottes-Lob, Ehr-
furcht und Dienst. Aus dem erkennenden Trost entsteht so die Klarheit in der
»Wahl“. In den Exerzitien geschieht beziiglich der Lebenswahl allerdings ein ent-

1 Vgl. E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls. Ignatius Loyola and Islam, in: R. A. Maryks
(Hrsg.), A Companion to Ignatius of Loyola (Brill’s Companions to the Christian Tradition, Bd. 52).
Leiden 2014, 179-197.

2 So entwickelt in Teil I: GuL 92 (2019), 184-189.

290



Das Herzstiick des Ignatius (Teil I1)

scheidender Umschlag. Am Ende ist es nicht mehr die betrachtende Person, die

die Entscheidung trifft, sondern sie erkennt, dass es der Herr ist, der sie erwdhlt

(GU 98, 146, 147, 168). Sie stimmt nur ein. Ihr Leben wird zur Sendung.® Sen-

dung ist etwas ganz Personliches. Die jeweilige Person selbst begegnet Christus

und ist von ihm angesprochen. Er will sie. Ihre Begabungen sollen eingesetzt
werden. Jedoch bleibt diese Individualitdat kein Privatissimum mit Jesus, erst
recht kein Kreisen um sich. Denn sie ist jetzt Gesandte; und gesandt ist sie zum

»Dienst”. Dienst bedeutet nicht Klein- oder Unwichtig-Sein. Dienst bedeutet,

dass sie Teil einer Wirkungsgemeinschaft wird, in der es nicht nur auf ihr Privat-

interesse ankommt, nicht darauf, dass sie selbst gro3 herauskommt.

Im Sendungsgedanken, wie er aus dem Trost kommt, lassen sich folglich drei
Dimensionen beschreiben: Personalitat, Kommunitdt; aber damit auch Alteri-
tat. Bei der Suche nach ignatianischen Kriterien fiir das Zusammenwirken mit
Muslimen hat der Dienstgedanke somit drei Folgen:

a. Personalitit. Ein Mensch, der wahrhaft im Trost ist, erkennt die Wirklichkeit
der Welt und seiner selbst immer wahrhafter. Er erkennt dies aber selbst in ei-
ner Weise, die ihm andere nicht abnehmen kénnen. Die Betrachtungen sind
keine angeleitete Phantasiereise, sondern man muss selbst entdecken, wie
sich einem die Dinge darstellen. Selbst herauszufinden, ob beispielsweise der
Weg von Bethanien nach Jerusalem sich diesmal ,breit oder schmal, eben
usw.” zeigt, nimmt einem Ignatius nicht ab (GU 192). Die ignatianischen
Ubungen verlangen daher eine bemerkenswerte innere Disziplin. Wenn man
Psalmen betet, bestimmt der Text Ablauf, Zeitdauer, Gedankengang und holt
einen immer wieder zuriick; wenn man eine Gewissenserforschung von ei-
ner Viertelstunde oder gar eine Meditation von einer ganzen Stunde macht,
kann man weit abgelenkt werden. Diese Disziplin mutet Ignatius denen zu,
die die Exerzitien machen; und diese Selbstdndigkeit und Ehrlichkeit traut er
ihnen zu.

Das Exerzitienbuch macht denn auch eine gewagte und ausdriickliche Grund-
voraussetzung: Es sagt dem/der Begleiter(in): Du musst der iibenden Person
trauen. Nur im Wohlwollen (GU 22) kannst du sie verstehen. Diese Herme-
neutik des Wohlwollens hat keineswegs nur einen praktischen Zweck. Sie hat
einen theologischen Grund. Hinter dem Vertrauen auf die Gutwilligkeit des

Gegentibers steht ein anderes Vertrauen: dass der Schopfer selbst in seinem

Geschopf wirken will (GU 15), nicht nur in mir, auch im andern. Daraus fol-

gen drei ignatianische Kriterien fiir die Arbeit mit Muslimen: Zu einer vom

Geist der Exerzitien geprigten Arbeit gehort
— dass wir uns mit unseren Mitarbeiter(inne)n, Mitschwestern und Mitbriidern

3 B. Hallensleben, Theologie der Sendung (Frankfurter Theologische Studien, Bd. 46). Frankfurt/M.
1994.

291



Reflexion

in vielem uneinig sind, dass wir Unterschiedliches tun, es mit unterschiedli-
chen Ansdtzen tun und uns oft nicht einmal auf das eine Ziel all unserer Té-
tigkeiten einigen konnen — und dennoch imstande sind, miteinander im Ge-
sprach zu bleiben;

- das Wohlwollen, ohne welches Verstehen nicht moglich ist;

- die Bereitschaft, personliche geistliche Gesprache zu fithren, um anderen bei
der Entdeckung zu helfen, wie Gott in ihrem Leben wirkt — etwa mit der Fra-
ge: ,Where was God?“ Nicht, als wédre Gott nicht iiberall, sondern: ,,where
was God calling you?” An welcher Stelle hast du einen Ruf gespiirt; und wozu
schien er dich einzuladen?

b. Kommunitit. Es wire jedoch nicht ignatianisch, vor lauter Personlichkeit der
Interaktion nun nur noch eine Mystik des ,im Grunde meinen wir alle das-
selbe” zu betreiben. Viele Gesprachspartner(innen) im Interreligiosen wollen
die christliche Seite geradezu als Vertreter der Kirche wahrnehmen. Man muss
nicht mit allem tibereinstimmen, was aus Rom kommt: Man kann Muslimen
auch zeigen, wie kritische Loyalitdt wahrhaft katholisch gelebt wird. Jedoch
die Kirche, ihre Sprache, Tradition und Liturgie Muslimen — nicht stolz, aber:
gern — als etwas Schones und Erschliefibares darzustellen sollte uns ignatia-
nischer Weise auch gelingen.

c. Alteritit. Um die ignatianische Alteritdt zu verstehen, ist an den eindrucksvol-
len Abschluss des Abschnitts tiber Lebenserneuerung, iiber personliche ,Re-
form” im Exerzitienbuch zu erinnern: ,Jeder soll bedenken, dass man im Geist-
lichen umso mehr vorankommt, je mehr man aufbricht (salir) aus Eigenliebe,
Eigenwillen, Eigennutz“ (GU 189). Dieses ,Bedenken” ist selbstverstindlich
ein Ruf aus dem Individuellen und eine Begriindung fiir die Kirchlichkeit des
Dienstes, der aus der Trosterfahrung kommt. Jedoch steckt darin gleicherma-
Ren die Dynamik der Offnung iiber die Grenzen der institutionellen Kirche
hinaus. Ja, noch mehr: Auch die Kirche selbst muss tiber ihre Grenzen hinaus-
schauen, hinauslieben und hinausgehen. Sie hat ihre Exerzitien gut gemacht
und ihr Reform-Ziel erkannt, wenn sie , dienend und arm“ werden will, wie es
Yves Congar gesehen hat.*

Dasignatianische Kriterium jeder christlich-islamischen Zusammenarbeit ist dann:
Nicht ich selbst muss — und nicht wir selbst miissen gut wegkommen, grof he-
rauskommen. Die Grundausrichtung von allem soll , Evangelisierung” sein. Dies
jedoch nicht im proselytenmacherischen Sinne, als kime alles darauf an, neue
Mitglieder anzuwerben. Das Ziel ist vielmehr Evangelisierung im Sinne von Evan-
gelii Gaudium: , Evangelisieren bedeutet, das Reich Gottes in der Welt gegenwér-
tig machen” (EG 176). Dazu gehort zuerst einmal, bessere Lebensbedingungen

4 Y. Congar, Pour une Eglise servante et pauvre. Paris 1963.

292



Das Herzstiick des Ignatius (Teil I1)

zu schaffen, die ,zeitliche Ordnung” im Sinne des Evangeliums umzugestalten
(Apostolicam Actuositatem 2). Unsere Arbeit muss Dienst sein. Ein ignatianisches
Kriterium ist daher, einfach gesagt: Geht es Menschen durch unsere Arbeit wirk-
lich besser? Die ignatianische Alteritdt hat jedoch noch eine schérfer religions-
theologische Auswirkung.

Theologie der Geschichte: en todo

Die getrostete Wirklichkeitswahrnehmung sieht Gott tiberall am Werk, auch in
allen Religionen. Das klingt moglicherweise nach ,ist ganz egal, was man tut”,
nach Pantheismus oder zumindest radikal-pluralistischer Religionstheologie; da-
mit wire Ignatius allerdings grundsitzlich missverstanden. Denn im salir der
Exerzitien — dem Ausziehen aus dem Eigenwillen — steckt auch die Herausforde-
rung: Sein Heil trdgt der Mensch nicht so angeboren-natiirlich in sich, als miisste
er sich nur darauf besinnen. Erst wer sich ,aufmacht”, also sich 6ffnet und auf-
bricht, wer anerkennt, dass ihr/ihm ohne Christus das Entscheidende fehlt, wer
die eigene Bediirftigkeit anerkennt und sich beschenken lasst, kommt ins Offe-
ne, in die Freiheit, ins Heil (vgl. Lk 12,8).

Ignatius ist christozentrisch. Ignatianisch gepriagte Arbeit muss es ebenfalls
sein. Denn erst in der Auferstehung Jesu liegt jener befreiende Freudengrund, der
nachvollziehbar begriindet, warum die Trosterfahrung mehr ist als eine schone
Mlusion und warum schenkende Liebe keine heroische Selbstaufgabe ist, sondern
in der Vorfreude geschieht: im Osterblick. Daraus folgen zwei ignatianische Kri-
terien, die sich ignatianisch vorgehen Wollende als Wir-Fragen stellen konnen
und die aus der einen Frage hervorgehen: Kommt Christus in unserem islamisch
—christlichen Wirken vor?

a. Christus im Tun. Lernen wir selbst und die, denen wir begegnen, in unserer
Arbeit Christus besser kennen? Das geschieht durch die Fragen und Beobach-
tungen von muslimischer Seite. Auch wo man sich nichts schenkt, in theolo-
gischen Debatten, wartet oft Christuserkenntnis fiir uns selbst. Und: Ich habe
auch muslimische Freunde, die so entwaffnend demiitig sind, dass ich in ihrer
Gegenwart an Jesus denken muss.

b. Christus in der Theologie. Formulieren wir in unseren theologischen Begegnun-
gen nur eine rationale Theologie, einen Theismus, oder zeigen wir auch, dass
selbst der historische Jesus mit dem Anspruch auftrat, nicht nur ein weiterer
Prophet zu sein, sondern Anbruch des Gottesreiches?*

5 Vgl. E Korner, Verstindigung iiber Glaubensinhalte? Zur theologischen Praxis muslimisch—christlicher Be-
gegnungen, in: G. Augustin u.a. (Hrsg.), Der dreifaltige Gott. Fiir Gerhard Ludwig Miiller. Freiburg i. Br.
2017, 602-612.

293



Reflexion

Im salir, im Aufbruch, ist allerdings noch eine zweite Seite verborgen. Sie findet
sich bereits bei Jesus selbst. Jesus sieht in wohltuender Deutlichkeit die Gefahr
selbstbeziiglich-selbstgefdlliger Frommigkeit (Mt 23). Wer sich aufgemacht hat
und in die Lebensgemeinschaft Christi eingetreten ist, muss sich davor hiiten,
die Anderen herabzusetzen. Jetzt ist ein erneuter Aufbruch verlangt. Wenn Gott
in allem zu lieben ist, wenn Gott in allem wirkt, dann auch in den Nichtchristen.

Sie sind fiir die Kirche eine notwendige Herausforderung.® Auch das, was unse-

ren Vorstellungen von Gottes Wille und unseren Erwartungen an das Wachstum

des Gottesreiches zuwiderlduft, ist Teil der Gottesgeschichte: als Bereicherung
oder Reinigung’, als Berufung oder aber als Gericht®, vorweggenommen in der

Geschichte.

Daraus folgt ein ignatianisches Kriterium: den Islam als Teil der Heilsgeschich-
te sehen. Die ,Kirche im Aufbruch”, von der Papst Franziskus spricht, heif3t in
dessen Muttersprache vielleicht nicht zufillig Iglesia en salida (Evangelii Gaudi-
um 20): der ,,Aufbruch” ist das salir des Ignatius aus dem Eigenwillen. Dies hat
zwei Seiten:

c. Evangelii Gaudium. Islamdialog wird von nicht wenigen Christ(inn)en, auch
von Katholik(inn)en, angeprangert als naiv, Zeitverschwendung und gefdhrli-
che Anndherung. Natiirlich darf man nicht naiv sein; aber solche Warnungen
entstehen mitunter aus Panik. Angst ist ein schlechter Ratgeber. Der Rat des
Ignatius wiirde dagegen lauten: Erst urteilen, wenn die Angst wieder verflogen
ist und der Trost wieder deinen Blick 6ffnet. Eine Kirche im Aufbruch blickt
anders auf die Welt, mit der , Freude des Evangeliums” (EG 84). Ein ignatia-
nisches Kriterium fiir die christlich-islamische Zusammenarbeit ist, dass wir
uns weder von fremden, noch von eigenen Angsten bestimmen lassen. Der
getrostete Blick sieht, dass Gott tiberall im Weltgeschehen tétig ist: nicht im-
mer angenehm fiir uns, aber immer als himmlischer Vater.

d. Was jetzt maoglich ist. Gerade der feurig begeisterte Apostel ist in Gefahr, belei-
digt auf die Muslime zu schauen: Sie sind ein Zeichen unserer Schwéche! Wir
haben es nicht geschafft, sie zu missionieren’; zumindest noch nicht! Im Trost
aber, im Alles-in-Gott-Lieben, eroffnet sich der heilsgeschichtliche Blick auf
die Welt. In der Heilsgeschichte haben die Muslime ihren Platz. Die Frage lau-
tet dann nicht mehr, wer hat gesiindigt (Joh 9,2)? Haben sie sich verschlos-
sen, oder waren wir zu wenig iberzeugend? Nein, die Frage lautet vielmehr,
wie an dieser Weltlage, in der wir nun neu Muslimen begegnen, , die Werke
Gottes offenbar werden” kénnen (9,3); und: , wir miissen die Werke dessen

6 Johannes Paul II. sagt in Redemptoris Missio Nr. 56, die anderen Religionen sind fiir uns eine ,posi-
tive Herausforderung®”.

7 Pépstliches Sekretariat fiir Nichtchristen, Dialog und Mission, in: AAS 76 (1984), 816-828, hier: § 21.

W. Pannenberg, Die Bestimmung des Menschen. Gottingen (1978) 32016, 109.

9 F Korner, Muslime bekehren? Eine zeugnisstarke Kirche baut keinen Erwartungsdruck auf, in: Herder Kor-
respondenz Spezial 2/2018, 58.

(o]

294



Das Herzstiick des Ignatius (Teil I1)

vollbringen, der (uns) gesandt hat, solange es Tag ist” (9,4). Ignatianisch auf
den Islam schauen heifst: nicht beleidigt zurtickschauen, sondern diesen Au-
genblick als Einladung annehmen.

e. Das Untheologische. Ignatianisch geprdagte Menschen sind titig in der ,coram-
Theologie“!°und in der kooperativen Theologie, also in der lernenden Aus-
einandersetzung oder in der Bearbeitung gemeinsamer Probleme. Wenn wir
jedoch von der akademischen Zusammenarbeit reden, diirfen wir nicht nur
auf die Theologie schauen. Ignatianisch gepriagte Menschen bilden Muslime
auch in Raumfahrttechnik aus, um ein Beispiel zu nennen.! Ist das ein an-
titheologisches Kompromisslertum? Nein; vielmehr konnen sich solche Bil-
dungsanstrengungen auf die Trosterfahrung berufen. Sie erkennt, dass Gott
auch in den Menschen wohnt, dando entender (GU 235): Gott kann als der
erkannt werden, der jederlei Einsicht verleiht. Wer anderen dazu verhilft, ist
Mitarbeiter Gottes.

Die Frage, ob Dialog und Zusammenarbeit mit Muslimen naiv ist, die Frage nach
der idealen Gelegenheit, und die Frage, wer gesiindigt hat, spielen in der ignati-
anischen Trost-Erfahrung jedoch noch eine andere Rolle.

Theologie der Stinde: magis

Der Trost ermdglicht einen realistischen Blick auf alles — auch darauf, dass ich
Fehler mache, dass ich ein Siinder bin; und ich rechne damit, dass die anderen
vielleicht auch nicht viel besser sind. Getrostet auf die Welt schauen heif3t ndm-
lich nicht, alles rosig sehen. Angesichts der im Trost erfahrenen Liebe wird mir
vielmehr klar, dass unser Leben bisher noch nicht voll und ganz Liebe ist. Das
hat drei Folgen:

a. Enttduschungsresistenz. Wer damit rechnet, dass niemand vollkommen ist, hat
auch keine tiberzogenen Erwartungen und fillt nicht in das Loch der Enttdu-
schung, wenn seine Hoffnungstrédger sich doch auch nur als Menschen erwei-
sen. Um die Erbstinde zu wissen ist keine augustinische Diisternis, sondern
ein befreiender Realismus. Er bewahrt vor Heroisierungen. Ich sehe mich
dann nicht mehr selbst als die Allzweckwaffe, den Unersetzlichen, den Welt-
retter. Und ich erwarte auch nicht von meinen Gesprachspartner(inne)n,
Mitarbeiter(inne)n und Pédpsten, dass sie Wunder wirken. Ignatianisch ist die
Leichtigkeit, zu wissen, dass man als Mensch mit Menschen zusammenarbei-
tet, nicht als Heiliger mit Heiligen.

b. Kultur der Auswertung. Zum geistlichen Leben gehoren fast tiberall Gewissens-

10 F. Korner, Kirche im Angesicht des Islam. Theologie des interreligiésen Zeugnisses. Stuttgart 2008.
11 Vgl. den neuen (und im Lande einzigen) Studiengang an der Ateneo de Davao University, Minda-
nao, Philippinen.

295



Reflexion

erforschungen. Das spezifisch Ignatianische daran ist, dass jeder Riickblick
positiv, mit der dankbaren Erinnerung an empfangene Wohltaten beginnt.'?
Denn dadurch bereitet man sich fiir die Erfahrung des Trostes, sieht Gott, die
Welt und sich selbst nicht verkrampft und verkrimmt, sondern freudig; und
kommt von alleine in die Dynamik der Liebe, mit der man in Zukunft mehr
lieben und dienen kann. Ignatianisch ist die Korrekturbereitschaft. Die Freun-
de im Herrn zeichnen sich nicht dadurch aus, dass sie automatisch freundlich
sind. Das Kritische muss offen benannt werden. Es ist klerikalistischer Hoch-
mut, wenn man sich nur gegenseitig loben kann. Das Bisherige war keine Kata-
strophe; aber man kann Christus noch mehr lieben, ihm noch radikaler nach-
folgen (GU 104).

c. Problemanalyse. Die Bereitschaft, auch das Dunkle klaren Blicks anzusehen, fiihrt
allerdings noch weiter. Es gentigt ja nicht, zu sagen, ,die Menschen sind halt
Sinder’. Ignatianisch ist eine Auswertung nicht schon, wenn sie einfach be-
wertet, wenn man Noten verteilt von ,sehr gut” bis ,, ungeniigend”. Ignatia-
nisch ist es, zu erkunden, woher die Probleme kommen; und dies natiirlich
nicht aus Neugier, sondern im Blick auf das magis, auf ein wahrhafteres Lieben.

Die ignatianische Tradition der genauen Auswertung hat jedoch noch eine ande-
re Seite.

Metakommunikation: circunstancias

Die Trostlehre des Ignatius betreibt eine Zeitenwahrnehmung und damit eine
Metawahrnehmung, so hatten wir beobachtet (s. Teil I, 186). In allen ignatiani-
schen Anweisungen fdllt ein wacher Sinn fiir die Umstdnde auf: ,je nach dem,
was zu Umstdnden der jeweiligen Personen, Orte und Zeiten passt” lautet die
umsichtige Kontextualisierung der Arbeiten schon in der Formula Instituti von
1540 (GU 6). Auch daraus sind drei ignatianische Kriterien zu beziehen:

a. Chronologie. Manches braucht viel Zeit, fiir manches ist derzeit moglicherweise
nicht die richtige Zeit, und fiir anderes ist jetzt der kairos. Ignatianisch ist es
daher, einen geduldigen Zugang zu dem zu haben, was realistisch moglich ist
— aber bisweilen muss der Zugang dann doch blitzartig sein. Der Sinn fiir das
jetzt Geforderte kann auch eine Klarheit im Gewissen mit sich bringen, die
sich gegen die Trends stellt, die sogar zum Konflikt mit Vorgesetzten fithren
kann. Hier ist bescheiden hinzuhoren; aber gelegentlich wird es dazu fiihren,
dass man das Unbeliebte tut, gegen den Trend; man wird sich die Finger
schmutzig machen. Wer im Islamdialog arbeitet, kann damit das Vertrauen
von vielen guten Katholik(inn)en verlieren.

12 A. Spadaro, Intervista a Papa Francesco, in: La Civilta Cattolica 164 (2013), 449-477, hier: 477.

296



Das Herzstiick des Ignatius (Teil I1)

b. Soziologie. Es ist nicht verwunderlich, dass sich Menschen, die durch die Exer-
zitien geprégt sind, fiir die gesellschaftlichen Bedingungen interessieren. Das
Heil der Seele geschieht in einem bestimmten Zusammenhang. Der Blick des
Trostes erkennt auch den Zusammenhang. Die Aufmerksamkeit auf Trost
und Trostlosigkeit ist selbst ein Blick auf den Zusammenhang. Sind ignatiani-
sche Kriterien fiir die Islambegegnung zu benennen, so ist auch zu sagen: Es
gentigt nicht, geradezu scholastisch zu analysieren, was nun genau der Wahr-
heits- und Unwahrheitsgehalt der Glaubensaussage von muslimischen Ge-
sprachspartnern ist; es muss immer auch im Blick sein, aus welchen soziopo-
litischen Bedingungen heraus sie sprechen, warum sie so sprechen, was an
Leiderfahrungen mitschwingt. Papst Franziskus erinnerte 2014 in Jerusalem
an ein Grundprinzip des Interkulturellen und Interreligidsen: , Lernen wir,
das Leid des anderen zu verstehen.”!?

c. Psychologie. Wenn die Trostlehre aber eine Metawahrnehmung ist und der/
die Exerzitienbegleiter(in) davon auch sprechen soll (GU 6), dann folgt da-
raus ein weiteres ignatianisches Kriterium fiir die Arbeit mit Muslimen: Wir
miissen die zwischen uns liegenden Quellen der Schwierigkeiten und Miss-
verstindnisse ansprechen, miissen lernen, tiber unsere Kommunikation zu
kommunizieren. Dialog dient dazu, Dialog allererst zu ermoglichen.

Ignatius fur Muslime?

Die liebende Person teilt mit, was sie hat, weil sie ergriffen ist von der anerken-
nenden Dankbarkeit fiir all das, was ihr geschenkt ist. Liebe empfangen, aner-
kennen und weiterschenken - das scheint eine einzige Bewegung zu sein (cogno-
scimiento — reconosciendo, GU 233). Ignatianisch gepragte Menschen sind ge-
wohnlich glicklich dariiber, Ignatius — seine Vorgehensweise — kennengelernt
zu haben; er ist fiir sie ein grofies Geschenk. In der Begegnung mit Muslimen
folgt daraus geradezu von allein der Wunsch, , Ignatius“ auch ihnen weiterzu-
schenken. Als Letztes ist daher die Frage zu beantworten, was Ignatius fiir Mus-
lime bedeuten kann, genauerhin: Wie kénnen wir ihnen Elemente der ignatia-
nischen Spiritualitdt anbieten?

a. Trost als Wachstum von rahma? Ich habe Muslimen gelegentlich eine angepas-
ste geistliche Unterscheidung vorgelegt. Die Wahrnehmung von Trost und
Misstrost ist ja auch nach eigener Erfahrung hilfreich. Sie kann bestimmt
auch Muslimen helfen. Nur beschreibt Ignatius den Trost im Exerzitienbuch
eben ausdriicklich christlich. Ich schlug meinen Gesprachspartner(inne)n da-
her eine andere Beschreibung vor: Eine muslimische Person kann erkennen,
dass sie ihm Trost ist, wenn sie spiirt, dass die rahma, die Barmherzigkeit Got-

13 URL: https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/may/documents/papa-frances-
co_20140526_terra-santa-gran-mufti-jerusalem.html (Stand: 26.04.2019).

297



Reflexion

tes, in ihrem Herzen wichst. Denn der Koran kann sowohl sagen, dass Gott
rahma hat (6:54), als auch, dass Menschen sie haben sollen (17:24; 48:29).14
So kénnen auch Muslime den Trost als Kennzeichen derjenigen Zeiten neh-
men, in denen ihr Blick auf die Wirklichkeit unverstellt ist, so dass sie, was
sie dann wahrnehmen, als Grundlage fiir eine gute Entscheidung nehmen
konnen. - Meine Gesprachspartner(innen) schienen damit tatsdchlich viel
anfangen zu konnen. Der Zusammenhang war besonders gilinstig, weil sie an
einer Jesuitenuniversitat studieren oder lehren und daher ohnehin oft das
ignatianische Vokabular horen, es aber bisher nicht auf ihre Weise nachvoll-
ziehen konnten.

b. Koran betrachten? Ich kenne einen Jesuiten in Stidasien, dem sich Muslime zur
geistlichen Begleitung anvertrauen. Er hat inzwischen zwei von ihnen vorge-
schlagen, einzelne Koransuren im Stile einer ignatianischen Meditation be-
trachten. Vor allem ldsst er sie mit der Fatiha (Sure 1) iiben. Er schilderte mir,
dass er dabei guten Fortschritt in der geistlichen Tiefe sehe. Hier konnte man
als Kriterium fiir einen guten Fortschritt ebenfalls das Wachstum von rahma
anlegen.

¢. Muhammad-Geschichten statt Christus-Mysterien? Ich kenne eine katholische
Ordensschwester, die Muslimen in Exerzitien statt der Geheimnisse des Le-
bens Jesu, wie sie Ignatius vorlegt, Szenen aus dem Leben Muhammads zur
Betrachtung gibt. Man muss die Schwester selbst und ihre Erfahrungen ge-
nauer anhoren. Fiir die weiteren Uberlegungen aber wiren folgende beiden
Bedenken anzumelden:

Die Betrachtungen des Jesuslebens dienen dazu, Jesus immer besser kennen-
zulernen (GU 104). Daher will man keinen Teil seines Lebens auslassen; gera-
de in seinen dunkelsten Augenblicken will man bei ihm, dem Freund, blei-
ben, in der dritten Woche. Nun enthéilt das Muhammadleben aber Szenen,
die man wohl nicht betrachten lassen will, wenn man nicht per Exerzitien
zur Militanz anstiften will. Man denke etwa an den Tag, an dem Muhammad
alle Ménner eines jiidischen Stammes in Medina hinrichten ldsst: die Banu
Quraiza, im Jahre 627. Statt sich darauf auszurichten, ihn immer besser ken-
nenzulernen, wird man wohl notgedrungen manches ausblenden wollen.
Ignatius lasst das Jesusleben zweitens nicht nur betrachten, weil sich hier
eindriickliche und vorbildliche Szenen abspielen. Christus ist der Erldser. IThm
im Gebet zu begegnen heifst, mehr ins Reich Gottes einzutreten; und zu er-
fahren, dass er mich beruft, ist nicht nur eine hiibsche Vorstellung, sondern
kann als das gegenwirtige Wirken des Auferstandenen verstanden werden.
Er ist selbst Subjekt seiner Erinnerung, wie es die Apostel auf dem Weg nach

14 F. Korner, , Theologie der Barmherzigkeit. Ein christlich—islamisches Gesprich”, in: G. Augustin (Hrsg.),
Barmherzigkeit leben. Freiburg i. Br. 2016, 251-261.

298



Das Herzstiick des Ignatius (Teil I1)

Emmaus erfahren (vgl. Lk 24). Das kann man von keinem anderen sagen. Auch
Muhammad wird von Muslimen weder als Auferstandener noch als Erloser ver-
standen.

Zusammenfassung

Wer das christlich-islamische Miteinander ignatianisch gestalten will,

muss keine Einheitsformel dafiir finden;

muss dem Anderen Verstandnis ermoglichendes Wohlwollen entgegenbringen;
wird auch personliche geistliche Begegnungen suchen;

wird in erkennbarer Kirchlichkeit arbeiten;

muss evangelisieren, d.h. die Welt mitgestalten im Sinne des Evangeliums;
wird in den Begegnungen Christus neu entdecken wollen;

beurteilt den Islam nicht in Zeiten der Angst, sondern wenn sich der Islam in
der Heilsgeschichte zeigt;

muss seinen Blick dndern, von alter Verletztheit zur jetzigen Gelegenheit;
muss eine Option fiir menschliche Bildung treffen;

darf nicht heroisch denken;

muss eine Kultur der Auswertung pflegen,

wozu auch die Frage nach den Problemursachen gehort;

muss zeit-sensibel arbeiten: geduldig und spontan;

muss leid-sensibel vorgehen;

muss auch Dialog tiber Dialog fiihren, also Metakommunikation tiben.

Dies alles aber haben wir aus einem einzigen Punkt, dem Herzstiick des Ignatius
entwickeln kdonnen; und daraus ergeben sich wohl auch andere Weisungen fiir an-
dere Umstdnde — alles aber kommt darauf an, dass es aus der Erfahrung des Mit-
liebenkdnnens mit Gott kommt, ignatianisch gesagt: aus dem Trost.

299



