Reflexion

Gonzalo Villagran SJ | Granada

Dr. theol., Professor fiir Christliche
Sozialethik an der Theologischen
Fakultdt von Granada

gvillagran@probesi.org

Dialog mit dem Islam®

Impulse der ignatianischen Spiritualitat

Der Dialog mit dem Islam hat heute hohe Prioritdt in der katholischen Kirche.
Es ist notwendig, eine neue Beziehung zwischen den beiden religitsen Traditio-
nen zu entwickeln, ohne die gewalttdtigen Einstellungen des religiosen Fanatis-
mus. In den Jahren seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entwickelte sich ein
positiverer Zugang zum Islam. Es fehlt aber an Uberlegungen, den Dialog auf
spezifische Spiritualititen (der ignatianischen, franziskanischen, karmelitischen)
hin zu konkretisieren. Ziel der folgenden Uberlegungen ist, eine Verbindung
zwischen ignatianischer Spiritualitit und dem Dialog mit dem Islam herzustel-
len, und zwar unter Zuhilfenahme ignatianischer Quellen. Es gibt eine tiefe,
bisher aber unerkannte Verbindung zwischen Ignatius und dem Islam.

Wir verwenden den Terminus Islam, um uns auf die von Mohammed zu Be-
ginn des 7. Jahrhunderts in Arabien gegriindete Religion zu beziehen, die den
Quran als ihr heiliges Buch betrachtet. Der innere Pluralismus des Islam (Sunni-
ten, Shi’iten, Charidschiten etc.)! war zur Zeit von Ignatius noch nicht im Ver-
stehen des Islam prasent — wenngleich das Bild des Islam damals mehrheitlich
das des sunnitischen Islam war. Westeuropa grenzte an muslimische Lander, wie
das ehemalige Al-Andalus, die Maghreb, Agypten und das Osmanische Reich.
Ignatius selbst verwendete den Terminus Islam nie, sondern Begriffe, die sich
auf die Anhédnger des Islam beziehen — meist abwertend — wie Mohren, Musel-
manen oder Tiirken. Nichtsdestoweniger betrachten wir die ignatianischen
Quellen durch die Linse des Begriffes Islam.

*  Erstverdffentlichung in: Gregorianum 99,3 (2018), 579-595. Ubersetzt von Christian Trenk, bear-
beitet und gekiirzt von Christoph Benke.

1 Zur Einfiihrung in den Islam, seine anfingliche Entwicklung und einer Klarung der Begrifflich-
keiten vgl. R. Caspar, A Historical Introduction to Islamic Theology: Muhammad and the Classical Period.
Rom 1998.

300




Dialog mit dem Islam

Nach Ansicht des italienischen Historikers Emanuele Colombo waren der Islam
und die muslimische Welt fiir Ignatius von grofer Bedeutung.? E. Colombo be-
schreibt diese Passion fiir den Islam als einen , unterirdischen Fluss“.? Zunachst
stellen wir Ignatius’ historischen Kontext in Bezug zum Islam dar. Danach wer-
den wir Ignatius’ kulturelle Einfliisse in seinem Verhéltnis zum Islam identifizie-
ren, insbesondere die franziskanische Uberlieferung. Schlieflich verbinden wir
diese Sicht des Islam mit wichtigen hermeneutischen Schliisseln der ignatianis-
chen Spiritualitat.

Historischer Kontext

Zwei Hauptthemen bestimmen im 16. Jahrhundert das Verhéltnis zwischen dem
christlichen Europa und der muslimischen Welt. Das Ende der Reconquista mit
der Eroberung Granadas 1492 wurde als bedeutendes Geschehen wahrgenom-
men, insbesondere nach der Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken in
1453.# Obwohl der Kreuzfahrergeist damals schon veraltet war, erfuhr er eine
gewisse Wiederbelebung auf der iberischen Halbinsel, was Ignatius wahrschein-
lich beeinflusst hat. Dieser Geist fiihrte dazu, die Reconquista-Bemiihungen in
Nordafrika Richtung Jerusalem fortzusetzen.®

Der militdrische Kreuzfahrergeist war nicht die einzige Position. In der kiirz-
lich eroberten Stadt Granada war es der muslimischen Bevolkerung erlaubt, ihre
Religion und Brauche beizubehalten. In den Jahren nach der Eroberung wurde die
Haltung der spanischen Monarchie zunehmend hirter, bis hin zu den Zwangs-
konversionen von Muslimen (moriscos) 1501, dhnlich der Zwangskonversionen
der Juden. Dieser Prozess wachsender Unnachgiebigkeit vertiefte das starke Ge-
fithl kultureller und moralischer Uberlegenheit europiisch-christlicher Gesell-
schaften gegentiber der muslimischen Kultur. Das zeigt die wachsende Margina-
lisierung und Geringschédtzung, welche die morisco-Gemeinschaft in Spanien
durchlitt bis zu ihrer endgiiltigen Vertreibung 1609.°

Dariiber hinaus stellte die Expansion des Osmanischen Reiches wihrend des
16. Jahrhunderts, inklusive der Eroberung Konstantinopels und des Balkans, der
Eroberung Agyptens, der Belagerung Wiens und seine maritime Ausdehnung
durch das westliche Mittelmeer eine ernste Bedrohung fiir die alten christlichen

2 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping their Souls: Ignatius Loyola and Islam, in: R. A. Maryks
(Hrsg.), A Companion to Ignatius of Loyola: Life, Writings, Spirituality, Influence. Leiden 2014, 180.

3 Ebd., 197.

4 Vgl. E J. Martinez-Medina, El pensamiento politico de Fray Hernando de Talavera: El oficio de la Toma
de Granada, in: ders. / M. Biersack (Hrsg.), Fray Hernando de Talavera, primer arzobispo de Granada.
Hombre de iglesia, Estado y letras. Granada 2011, 101-37.

5 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansion del Islam en el siglo XVI, in: Anuario del Instituto
Ignacio de Loyola 4 (1997), 94-95.

6 Vgl. E B. de Medina, La Compana de Jestis y la mission morisca (1545-1614), in: AHSI 57 (1988),
3-136.

301



Reflexion

Lander dar und eine reale Gefahr fiir die Bevolkerung der Mittelmeerkiiste. Das
Osmanische Reich war ein zentralisierter Staat mit einem méchtigen Heer und
einer Marine, die jeden christlichen Staat erobern konnte.” Diese Bedrohung
fihrte zu einer diplomatischen Strategie der Verstarkung der Gebiete um die
Lander der Hohen Pforte. Eine christliche Koalition gelang erst in der Schlacht
von Lepanto (1571).% Diese zwei Strategien beeinflussten die jesuitische Haltung
gegeniiber dem Islam, indem sie eine defensive Haltung anregten, ebenso wie
einen Willen, der Bedrohung etwas entgegenzusetzen. Ignatius erfuhr die Span-
nung gegeniiber dem Islam und war dennoch in der Lage, diese negative Ein-
schiatzung zu tibersteigen. Dabei halfen ihm auch andere kulturelle Stromungen
seiner Epoche.

Einflisse auf Ignatius’ Sicht des Islam

Ignatius’ Sicht des Islam wurde von den zeitgendssischen kulturellen und reli-
giosen Vorstellungen mitgeformt. Dies zeigte sich in seiner Biographie und in
seinen apostolischen Entscheidungen.

Eine franziskanische Inspiration
Ignatius’ Interesse am Islam wurde durch den Heiligen Franz von Assisi beein-
flusst. Franz von Assisi darf als einer der Pioniere der Kirche in Bezug auf inter-
religiosen Dialog im Allgemeinen, besonders aber in Bezug auf den Dialog mit
dem Islam gelten.’ Seine Begegnung mit dem Sultan al-Malik al-Mail wahrend
der Belagerung von Damietta in 12191° stellt ein Beispiel einer briiderlichen in-
terreligiosen Begegnung mit dem Islam dar, das seit jeher den modernen isla-
misch-christlichen Dialog inspiriert hat.

In der Ersten Regel der Minderbriider aus 1221 formuliert Franz von Assisi
die zwei moglichen Wege, unter den als Sarazenen bezeichneten Muslimen
zu leben: ,Die Briider (...) kdnnen in zweifacher Weise unter ihnen geistlich
wandeln. Eine Art besteht darin, dass sie weder zanken noch streiten, sondern
um Gottes willen jeder menschlichen Kreatur untertan sind und bekennen, dass sie
Christen sind.” Der andere Weg ist, offen den christlichen Glauben zu predigen
mit den offenkundigen Gefahren, die eine solche Haltung impliziert. ,Die an-
dere Art ist, dass sie, wenn sie sehen, dass es dem Herrn gefillt, das Wort Gottes
verkiinden, damit jene an den allméchtigen Gott glauben, den Vater und den
Sohn und den Heiligen Geist, den Schopfer aller Dinge, an den Sohn, den Erlo-

7 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansion del Islam, 95 [s. Anm. 5].

8 Ebd., 101-104.

9 Vgl. D. Howard, Risk and Resistance: Fifty Years of Interreligious Dialogue in the Catholic Church, in: Pro
Dialogo 145 (2014), 35.

10 Vgl. S. C. Stachera, Franciscanos y sultanes en Marruecos. Relaciones entre el poder (Al-Sultdn) y la obra
eligiosa y humanitaria de los frailes menores. Granada 2013, 51-53.

302



Dialog mit dem Islam

ser und Retter, und sich taufen lassen und Christen werden.“!! Wahrend der ers-
te Weg die Erfahrung des Franziskus in Damietta als einem Moment gegenseiti-
gen Respekts widerspiegelt, bezeugt der zweite Gegensatzliches: 1219 schickte
Franziskus vier Briider auf eine missionarische Expedition ins muslimische An-
dalusien, damals Teil des Almohadenreichs. Die Briider predigten zunachst in
Sevilla, wo sie verhaftet und nach Marokko ausgewiesen wurden. In Marrakesch
predigten sie auf dem Marktplatz, wo sie vom Sultan selbst getdtet wurden. Die-
se Gruppe franziskanischer Proto-Martyrer wurde 1481 kanonisiert.'?

Ignatius’ Verehrung des HI. Franziskus ist gut bezeugt, sie war bereits in der
Familie etabliert: Seine Tante Maria de Guevara griindete einen Konvent der Ar-
men Klarissinnen in Arevalo, welcher Ignatius bekannt war.!® Es gibt auch eine
Ahnlichkeit zwischen Ignatius’ frithen Praktiken nach seiner Konversion und
der Beschreibung der Konversion des Hl. Franziskus im Flos Sanctorum.'* Aus
diesen Griinden sehen einige Forscher (wie z.B. R. G. Mateo) in Franziskus das
Haupt-Vorbild fiir Ignatius direkt nach seiner Konversion.

Die Hauptquelle von Ignatius’ urspriinglichem Wissen tiber den HI. Franzis-
kus ist die Legenda aurea (13. Jahrhundert) des Jakobus de Voragine (in der spa-
nischen Version des 16. Jahrhunderts Flos sanctorum genannt). In der zugeho-
rigen Erzdhlung findet sich keine Begegnung des Franziskus mit dem Sultan bei
Damietta. Hingegen wird die Geschichte der franziskanischen Proto-Martyrer
in Marokko detailreich nacherzdhlt als eine Episode im Leben des HIl. Antonius
von Padua.’® Finf franziskanische Briider gingen ,in eine Stadt Marokkos [Mar-
rakesch], welche zu den unglaubigen Mohren gehort, um dort den Glauben an
Jesus Christus zu predigen”. Der Almohadenkalif, nachdem er von den Briidern
und ihrem christlichen Predigen gehort hatte, verbannte sie mehrere Male aus
der Stadt, die Briider jedoch ,in dem Wunsch, die Krone der Martyrertums zu
erlangen, kehrten in die Stadt zuriick und predigten ohne Angst den Glauben
an Jesus Christus”. Schliefdlich wurden sie verhaftet und vom Kailf gefoltert, bis
sie die Martyrerkrone erlangten.

Diese Lektiire — das Martyrium der Franziskanerbriider - diirfte den Wunsch
des Ignatius, nach Jerusalem zu gehen und dort zu bleiben, ,,um den Seelen zu
helfen”, sein Leben dabei aufs Spiel setzend, beeinflusst haben.'® Ignatius wollte
ein Leben der Armut und des Apostolats in dem Land Christi leben, mit einer
realen Gefahr, dafiir getdtet zu werden, den ultimativen Weg der Herrennach-

11 NbR 16,5-7.

12 Vgl. S. C. Stachera, Franciscanos y sultanes en Marruecos, 73-74 [s. Anm. 10].

13 Vgl. R. Garcia, ,Flos Sanctorum”, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana. Santander 2007, 887.

14 Ebd., 887.

15 Vgl. 1. da Varazze, Leyenda de los santos. Madrid 2007, 478-486, hier: 782.

16 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers Nr. 38-48. D. Howard macht diese Verkniipfung explizit,
vgl. ders., Ignatius of Loyola: Apostle to the Muslims, in: Thinking Faith, 26. Juni 2016, URL: https://
www.thinkingfaith.org/articles/ignatius-loyola-apostle-muslims (Stand: 26.04.2019).

303



Reflexion

folge bis zum Ende. Umso bedeutender war die Weisheit des Franziskaner-Provin-
zials, der Ignatius verbot, in Jerusalem zu bleiben. Diese Wendung hatte letztend-
lich positive Folgen fiir dessen spirituelle Entwicklung — bis hin zur Griitndung der
Gesellschaft Jesu.'” Von daher riithrt der provokative Ansatz des Ignatius im Hin-
blick auf den Islam. Leider scheint der Damietta-Stil von Begegnung in Ignatius’
Denken nicht prasent zu sein.'®

Ein Kreuzfahrergeist

Im Leben des Ignatius gibt es noch eine Begegnung mit dem Islam. Die Geistlichen
Ubungen enthalten eine indirekte, aber klare Bezugnahme auf den Islam. Am Be-
ginn der zweiten Woche soll die tibende Person den Ruf eines irdischen Konigs zu
einer bedeutenden Militdroperation vergleichen mit jenem Ruf, den Jesus Chri-
stus an jede(n) von uns richtet (GU 91 ff). Die militirische Unternehmung wird
beschrieben mit dem Ziel, ,alle Linder der Ungldaubigen zu erobern” (93), was
eindeutig auf muslimische Lander hinweist und daher einen Kreuzzugskontext
hat. Der ,Ruf des irdischen Konigs“ zeigt erstaunliche Ahnlichkeit mit den Vor-
bereitungen fiir die Schlacht von Las Navas de Tolosa in 1212 in der spanischen
Version des Flos Sanctorum.? Als Ignatius jung war, gab es Pldne, einen Kreuzzug
zu starten, in Marokko einzufallen, um dann nach Richtung Jerusalem weiterzu-
ziehen.? Ignatius sieht also im Islam den paradigmatischen Feind des Christen-
tums und ein Objekt jedweder militdrischer Anstrengung. Dieses Verstindnis gibt
es im Denken des Ignatius. Aber es bleibt nicht das einzige. Auch eine andere
Tendenz ist bei ihm feststellbar.

Die Begegnung mit dem Mohren

Der ,Bericht des Pilgers” erzdhlt von einer Debatte zwischen Ignatius (auf dem
Weg nach Montserrat) und einem Mohren nahe Pedrola in Aragén. Als sie das
Thema der Jungfraulichkeit Mariens nach der Geburt ansprachen, wurde der Ton
scharfer. Der Mohr ging seiner Wege. Ignatius fragte sich, ob er ihm nacheilen
und ihn toten sollte, um die Ehre Mariens zu verteidigen, oder ob er ihm erlau-
ben sollte, davonzuziehen. Schliefilich tiberlief} er die Entscheidung dessen Maul-
tier, was Ignatius davon abhielt, den Mohr zu toten (PB 14-16).

17 Vgl. J. M. Martin-Moreno, ,Jerusalén”, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1069 [s. Anm. 13].

18 Es wire interessant, andere franziskanische Einfliisse auf Ignatius zu untersuchen, etwa wahrend
seiner Studien in Paris. Allerdings hatte damals das franziskanische Kolleg an der Pariser Universi-
tat, Les Cordeliers, nicht seine beste Zeit. Ignatius besuchte anscheinend mehr das dominikanische
Kolleg von Saint Jacque. Der wichtigste Einfluss auf Ignatius’ Kontakt mit den Franziskanern in Paris
war seine Begegnung mit den Ideen Bonaventuras; vgl. P. Lecrivain, Paris au temps d’Ignace de Loyola
(1528-1535). Paris 2006, 156-159.

19 Vgl. 1. da Varazze, Leyenda de Los Santos, 845-858 [s. Anm. 15].

20 Vgl. E. Garcia, Ignacio de Loyola. Madrid 2013, 50.

304



Dialog mit dem Islam

Aus redaktionsgeschichtlichen Griinden duflert E. Colombo Zweifel an dieser
Episode. Offen ist, ob der Mohr ein Zwangskonvertit zum Christentum (ein mo-
risco) oder ein Muslim war. Auch war das Thema der Jungfraulichkeit Mariens
ein hiufiges Streitthema mit der morisco-Bevolkerung dieser Zeit.?! Die Erzahlung
ware daher ein Beispiel fiir polemischen Kontakt mit dem Islam. Aber im Kontext
der Autobiographie gibt diese Geschichte Einblick, wie sich Ignatius’ Fihigkeit
zu unterscheiden entwickelte. Sie berichtet, , wie unser Herr sich gegeniiber die-
ser Seele verhielt, die noch blind war, wenn auch mit groflem Verlangen, ihm in
allem, was sie erkennen wiirde, zu dienen” (PB 14,1). Daher sieht Colombo darin
ein weiteres Beispiel fiir Ignatius’ ambivalente Haltung gegeniiber dem Islam, in
welcher ,kriegerische und friedliche Zugdnge Seite an Seite existierten”.?* Festzu-
halten ist: Trotz dieser ambivalenten Haltung erwog Ignatius keine gewalttdtigen
Reaktionen jedweder Art. Er wurde aufmerksam auf zwischenmenschliche Begeg-
nungen als einer moglichen Begegnung mit Gottes Willen.

Konfliktive und anpassungsfahige apostolische Strategie

Die Art und Weise, wie Ignatius als Generaloberer der Gesellschaft Jesu Muslimen
gegenibertritt, zeigt: Aus anfanglichen Haltungen wurden schliellich apostoli-
sche Leitlinien. Zum einen gibt es den militdrischen Zugang zum Islam. Ignatius
wirbt fiir eine christliche Armada gegen die muslimische Prdsenz im Mittelmeer-
raum.? Dieses Vorhaben dient dazu, die Gefangennahme von Christen an der
Kiiste zu vermeiden und muslimische Linder zu besetzen, um die Bevolkerung
zu konvertieren.*

Anderseits entwickelte Ignatius starke Bedenken gegentiiber der Evangelisie-
rung von Muslimen und muslimischer Lander. Er griindete ein Haus fiir judi-
sche und muslimische Katechumenen in Rom, wo die Bedingungen besonders
menschenfreundlich waren. Er veranlasste ein Kolleg in Messina, in dem Ara-
bisch gelehrt wurde, um Missionare auszubilden.? Er forderte die Griindung des
Moriscos-Kolleg in El Albaicin in Granada, wo sich Jesuiten mit den muslimischen
Brauchen und der arabischen Sprache vertraut machten.?® Im Hintergrund
stand die Idee, eine Mission im Maghreb zu etablieren?, d.h. unter Muslimen.
Dieses Vorhaben hebt erneut die Bedeutung des Islam fiir Ignatius hervor. In

21 Vgl. E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 182-183 [s. Anm. 2].

22 Ebd., 184.

23 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansion del Islam, 103 [s. Anm. 5]; vgl. Brief an ]. Nadal
(Rom, 6. August 1552), in: I. Iparraguirre / C. Dalmases / M. Ruiz (Hrsg.), Obras completas de San
Ignacio de Loyola. Madrid 1997, 910-915.

24 S. dazu M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansion del Islam, 189 f. [s. Anm. 5].

25 Ebd., 190 f.

26 Vgl. E. B. de Medina, La Compania de Jestis y la mision morisca (1545-1614), 62 [s. Anm. 6].

27 Die Mission war die Antwort auf eine Anfrage des Scheichs von Tagiora (Libyen) nach Jesuiten-Mis-
sionaren, die den katholischen Glauben predigen. Vgl. C. Cassar, The Collegium Melitense: A Frontier
Mission in the Interface between the Christian and Muslim Worlds, in: Al-Qantara 36 (2015), 445.

305



Reflexion

den Konstitutionen finden wir sogar explizite Bezugnahmen auf die Studien des
Arabischen, die sich auf jene Kollegien beziehen, wo Jesuiten sich auf Reisen in
muslimische Lander vorbereiteten.?® Wenn Studien des Arabischen zwar auch ein
Instrument fiir Mission in christlichen Gemeinschaften arabischer Kulturen sein
konnen, scheint der Fokus der Bezugnahme auf die Studien dieser Sprache in Je-
suitenschulen im Text der Konstitutionen mehr auf der Evangelisierung von Mus-
limen zu liegen. Diese hohe Wertschitzung des Verstehens von Hauptziigen der
muslimischen Kultur steht in starkem Kontrast zu der Abneigung gegentiber dem
Islam, die zu dieser Zeit von der Gesellschaft in Europa und insbesondere in Spa-
nien empfunden wurde. Ignatius’ letztliche Begriindung fiir dieses Interesse war
keine Wertschitzung des Islam, sondern eher apostolische Effektivitat. Dennoch
scheint Ignatius’ Haltung eine Offenheit gegentiber anderen Kulturen zu repra-
sentieren, die mit der zeitgendssischen kulturellen Position bricht.

Der hermeneutische Schliissel

In historischer Perspektive war Ignatius’ generelle Haltung gegeniiber dem Islam
»Ppastoral, gerichtet darauf, muslimischen Seelen zu helfen, wie auch militant, ge-
richtet darauf, die Ungldubigen im Geist der Kreuzziige zu besiegen” (Colombo).?
Diese ambivalente Haltung gegeniiber dem Islam blieb fiir alle apostolischen An-
strengungen der Jesuiten gegeniiber dem Islam seither prigend.*® Betrachtet im
Licht einiger hermeneutischer Schliissel der ignatianischen Spiritualitdt, kann sie
dennoch an Bedeutung gewinnen.

Eine Mission grofier als ein Kreuzzug

Ignatius hatte also am zeitgendssischen Kreuzfahrergeist teil, wie die ,Ruf des Ko-
nigs“-Betrachtung zeigt. Der Begriff ,, Ungldubige” (infideles) meinte zu dieser Zeit
Muslime, hatte allerdings eine weitere Bedeutung.?! Ignatius hitte auch deutlich

spezifischere Begriffe verwenden konnen, um sich auf Muslime zu beziehen. Die

Ambiguitédt des Terminus ,, ungldubig” zeigt, dass Ignatius konkrete Bezugnahmen

28 ,,(...) soll es dafiir gute Lehrer geben, und in gentigender Anzahl, und auch fiir andere Sprachen,
zum Beispiel Hebrédisch, Chalddisch, Arabisch oder Indisch (...), wo diese Sprachen fiir das genannte
Ziel (...) notwendig oder niitzlich waren” (Satzungen 447); ,Wenn man in einem Kolleg oder einer
Universitat plante, Leute vorzubereiten, damit sie zu den Mauren oder Tiirken gehen, wire Arabisch
angebracht oder Chaldaisch” (449).

29 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 180 [s. Anm. 2].

30 E. Colombo identifiziert die gleiche bipolare Haltung bei den Jesuiten des 17. Jahrhunderts, bei P.

General Tirso Gonzélez de Santallana und anderen. Vgl. E. Colombo, Even among Turks: Tirso Gon-

zdlez de Santallana (1624-1705) and Islam, in: Studies in the Spirituality of Jesuits 44 (2012), 34 f.

Sebastidn Covarrubias’ Tesoro de la lengua castellana o espanola aus dem Jahr 1611 ist das spanische

Worterbuch, das am nichsten zu Ignatius’ Lebenszeiten ist. Es definiert infiel als ,derjenige, der

nicht den Glauben hilt, gemeinhin der Heide, der noch nicht in die Kirchen und in den katho-

lischen Glauben gekommen ist“. Vgl. URL: http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/765/1046/

tesoro-de-la-lengua-castellana-o-espanola/ (Stand: 26.04.2019).

3

—_

306



Dialog mit dem Islam

auf den Islam vermeiden wollte und die Interpretation offen lief3. Dartiber hinaus
lasst die Konigs-Ruf-Betrachtung mehrere Perspektiven zu: auf die Unternehmung
an sich, zu der er uns ruft, auf die Menschlichkeit des Konigs, auf die Stufen der
Antwort etc. Die Meditation ist nicht auf ein bestimmtes Vorhaben oder einen
konkreten Ort zentriert, sondern auf die Person, unseren Herrn, und unsere per-
sonliche Beziehung mit Thm.*? Die Betonung liegt auf dem Gehen , mit ihm“, un-
ter denselben Bedingungen wie er. Daher ist der Geist eines militdrischen Kreuz-
zugs nicht das Hauptziel dieser Meditation. Santiago Arzubialde weist darauf hin,
dass sich fiir Ignatius, als er diese Meditation schrieb, die Ideale des Rittertums
bereits in Nachahmung der Werke der Heiligen, der ,Ritter Gottes” gewandelt
hatten.* Die Bedeutung des Ruf des Konigs liegt eher auf einer theologischen
und spirituellen Ebene. Der Text reflektiert eine bestimmte historische Weltan-
schauung und ein Ideal, muss aber kein Indiz fiir ein problematisches Verhaltnis
zum Islam sein.

Das grofe Projekt, zu dem der irdische Konig aufruft, bildet den Willen Gottes
fiir die Rettung der Menschheit ab.** Diese Mission ist universal und herausfor-
dernd beziiglich des personlichen Risikos und Wohlbefindens. Die universale
Dimension der Mission (,,Christus, unseren Herrn, den ewigen Konig, zu sehen
und vor Thm die gesamte Welt“ [GU 95]) zeigt erneut Ignatius’ Haltung gegen-
iiber Muslimen. Nach Ansicht E. Colombos griindet das Interesse des Ignatius
am Islam im universalen Anspruch. Hier besteht eine Verwandtschaft mit der
Universalitdt ignatianischer Spiritualitdt.?s Predigt zu Muslimen - reprasentiert
durch den Tiirken, den paradigmatischen Feind — wére ein Beweis fiir die wahre
Universalitdt der Mission.

Muslime nahmen, so betont E. Colombo, unter den apostolischen Zielen der
Jesuiten eine Sonderstellung ein.** Gemaf jesuitischer Vorstellung war ein Volk
umso einfacher zu evangelisieren, je weiter entfernt es lebte (z.B. die Westindi-
schen Inseln). Dagegen gestaltete sich die Evangelisierung der nichstliegenden
Volker ungleich schwieriger (z.B. die Lutheraner). Die Muslime stellten eine Son-
dergruppe dar: Sie waren ganz nah, sogar unter den Spaniern (wie in Granada),
aber zugleich kulturell sehr verschieden. Sie schrdankten die Universalitdt der Mis-
sion ein, obwohl sie geographisch so nah waren. Die Mission unter Muslimen ist
daher der ultimative Test einer echten Universalitat der Gesellschaft Jesu, um Got-
tes Heilsplan ndherzukommen, wie er in der Meditation vom Ruf des Konigs zum
Ausdruck kommt.?” War man unter Muslimen, den paradigmatischen Unglau-
bigen, prisent, konnte man sicher sein, alle anderen Grenzen zu erreichen.

32 Vgl. D. Fleming, ,Reino”,in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1563 [s. Anm. 13].

33 Vgl. S. Arzubialde, Ejercicios Espirituales de S. Ignacio. Historia y andlisi. Santander 1991, 280 f.
34 Ebd., 280.

35 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 197 [s. Anm. 2].

36 Vgl. E. Colombo, Even among Turks, 195 f. [s. Anm. 30].

307



Reflexion

Das Ideal der Seelenhilfe

Die Geistlichen Ubungen sprechen mehrmals von der Notwendigkeit, sich dem
Gesprichspartner anzupassen (z.B. GU 7). Der Grund dafiir ist der tiefe Respekt
fiir die Freiheit und personliche Erfahrung jeder Person. Derselbe Charakterzug
ist in Ignatius’ Sicht auf den Islam gegenwartig, ablesbar an seiner Sorge, sich an
die Sprache und Kultur der muslimischen Bevolkerung anzupassen. Hinter all
dem liegt ein Bewusstsein ihrer Freiheit und persénlichen Entwicklung. Daniel
Madigan sieht in der 15. Vorbemerkung zu den Geistlichen Ubungen ein Schliis-
selelement ignatianischer Spiritualitdt im Hinblick auf den Dialog mit dem Is-
lam. Ignatius sagt, dass ,es passender und viel besser ist, dass der Schopfer und
Herr selbst Sich Seiner ergebenen Seele mitteilen soll“ (GU 15).* Dieses Prinzip
unterstreicht die Wiirde und Freiheit des Menschen. Diese Wiirde basiert auf
der Uberzeugung, dass Gott persdnlich zu jedem bzw. jeder in je eigenen und
kulturellen Umstdnden spricht. Die Aufmerksamkeit fiir die Bedingungen des
Gesprachspartners ldsst sich verbinden mit dem ignatianisch-apostolischen Ide-
al ,den Seelen helfen”, welches Ignatius bereits im Kontext seiner Jerusalemer
Plane formuliert (PB 45). Dieses apostolische Ideal meint eine ganzheitliche Hil-
fe, mit dem Fokus auf die innere Dimension einer Person.*

»,Den Seelen helfen” ist eng verbunden mit anderen humanistischen Model-
len, oftmals inspiriert von Erasmus. Den Idealen des Ignatius verwandt sind je-
ne, die Hernando de Talavera, der erste Bischof von Granada, umsetzte. Dieser
wirkte, inspiriert durch Autoren wie z.B. Raimundus Lullus, Ramoén von Penafort
oder Juan von Segovia, von 1492 bis 1499 dahingehend, Muslime von der freien
Konversion zum Christentum zu tiberzeugen.* Selbst wenn die humanistischen
Ideale eines Talavera nach dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts aufgrund der
osmanischen Bedrohung oder der Europdischen Ablehnung muslimischer Kultur
mehr oder weniger verschwunden waren, so scheinen sie Widerhall gefunden
zu haben in Ignatius’ Haltung gegeniiber Muslimen, gendhrt von seinem spiri-
tuellen Ansatz der innigen Kommunikation des Menschen mit Gott.

In der Dynamik ignatianischer Spiritualitit

Die franzdsische Theologin Sylvie Robert sieht in fiinf Punkten den Kern ignati-
anischer Spiritualitdt: Trinitdt, Gottes Handeln in der Welt (Schopfung), Christi
Gegenwart in der Eucharistie, Christi Menschheit, Kultur und die sdkulare Welt
(,alle Dinge”).*! Diese Elemente geben keine bestimmte theologische oder spi-
rituelle Reihenfolge wieder. In Manresa sieht sich Ignatius hineingenommen

in die Bewegung der Trinitdt zur Welt hin, eine Bewegung, die an der eucharis-

37 Vgl. ]J. Y. Calvez, ,Universalidad”, in: Diccionario de spiritualidad ignaciana, 1746 f. [s. Anm. 13].

38 Vgl. D. Madigan, ,Islam”,in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1048 [s. Anm. 13].

39 M. A. Lewis, ,Ayuda a las dnimas”, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 204 [s. Anm. 13].

40 Vgl. E. J. Martinez-Medina, Fray Hernando de Talavera, primer arzobispo de Granada. Bosquejo biogrdfi-
co, in: ders. / M. Biersack (Hrsg.), Fray Hernando de Talavera, 60-70 [s. Anm. 4].

308



Dialog mit dem Islam

tischen Gegenwart ablesbar ist und die alle Dinge erreicht. Die Beziehung des
Menschen zur Welt wurzelt in Gottes Beziehung zur Welt.*? In diese Bewegung
lassen sich die beiden Hauptthemen der Haltung des Ignatius zum Islam — der
Ruf zur Mission und die Bemithung, muslimischen Seelen zu helfen - integrie-
ren. Zuallererst wire der Ruf des irdischen Konigs letztlich Christi Ruf, sich die-
ser Zuwendung der Trinitdt zur Welt hin anzuschliefen. Es ist ein universales
Projekt, das jeden erreichen will, alles und jede Kultur. Auch muslimische Kul-
tur als eine Grenze, die den universalen Charakter einzuschranken scheint, will
von Gottes Heilswillen erreicht werden, trotz ihrer offenkundigen Fremdheit
und Gegensdatzlichkeit zum Christentum. Christus 1ddt ein, sich ihm in diesem
Projekt anzuschlieflen, in einer absteigenden Bewegung, die seinem eigenen Vo-
ranschreiten folgt.

Ignatius’ grofRe Sorge, den Menschen in dessen je eigenen Bedingungen zu
erreichen, um Seelen zu helfen, spiegelt Mehreres wider. Zundchst gibt es einen
Willen, so effizient wie moglich zu sein, wenn man Christi Mission unterstiitzt.
Je mehr wir den Anderen iiberzeugen konnen, desto besser ist unser Beitrag zu
seiner Mission. Zweitens gibt es das Bewusstsein der Gegenwart der Trinitdt in
allen — vor unserem Ankommen. Daher liefle sich in jedem Muslim bzw. jeder
Muslima, dem/der wir begegnen, und im Islam selbst, Gott bereits am Werk
finden. Die Bemiihung, sich anzupassen, ist blof eine Weise, diese Prasenz zu
erkennen und zu respektieren.

41 Vgl. S. Robert, Les chemins de Dieu avec Ignace de Loyola. Paris 2009, 59-68.
42 Ebd., 71.

309



