
*	 Erstveröffentlichung in: Gregorianum 99,3 (2018), 579–595. Übersetzt von Christian Trenk, bear­
beitet und gekürzt von Christoph Benke.

1	 Zur Einführung in den Islam, seine anfängliche Entwicklung und einer Klärung der Begrifflich­
keiten vgl. R. Caspar, A Historical Introduction to Islamic Theology: Muhammad and the Classical Period. 
Rom 1998.

Dialog mit dem Islam*

Impulse der ignatianischen Spiritualität

Der Dialog mit dem Islam hat heute hohe Priorität in der katholischen Kirche. 
Es ist notwendig, eine neue Beziehung zwischen den beiden religiösen Traditio­
nen zu entwickeln, ohne die gewalttätigen Einstellungen des religiösen Fanatis­
mus. In den Jahren seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entwickelte sich ein 
positiverer Zugang zum Islam. Es fehlt aber an Überlegungen, den Dialog auf 
spezifische Spiritualitäten (der ignatianischen, franziskanischen, karmelitischen) 
hin zu konkretisieren. Ziel der folgenden Überlegungen ist, eine Verbindung 
zwischen ignatianischer Spiritualität und dem Dialog mit dem Islam herzustel­
len, und zwar unter Zuhilfenahme ignatianischer Quellen. Es gibt eine tiefe, 
bisher aber unerkannte Verbindung zwischen Ignatius und dem Islam.

Wir verwenden den Terminus Islam, um uns auf die von Mohammed zu Be­
ginn des 7. Jahrhunderts in Arabien gegründete Religion zu beziehen, die den 
Quran als ihr heiliges Buch betrachtet. Der innere Pluralismus des Islam (Sunni­
ten, Shi’iten, Charidschiten etc.)1 war zur Zeit von Ignatius noch nicht im Ver­
stehen des Islam präsent – wenngleich das Bild des Islam damals mehrheitlich 
das des sunnitischen Islam war. Westeuropa grenzte an muslimische Länder, wie 
das ehemalige Al-Andalus, die Maghreb, Ägypten und das Osmanische Reich. 
Ignatius selbst verwendete den Terminus Islam nie, sondern Begriffe, die sich 
auf die Anhänger des Islam beziehen – meist abwertend – wie Mohren, Musel­
manen oder Türken. Nichtsdestoweniger betrachten wir die ignatianischen 
Quellen durch die Linse des Begriffes Islam. 

Gonzalo Villagrán SJ | Granada

Dr. theol., Professor für Christliche 
Sozialethik an der Theologischen 
Fakultät von Granada

gvillagran@probesi.org

Reflexion

300



Nach Ansicht des italienischen Historikers Emanuele Colombo waren der Islam 
und die muslimische Welt für Ignatius von großer Bedeutung.2 E. Colombo be­
schreibt diese Passion für den Islam als einen „unterirdischen Fluss“.3 Zunächst 
stellen wir Ignatius’ historischen Kontext in Bezug zum Islam dar. Danach wer­
den wir Ignatius‘ kulturelle Einflüsse in seinem Verhältnis zum Islam identifizie­
ren, insbesondere die franziskanische Überlieferung. Schließlich verbinden wir 
diese Sicht des Islam mit wichtigen hermeneutischen Schlüsseln der ignatianis­
chen Spiritualität. 

Historischer Kontext

Zwei Hauptthemen bestimmen im 16. Jahrhundert das Verhältnis zwischen dem 
christlichen Europa und der muslimischen Welt. Das Ende der Reconquista mit 
der Eroberung Granadas 1492 wurde als bedeutendes Geschehen wahrgenom­
men, insbesondere nach der Eroberung Konstantinopels durch die Türken in 
1453.4 Obwohl der Kreuzfahrergeist damals schon veraltet war, erfuhr er eine 
gewisse Wiederbelebung auf der iberischen Halbinsel, was Ignatius wahrschein­
lich beeinflusst hat. Dieser Geist führte dazu, die Reconquista-Bemühungen in 
Nordafrika Richtung Jerusalem fortzusetzen.5 

Der militärische Kreuzfahrergeist war nicht die einzige Position. In der kürz­
lich eroberten Stadt Granada war es der muslimischen Bevölkerung erlaubt, ihre 
Religion und Bräuche beizubehalten. In den Jahren nach der Eroberung wurde die 
Haltung der spanischen Monarchie zunehmend härter, bis hin zu den Zwangs­
konversionen von Muslimen (moriscos) 1501, ähnlich der Zwangskonversionen 
der Juden. Dieser Prozess wachsender Unnachgiebigkeit vertiefte das starke Ge­
fühl kultureller und moralischer Überlegenheit europäisch-christlicher Gesell­
schaften gegenüber der muslimischen Kultur. Das zeigt die wachsende Margina­
lisierung und Geringschätzung, welche die morisco-Gemeinschaft in Spanien 
durchlitt bis zu ihrer endgültigen Vertreibung 1609.6

Darüber hinaus stellte die Expansion des Osmanischen Reiches während des 
16. Jahrhunderts, inklusive der Eroberung Konstantinopels und des Balkans, der 
Eroberung Ägyptens, der Belagerung Wiens und seine maritime Ausdehnung 
durch das westliche Mittelmeer eine ernste Bedrohung für die alten christlichen 

2	 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping their Souls: Ignatius Loyola and Islam, in: R. A. Maryks 
(Hrsg.), A Companion to Ignatius of Loyola: Life, Writings, Spirituality, Influence. Leiden 2014, 180.

3	 Ebd., 197.
4	 Vgl. F. J. Martínez-Medina, El pensamiento politico de Fray Hernando de Talavera: El oficio de la Toma 

de Granada, in: ders. / M. Biersack (Hrsg.), Fray Hernando de Talavera, primer arzobispo de Granada. 
Hombre de iglesia, Estado y letras. Granada 2011, 101–37.

5	 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansion del Islam en el siglo XVI, in: Anuario del Instituto 
Ignacio de Loyola 4 (1997), 94–95.

6	 Vgl. F. B. de Medina, La Compana de Jesús y la mission morisca (1545–1614), in: AHSI 57 (1988), 
3–136.

301

Dialog mit dem Islam



7	 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansión del Islam, 95 [s. Anm. 5].
8	 Ebd., 101–104. 
9	 Vgl. D. Howard, Risk and Resistance: Fifty Years of Interreligious Dialogue in the Catholic Church, in: Pro 

Dialogo 145 (2014), 35.
10	 Vgl. S. C. Stachera, Franciscanos y sultanes en Marruecos. Relaciones entre el poder (Al-Sultân) y la obra 

eligiosa y humanitaria de los frailes menores. Granada 2013, 51–53.

Länder dar und eine reale Gefahr für die Bevölkerung der Mittelmeerküste. Das 
Osmanische Reich war ein zentralisierter Staat mit einem mächtigen Heer und 
einer Marine, die jeden christlichen Staat erobern konnte.7 Diese Bedrohung 
führte zu einer diplomatischen Strategie der Verstärkung der Gebiete um die 
Länder der Hohen Pforte. Eine christliche Koalition gelang erst in der Schlacht 
von Lepanto (1571).8 Diese zwei Strategien beeinflussten die jesuitische Haltung 
gegenüber dem Islam, indem sie eine defensive Haltung anregten, ebenso wie 
einen Willen, der Bedrohung etwas entgegenzusetzen. Ignatius erfuhr die Span­
nung gegenüber dem Islam und war dennoch in der Lage, diese negative Ein­
schätzung zu übersteigen. Dabei halfen ihm auch andere kulturelle Strömungen 
seiner Epoche.

Einflüsse auf Ignatius‘ Sicht des Islam

Ignatius‘ Sicht des Islam wurde von den zeitgenössischen kulturellen und reli­
giösen Vorstellungen mitgeformt. Dies zeigte sich in seiner Biographie und in 
seinen apostolischen Entscheidungen. 

Eine franziskanische Inspiration
Ignatius‘ Interesse am Islam wurde durch den Heiligen Franz von Assisi beein­
flusst. Franz von Assisi darf als einer der Pioniere der Kirche in Bezug auf inter­
religiösen Dialog im Allgemeinen, besonders aber in Bezug auf den Dialog mit 
dem Islam gelten.9 Seine Begegnung mit dem Sultan al-Malik al-Mail während 
der Belagerung von Damietta in 121910 stellt ein Beispiel einer brüderlichen in­
terreligiösen Begegnung mit dem Islam dar, das seit jeher den modernen isla­
misch-christlichen Dialog inspiriert hat.

In der Ersten Regel der Minderbrüder aus 1221 formuliert Franz von Assisi 
die zwei möglichen Wege, unter den als Sarazenen bezeichneten Muslimen 
zu leben: „Die Brüder (…) können in zweifacher Weise unter ihnen geistlich 
wandeln. Eine Art besteht darin, dass sie weder zanken noch streiten, sondern 
um Gottes willen jeder menschlichen Kreatur untertan sind und bekennen, dass sie 
Christen sind.“ Der andere Weg ist, offen den christlichen Glauben zu predigen 
mit den offenkundigen Gefahren, die eine solche Haltung impliziert. „Die an­
dere Art ist, dass sie, wenn sie sehen, dass es dem Herrn gefällt, das Wort Gottes 
verkünden, damit jene an den allmächtigen Gott glauben, den Vater und den 
Sohn und den Heiligen Geist, den Schöpfer aller Dinge, an den Sohn, den Erlö­

Reflexion

302



ser und Retter, und sich taufen lassen und Christen werden.“11 Während der ers­
te Weg die Erfahrung des Franziskus in Damietta als einem Moment gegenseiti­
gen Respekts widerspiegelt, bezeugt der zweite Gegensätzliches: 1219 schickte 
Franziskus vier Brüder auf eine missionarische Expedition ins muslimische An­
dalusien, damals Teil des Almohadenreichs. Die Brüder predigten zunächst in 
Sevilla, wo sie verhaftet und nach Marokko ausgewiesen wurden. In Marrakesch 
predigten sie auf dem Marktplatz, wo sie vom Sultan selbst getötet wurden. Die­
se Gruppe franziskanischer Proto-Märtyrer wurde 1481 kanonisiert.12 

Ignatius‘ Verehrung des Hl. Franziskus ist gut bezeugt, sie war bereits in der 
Familie etabliert: Seine Tante María de Guevara gründete einen Konvent der Ar­
men Klarissinnen in Arevalo, welcher Ignatius bekannt war.13 Es gibt auch eine 
Ähnlichkeit zwischen Ignatius‘ frühen Praktiken nach seiner Konversion und 
der Beschreibung der Konversion des Hl. Franziskus im Flos Sanctorum.14 Aus 
diesen Gründen sehen einige Forscher (wie z.B. R. G. Mateo) in Franziskus das 
Haupt-Vorbild für Ignatius direkt nach seiner Konversion.

Die Hauptquelle von Ignatius‘ ursprünglichem Wissen über den Hl. Franzis­
kus ist die Legenda aurea (13. Jahrhundert) des Jakobus de Voragine (in der spa­
nischen Version des 16. Jahrhunderts Flos sanctorum genannt). In der zugehö­
rigen Erzählung findet sich keine Begegnung des Franziskus mit dem Sultan bei 
Damietta. Hingegen wird die Geschichte der franziskanischen Proto-Märtyrer 
in Marokko detailreich nacherzählt als eine Episode im Leben des Hl. Antonius 
von Padua.15 Fünf franziskanische Brüder gingen „in eine Stadt Marokkos [Mar­
rakesch], welche zu den ungläubigen Mohren gehört, um dort den Glauben an 
Jesus Christus zu predigen“. Der Almohadenkalif, nachdem er von den Brüdern 
und ihrem christlichen Predigen gehört hatte, verbannte sie mehrere Male aus 
der Stadt, die Brüder jedoch „in dem Wunsch, die Krone der Märtyrertums zu 
erlangen, kehrten in die Stadt zurück und predigten ohne Angst den Glauben 
an Jesus Christus“. Schließlich wurden sie verhaftet und vom Kailf gefoltert, bis 
sie die Märtyrerkrone erlangten. 

Diese Lektüre – das Martyrium der Franziskanerbrüder – dürfte den Wunsch 
des Ignatius, nach Jerusalem zu gehen und dort zu bleiben, „um den Seelen zu 
helfen“, sein Leben dabei aufs Spiel setzend, beeinflusst haben.16 Ignatius wollte 
ein Leben der Armut und des Apostolats in dem Land Christi leben, mit einer 
realen Gefahr, dafür getötet zu werden, den ultimativen Weg der Herrennach­

11	 NbR 16,5–7.
12	 Vgl. S. C. Stachera, Franciscanos y sultanes en Marruecos, 73–74 [s. Anm. 10].
13	 Vgl. R. García, „Flos Sanctorum“, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana. Santander 2007, 887.
14	 Ebd., 887.
15	 Vgl. I. da Varazze, Leyenda de los santos. Madrid 2007, 478–486, hier: 782.
16	 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers Nr. 38–48. D. Howard macht diese Verknüpfung explizit, 

vgl. ders., Ignatius of Loyola: Apostle to the Muslims, in: Thinking Faith, 26. Juni 2016, URL: https://
www.thinkingfaith.org/articles/ignatius-loyola-apostle-muslims (Stand: 26.04.2019).

303

Dialog mit dem Islam



17	 Vgl. J. M. Martín-Moreno, „Jerusalén“, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1069 [s. Anm. 13].
18	 Es wäre interessant, andere franziskanische Einflüsse auf Ignatius zu untersuchen, etwa während 

seiner Studien in Paris. Allerdings hatte damals das franziskanische Kolleg an der Pariser Universi­
tät, Les Cordeliers, nicht seine beste Zeit. Ignatius besuchte anscheinend mehr das dominikanische 
Kolleg von Saint Jacque. Der wichtigste Einfluss auf Ignatius‘ Kontakt mit den Franziskanern in Paris 
war seine Begegnung mit den Ideen Bonaventuras; vgl. P. Lecrivain, Paris au temps d’Ignace de Loyola 
(1528–1535). Paris 2006, 156–159.

19	 Vgl. I. da Varazze, Leyenda de Los Santos, 845–858 [s. Anm. 15].
20	 Vgl. E. Garcia, Ignacio de Loyola. Madrid 2013, 50.

folge bis zum Ende. Umso bedeutender war die Weisheit des Franziskaner-Provin­
zials, der Ignatius verbot, in Jerusalem zu bleiben. Diese Wendung hatte letztend­
lich positive Folgen für dessen spirituelle Entwicklung – bis hin zur Gründung der 
Gesellschaft Jesu.17 Von daher rührt der provokative Ansatz des Ignatius im Hin­
blick auf den Islam. Leider scheint der Damietta-Stil von Begegnung in Ignatius‘ 
Denken nicht präsent zu sein.18

Ein Kreuzfahrergeist
Im Leben des Ignatius gibt es noch eine Begegnung mit dem Islam. Die Geistlichen 
Übungen enthalten eine indirekte, aber klare Bezugnahme auf den Islam. Am Be­
ginn der zweiten Woche soll die übende Person den Ruf eines irdischen Königs zu 
einer bedeutenden Militäroperation vergleichen mit jenem Ruf, den Jesus Chri­
stus an jede(n) von uns richtet (GÜ 91 ff). Die militärische Unternehmung wird 
beschrieben mit dem Ziel, „alle Länder der Ungläubigen zu erobern“ (93), was 
eindeutig auf muslimische Länder hinweist und daher einen Kreuzzugskontext 
hat. Der „Ruf des irdischen Königs“ zeigt erstaunliche Ähnlichkeit mit den Vor­
bereitungen für die Schlacht von Las Navas de Tolosa in 1212 in der spanischen 
Version des Flos Sanctorum.19 Als Ignatius jung war, gab es Pläne, einen Kreuzzug 
zu starten, in Marokko einzufallen, um dann nach Richtung Jerusalem weiterzu­
ziehen.20 Ignatius sieht also im Islam den paradigmatischen Feind des Christen­
tums und ein Objekt jedweder militärischer Anstrengung. Dieses Verständnis gibt 
es im Denken des Ignatius. Aber es bleibt nicht das einzige. Auch eine andere 
Tendenz ist bei ihm feststellbar.

Die Begegnung mit dem Mohren
Der „Bericht des Pilgers“ erzählt von einer Debatte zwischen Ignatius (auf dem 
Weg nach Montserrat) und einem Mohren nahe Pedrola in Aragón. Als sie das 
Thema der Jungfräulichkeit Mariens nach der Geburt ansprachen, wurde der Ton 
schärfer. Der Mohr ging seiner Wege. Ignatius fragte sich, ob er ihm nacheilen 
und ihn töten sollte, um die Ehre Mariens zu verteidigen, oder ob er ihm erlau­
ben sollte, davonzuziehen. Schließlich überließ er die Entscheidung dessen Maul­
tier, was Ignatius davon abhielt, den Mohr zu töten (PB 14–16).

Reflexion

304



21	 Vgl. E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 182–183 [s. Anm. 2].
22	 Ebd., 184.
23	 Vgl. M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansión del Islam, 103 [s. Anm. 5]; vgl. Brief an J. Nadal 

(Rom, 6. August 1552), in: I. Iparraguirre / C. Dalmases / M. Ruiz (Hrsg.), Obras completas de San 
Ignacio de Loyola. Madrid 61997, 910–915.

24	 S. dazu M. A. Bunes, Ignacio de Loyola y la expansión del Islam, 189 f. [s. Anm. 5].
25	 Ebd., 190 f.
26	 Vgl. F. B. de Medina, La Compania de Jesús y la misión morisca (1545–1614), 62 [s. Anm. 6].
27	 Die Mission war die Antwort auf eine Anfrage des Scheichs von Tagiora (Libyen) nach Jesuiten-Mis­

sionaren, die den katholischen Glauben predigen. Vgl. C. Cassar, The Collegium Melitense: A Frontier 
Mission in the Interface between the Christian and Muslim Worlds, in: Al-Qantara 36 (2015), 445.

Aus redaktionsgeschichtlichen Gründen äußert E. Colombo Zweifel an dieser 
Episode. Offen ist, ob der Mohr ein Zwangskonvertit zum Christentum (ein mo
risco) oder ein Muslim war. Auch war das Thema der Jungfräulichkeit Mariens 
ein häufiges Streitthema mit der morisco-Bevölkerung dieser Zeit.21 Die Erzählung 
wäre daher ein Beispiel für polemischen Kontakt mit dem Islam. Aber im Kontext 
der Autobiographie gibt diese Geschichte Einblick, wie sich  Ignatius’ Fähigkeit 
zu unterscheiden entwickelte. Sie berichtet, „wie unser Herr sich gegenüber die­
ser Seele verhielt, die noch blind war, wenn auch mit großem Verlangen, ihm in 
allem, was sie erkennen würde, zu dienen“ (PB 14,1). Daher sieht Colombo darin 
ein weiteres Beispiel für Ignatius’ ambivalente Haltung gegenüber dem Islam, in 
welcher „kriegerische und friedliche Zugänge Seite an Seite existierten“.22 Festzu­
halten ist: Trotz dieser ambivalenten Haltung erwog Ignatius keine gewalttätigen 
Reaktionen jedweder Art. Er wurde aufmerksam auf zwischenmenschliche Begeg­
nungen als einer möglichen Begegnung mit Gottes Willen.

Konfliktive und anpassungsfähige apostolische Strategie
Die Art und Weise, wie Ignatius als Generaloberer der Gesellschaft Jesu Muslimen 
gegenübertritt, zeigt: Aus anfänglichen Haltungen wurden schließlich apostoli­
sche Leitlinien. Zum einen gibt es den militärischen Zugang zum Islam. Ignatius 
wirbt für eine christliche Armada gegen die muslimische Präsenz im Mittelmeer­
raum.23 Dieses Vorhaben dient dazu, die Gefangennahme von Christen an der 
Küste zu vermeiden und muslimische Länder zu besetzen, um die Bevölkerung 
zu konvertieren.24

Anderseits entwickelte Ignatius starke Bedenken gegenüber der Evangelisie­
rung von Muslimen und muslimischer Länder. Er gründete ein Haus für jüdi­
sche und muslimische Katechumenen in Rom, wo die Bedingungen besonders 
menschenfreundlich waren. Er veranlasste ein Kolleg in Messina, in dem Ara­
bisch gelehrt wurde, um Missionare auszubilden.25 Er förderte die Gründung des 
Moriscos-Kolleg in El Albaicín in Granada, wo sich Jesuiten mit den muslimischen 
Bräuchen und der arabischen Sprache vertraut machten.26 Im Hintergrund 
stand die Idee, eine Mission im Maghreb zu etablieren27, d.h. unter Muslimen. 
Dieses Vorhaben hebt erneut die Bedeutung des Islam für Ignatius hervor. In 

305

Dialog mit dem Islam



28	 „(…) soll es dafür gute Lehrer geben, und in genügender Anzahl, und auch für andere Sprachen, 
zum Beispiel Hebräisch, Chaldäisch, Arabisch oder Indisch (…), wo diese Sprachen für das genannte 
Ziel (…) notwendig oder nützlich wären“ (Satzungen 447); „Wenn man in einem Kolleg oder einer 
Universität plante, Leute vorzubereiten, damit sie zu den Mauren oder Türken gehen, wäre Arabisch 
angebracht oder Chaldäisch“ (449). 

29	 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 180 [s. Anm. 2].
30	 E. Colombo identifiziert die gleiche bipolare Haltung bei den Jesuiten des 17. Jahrhunderts, bei P. 

General Tirso González de Santallana und anderen. Vgl. E. Colombo, Even among Turks: Tirso Gon-
zález de Santallana (1624–1705) and Islam, in: Studies in the Spirituality of Jesuits 44 (2012), 34 f.

31	 Sebastián Covarrubias’ Tesoro de la lengua castellana o espanola aus dem Jahr 1611 ist das spanische 
Wörterbuch, das am nächsten zu Ignatius’ Lebenszeiten ist. Es definiert infiel als „derjenige, der 
nicht den Glauben hält, gemeinhin der Heide, der noch nicht in die Kirchen und in den katho­
lischen Glauben gekommen ist“. Vgl. URL: http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/765/1046/
tesoro-de-la-lengua-castellana-o-espanola/ (Stand: 26.04.2019).

den Konstitutionen finden wir sogar explizite Bezugnahmen auf die Studien des 
Arabischen, die sich auf jene Kollegien beziehen, wo Jesuiten sich auf Reisen in 
muslimische Länder vorbereiteten.28 Wenn Studien des Arabischen zwar auch ein 
Instrument für Mission in christlichen Gemeinschaften arabischer Kulturen sein 
können, scheint der Fokus der Bezugnahme auf die Studien dieser Sprache in Je­
suitenschulen im Text der Konstitutionen mehr auf der Evangelisierung von Mus­
limen zu liegen. Diese hohe Wertschätzung des Verstehens von Hauptzügen der 
muslimischen Kultur steht in starkem Kontrast zu der Abneigung gegenüber dem 
Islam, die zu dieser Zeit von der Gesellschaft in Europa und insbesondere in Spa­
nien empfunden wurde. Ignatius’ letztliche Begründung für dieses Interesse war 
keine Wertschätzung des Islam, sondern eher apostolische Effektivität. Dennoch 
scheint Ignatius’ Haltung eine Offenheit gegenüber anderen Kulturen zu reprä­
sentieren, die mit der zeitgenössischen kulturellen Position bricht. 

Der hermeneutische Schlüssel 

In historischer Perspektive war Ignatius’ generelle Haltung gegenüber dem Islam 
„pastoral, gerichtet darauf, muslimischen Seelen zu helfen, wie auch militant, ge­
richtet darauf, die Ungläubigen im Geist der Kreuzzüge zu besiegen“ (Colombo).29 
Diese ambivalente Haltung gegenüber dem Islam blieb für alle apostolischen An­
strengungen der Jesuiten gegenüber dem Islam seither prägend.30  Betrachtet im 
Licht einiger hermeneutischer Schlüssel der ignatianischen Spiritualität, kann sie 
dennoch an Bedeutung gewinnen. 

Eine Mission größer als ein Kreuzzug 
Ignatius hatte also am zeitgenössischen Kreuzfahrergeist teil, wie die „Ruf des Kö­
nigs“-Betrachtung zeigt. Der Begriff „Ungläubige“ (infideles) meinte zu dieser Zeit 
Muslime, hatte allerdings eine weitere Bedeutung.31 Ignatius hätte auch deutlich 
spezifischere Begriffe verwenden können, um sich auf Muslime zu beziehen. Die 
Ambiguität des Terminus „ungläubig“ zeigt, dass Ignatius konkrete Bezugnahmen 

Reflexion

306



32	 Vgl. D. Fleming, „Reino“,in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1563 [s. Anm. 13].
33	 Vgl. S. Arzubialde, Ejercicios Espirituales de S. Ignacio. Historia y análisi. Santander 1991, 280 f.
34	 Ebd., 280.
35	 E. Colombo, Defeating the Infidels, Helping Their Souls, 197 [s. Anm. 2].
36	 Vgl. E. Colombo, Even among Turks, 195 f. [s. Anm. 30].

auf den Islam vermeiden wollte und die Interpretation offen ließ. Darüber hinaus 
lässt die Königs-Ruf-Betrachtung mehrere Perspektiven zu: auf die Unternehmung 
an sich, zu der er uns ruft, auf die Menschlichkeit des Königs, auf die Stufen der 
Antwort etc. Die Meditation ist nicht auf ein bestimmtes Vorhaben oder einen 
konkreten Ort zentriert, sondern auf die Person, unseren Herrn, und unsere per­
sönliche Beziehung mit Ihm.32 Die Betonung liegt auf dem Gehen „mit ihm“, un­
ter denselben Bedingungen wie er. Daher ist der Geist eines militärischen Kreuz­
zugs nicht das Hauptziel dieser Meditation. Santiago Arzubialde weist darauf hin, 
dass sich für Ignatius, als er diese Meditation schrieb, die Ideale des Rittertums 
bereits in Nachahmung der Werke der Heiligen, der „Ritter Gottes“ gewandelt 
hatten.33 Die Bedeutung des Ruf des Königs liegt eher auf einer theologischen 
und spirituellen Ebene. Der Text reflektiert eine bestimmte historische Weltan­
schauung und ein Ideal, muss aber kein Indiz für ein problematisches Verhältnis 
zum Islam sein. 

Das große Projekt, zu dem der irdische König aufruft, bildet den Willen Gottes 
für die Rettung der Menschheit ab.34 Diese Mission ist universal und herausfor­
dernd bezüglich des persönlichen Risikos und Wohlbefindens. Die universale 
Dimension der Mission („Christus, unseren Herrn, den ewigen König, zu sehen 
und vor Ihm die gesamte Welt“ [GÜ 95]) zeigt erneut Ignatius’ Haltung gegen­
über Muslimen. Nach Ansicht E. Colombos gründet das Interesse des Ignatius 
am Islam im universalen Anspruch. Hier besteht eine Verwandtschaft mit der 
Universalität ignatianischer Spiritualität.35 Predigt zu Muslimen – repräsentiert 
durch den Türken, den paradigmatischen Feind – wäre ein Beweis für die wahre 
Universalität der Mission.

Muslime nahmen, so betont E. Colombo, unter den apostolischen Zielen der 
Jesuiten eine Sonderstellung ein.36 Gemäß jesuitischer Vorstellung war ein Volk 
umso einfacher zu evangelisieren, je weiter entfernt es lebte (z.B. die Westindi­
schen Inseln). Dagegen gestaltete sich die Evangelisierung der nächstliegenden 
Völker ungleich schwieriger (z.B. die Lutheraner). Die Muslime stellten eine Son­
dergruppe dar: Sie waren ganz nah, sogar unter den Spaniern (wie in Granada), 
aber zugleich kulturell sehr verschieden. Sie schränkten die Universalität der Mis­
sion ein, obwohl sie geographisch so nah waren. Die Mission unter Muslimen ist 
daher der ultimative Test einer echten Universalität der Gesellschaft Jesu, um Got­
tes Heilsplan näherzukommen, wie er in der Meditation vom Ruf des Königs zum 
Ausdruck kommt.37 War man unter Muslimen, den paradigmatischen Ungläu­
bigen, präsent, konnte man sicher sein, alle anderen Grenzen zu erreichen.

307

Dialog mit dem Islam



37	 Vgl. J. Y. Calvez, „Universalidad“, in: Diccionario de spiritualidad ignaciana, 1746 f. [s. Anm. 13].
38	 Vgl. D. Madigan, „Islam“,in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 1048 [s. Anm. 13].
39	 M. A. Lewis, „Ayuda a las ánimas“, in: Diccionario de espiritualidad ignaciana, 204 [s. Anm. 13].
40	 Vgl. F. J. Martínez-Medina, Fray Hernando de Talavera, primer arzobispo de Granada. Bosquejo biográfi-

co, in: ders. / M. Biersack (Hrsg.), Fray Hernando de Talavera, 60–70 [s. Anm. 4].

Das Ideal der Seelenhilfe
Die Geistlichen Übungen sprechen mehrmals von der Notwendigkeit, sich dem 
Gesprächspartner anzupassen (z.B. GÜ 7). Der Grund dafür ist der tiefe Respekt 
für die Freiheit und persönliche Erfahrung jeder Person. Derselbe Charakterzug 
ist in Ignatius’ Sicht auf den Islam gegenwärtig, ablesbar an seiner Sorge, sich an 
die Sprache und Kultur der muslimischen Bevölkerung anzupassen. Hinter all 
dem liegt ein Bewusstsein ihrer Freiheit und persönlichen Entwicklung. Daniel 
Madigan sieht in der 15. Vorbemerkung zu den Geistlichen Übungen ein Schlüs­
selelement ignatianischer Spiritualität im Hinblick auf den Dialog mit dem Is­
lam. Ignatius sagt, dass „es passender und viel besser ist, dass der Schöpfer und 
Herr selbst Sich Seiner ergebenen Seele mitteilen soll“ (GÜ 15).38 Dieses Prinzip 
unterstreicht die Würde und Freiheit des Menschen. Diese Würde basiert auf 
der Überzeugung, dass Gott persönlich zu jedem bzw. jeder in je eigenen und 
kulturellen Umständen spricht. Die Aufmerksamkeit für die Bedingungen des 
Gesprächspartners lässt sich verbinden mit dem ignatianisch-apostolischen Ide­
al „den Seelen helfen“, welches Ignatius bereits im Kontext seiner Jerusalemer 
Pläne formuliert (PB 45). Dieses apostolische Ideal meint eine ganzheitliche Hil­
fe, mit dem Fokus auf die innere Dimension einer Person.39

„Den Seelen helfen“ ist eng verbunden mit anderen humanistischen Model­
len, oftmals inspiriert von Erasmus. Den Idealen des Ignatius verwandt sind je­
ne, die Hernando de Talavera, der erste Bischof von Granada, umsetzte. Dieser 
wirkte, inspiriert durch Autoren wie z.B. Raimundus Lullus, Ramón von Penafort 
oder Juan von Segovia, von 1492 bis 1499 dahingehend, Muslime von der freien 
Konversion zum Christentum zu überzeugen.40 Selbst wenn die humanistischen 
Ideale eines Talavera nach dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts aufgrund der 
osmanischen Bedrohung oder der Europäischen Ablehnung muslimischer Kultur 
mehr oder weniger verschwunden waren, so scheinen sie Widerhall gefunden 
zu haben in Ignatius’ Haltung gegenüber Muslimen, genährt von seinem spiri­
tuellen Ansatz der innigen Kommunikation des Menschen mit Gott.

In der Dynamik ignatianischer Spiritualität
Die französische Theologin Sylvie Robert sieht in fünf Punkten den Kern ignati­
anischer Spiritualität: Trinität, Gottes Handeln in der Welt (Schöpfung), Christi 
Gegenwart in der Eucharistie, Christi Menschheit, Kultur und die säkulare Welt 
(„alle Dinge“).41 Diese Elemente geben keine bestimmte theologische oder spi­
rituelle Reihenfolge wieder. In Manresa sieht sich Ignatius hineingenommen 
in die Bewegung der Trinität zur Welt hin, eine Bewegung, die an der eucharis­

Reflexion

308



41	 Vgl.  S. Robert, Les chemins de Dieu avec Ignace de Loyola. Paris 2009, 59–68.
42	 Ebd., 71.

tischen Gegenwart ablesbar ist und die alle Dinge erreicht. Die Beziehung des 
Menschen zur Welt wurzelt in Gottes Beziehung zur Welt.42 In diese Bewegung 
lassen sich die beiden Hauptthemen der Haltung des Ignatius zum Islam – der 
Ruf zur Mission und die Bemühung, muslimischen Seelen zu helfen – integrie­
ren. Zuallererst wäre der Ruf des irdischen Königs letztlich Christi Ruf, sich die­
ser Zuwendung der Trinität zur Welt hin anzuschließen. Es ist ein universales 
Projekt, das jeden erreichen will, alles und jede Kultur. Auch muslimische Kul­
tur als eine Grenze, die den universalen Charakter einzuschränken scheint, will 
von Gottes Heilswillen erreicht werden, trotz ihrer offenkundigen Fremdheit 
und Gegensätzlichkeit zum Christentum. Christus lädt ein, sich ihm in diesem 
Projekt anzuschließen, in einer absteigenden Bewegung, die seinem eigenen Vo­
ranschreiten folgt. 

Ignatius’ große Sorge, den Menschen in dessen je eigenen Bedingungen zu 
erreichen, um Seelen zu helfen, spiegelt Mehreres wider. Zunächst gibt es einen 
Willen, so effizient wie möglich zu sein, wenn man Christi Mission unterstützt. 
Je mehr wir den Anderen überzeugen können, desto besser ist unser Beitrag zu 
seiner Mission. Zweitens gibt es das Bewusstsein der Gegenwart der Trinität in 
allen – vor unserem Ankommen. Daher ließe sich in jedem Muslim bzw. jeder 
Muslima, dem/der wir begegnen, und im Islam selbst, Gott bereits am Werk 
finden. Die Bemühung, sich anzupassen, ist bloß eine Weise, diese Präsenz zu 
erkennen und zu respektieren. 

309

Dialog mit dem Islam


