
Gedanken zu Psalm 139

Wie auch immer man ihn annähernd gut übersetzen oder übertragen mag, die­
ser Vers ist wie ein Gebet meines ganzen Lebens geworden: „Du umschließt mich 
von allen Seiten (…).“ Das gilt auch für den weiteren Zusammenhang, in dem er 
steht und aus dem er weiteren Sinn erhält – den 139. Psalm. In nicht wenigen äl­
teren Kommentaren wird dieser Psalm gepriesen um des Ruhmes eines allmäch­
tigen Gottes wegen. Nun ist diese Allmacht hier in diesen Versen aber gar keine 
Macht über etwas oder jemand, es sei denn als Schutzmacht, sondern es ist eine 
Allmacht aus und zur Allgegenwärtigkeit. 

Nirgends aber steht etwas von Jenseits, von Unendlichkeit dort und Endlich­
keit hier, sondern in der Allgegenwärtigkeit verbinden und überschneiden und 
überschreiten sich damit verschiedene Zeiten. Wo auch immer ich bin, ist Gott 
bei mir und er ist schon da. Wird der zitierte Vers etwas genauer wiedergegeben, 
lautet er: „Du umschließt (oder: umgibst) mich von vorne und hinten.“ Dies 
kommt möglicherweise auf Dasselbe hinaus, es macht aber eine zeitliche Per­
spektive erkennbar: Dieser Gott ist zugleich hinter mir und vor mir auf meinen 
Wegen – und womöglich bleibt er zugleich in der Vergangenheit, wie er schon 
aus der Zukunft heraus auf mich wartet. 

Gott, das ist hier nicht das dualistisch abgespaltene Unendliche – das sich 
so schwer ins Endliche einfinden kann, folgen wir nur unserer arg begrenzten 
Logik. Es ist die Gleichzeitigkeit aller Zeiten, in der keine Zeit aufhört, diese eine 
Zeit zu sein; und dieser Gott ist dann die radikale Transparenz – was in unserer 
Wahrnehmung bedeuten würde: Alles wie gleich nah zur selben Zeit zu sehen. 
In manchen Momenten, dann nämlich, wenn wir uns zurücknehmen und doch 
ganz „da“ sind in der Einlassung auf bloßes Schauen, können wir eine Ahnung 
von solcher Wahrnehmung haben. Sie ist in sich und aus sich heraus rein kon­
templativ. Doch sind das alles nur Schlussfolgerungen aus dem, was aus diesem 
Psalm sehend gelesen werden kann. 

312

Lektüre

Martin Dieckmann | Hamburg

geb. 1956, Studium der Politikwissenschaft 
und Kunstgeschichte, politischer Sekretär 
bei der Gewerkschaft ver.di

dieckmann.martin@gmail.com



Der Psalmist schreibt hier ein Liebeslied, voller Hingabe, fast jeder Vers könnte 
in einer Obertonreihe mitklingen lassen: „Dein Wille geschehe!“ Nirgends hält 
der Psalmist hinter dem Berg mit dem, was uns Menschen eigen ist. Er wandert 
durch alle Lebensphasen, von der Euphorie eines Flugs an den Strand in die Mor­
genröte bis dorthin, wo wir Menschen in tiefer Selbstverlassenheit finden – in 
Schwermut, Depression –, was hier Finsternis heißt. Gott hat den Menschen dort 
nicht hingeschickt. Aber er ist auch dort, wo der Mensch sich von Gott verlassen 
fühlt. 

Man darf diesen Psalm wie alle anderen Psalmen nicht verharmlosen. Es ist 
so gut wie jedes Schicksal, bis hin zum Tod, vielleicht sogar zum Suizid, angedeu­
tet. Dass es Gottes Anwesenheit selbst noch in der scheinbaren, durch Angst oder 
Fremd- oder Selbstentwertung bedingten Depression, in Leere und Schwermut 
gibt, das erinnert an Romano Guardini, der über die Schwermut schreibt: Der 
Schwermütige lebe „Wand an Wand“ mit Gott. Mag sein, es gibt keine Klopfzei­
chen. Doch hier, im Psalm, weiß der Mensch in seiner oder in fremder Finsternis, 
dass Gott da ist: „Du umschließt mich von allen Seiten.“

Für alle Theologie müsste dies eine Mahnung sein – sozusagen vom Ende aller 
Theologie aus: Wenn Gott alles weiß, er selber das Wissen von allem ist, wie geht 
es dann in der Welt zu? Der Psalmist würgt diese Frage nicht ab, aber er gibt es 
auf, darauf eine Antwort, die auf Gott passen würde, zu geben. Er wartet nicht 
mehr auf Antworten auf diese Frage, die dennoch mit jedem Hilfeschrei oder aber 
auch im Zorn – sogar auf Gottes Fehlen – in den Gebeten wiederhallt. 

„Zu wunderbar ist für mich dieses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begrei­
fen.“ Und: „Wie schwierig sind für mich, o Gott, deine Gedanken, wie gewaltig 
ist ihre Zahl! Wollte ich sie zählen, es wären mehr als der Sand. Käme ich bis 
zum Ende, wäre ich immer noch bei dir.“ 

Selbst also in dieser unrealistischen Perspektive, die Gedanken Gottes zählen 
zu können, es würde nichts ändern. Auch die Erforschung Gottes bringt kein 
anderes Verhältnis – Vertrauen, Glauben – hervor. Er wolle die Gedanken „des 
Alten“ lesen, hat Einstein einmal auf liebevolle Weise gesagt. Doch gerade die 
Naturwissenschaften entwerfen seit Jahrzehnten ein Wunder nach dem anderen. 
Je mehr Dimensionen und Universen sich auftürmen, desto unbegreiflicher wird 
alles: „(…) und käme ich bis zum Ende, wäre ich immer noch bei dir!“

Überhaupt dreht der Psalmist schon mit Beginn die neuzeitliche Frage nach 
der Erforschung Gottes um: „Herr, du hast mich erforscht und du kennst mich 
(…).“ Hier mögen andere Übersetzungen das Erforschen besser wiedergeben 
durch Kennen oder Erkennen – es ändert an der Perspektive nichts. Gott ist bei 
mir, hinter mir, vor mir, und er umschließt auch mein ganzes Leben. Denn mit­
ten in den Weiten, die der Psalm öffnet, die Reihe von Lebenswelten, Schicksa­
len, Momenten, Landschaften der Seele und ihren Sonnen- wie Unwetterzeiten, 
öffnet sich auf einmal eine Tiefe bis weit in die Erde. 

313

Psalm 139



Im Leben, Werden eines einzigen Menschen verwirklicht sich hier ein ungeheu­
rer Schöpfungsprozess. „Denn du hast mein Inneres geschaffen“, „mich gewo­
ben im Schoß meiner Mutter“, und dies alles in einer Symbolwelt von Schöp­
fung und Fruchtbarkeit: „Als ich geformt wurde im Dunklen, kunstvoll gewirkt 
in den Tiefen der Erde, waren dir meine Glieder nicht verborgen (…).“ So dann 
auch das Ganze der Gleichzeitigkeit aller Zeiten: „(…) in deinem Buch war schon 
alles verzeichnet; meine Tage waren schon gebildet, als noch keiner von ihnen 
da war.“

Wie kann ich zu so einem Gott sprechen, der doch – wie der Psalm gleich zu 
Anfang sagt – jedes Wort schon kennt, bevor es auf die Zunge gerät? Muss ich 
alles als gottgegeben hinnehmen, so, als sei alles, was Menschen tun und einan­
der antun, Gottes Wille? Was heißt dann: „Dein Wille geschehe“?

Genau dort, wo wir diese Frage an den Psalmisten richten können – weil wir 
noch immer die Antwort auf die existenzielle Frage suchen, die der Psalmist aber 
nicht erwartet –, bricht in das große Liebeslied der Hingabe der ganze Kampf im 
Hier und Jetzt ein. In das Liebeslied fügt sich auf einmal die Anrufung des All­
mächtigen, um mit den Feinden Schluss zu machen. Wobei, das ist hier nicht 
unwesentlich, wie überhaupt in solchen Passagen der Psalmen, wo es auch mit 
gewaltförmigen Anrufungen zur Sache geht: Dabei geht es nicht einfach um 
Menschen, die den Sänger verfolgen, sondern ihn wegen seiner Treue zu Gott 
verfolgen. 

„Soll ich die nicht hassen, Herr, die dich hassen, die nicht verabscheuen, die 
sich gegen dich erheben?“ Dies ist keine Hasspredigt, sondern eine ehrliche Kla­
ge, ein Heraustreten aus der reinen Passivität. Auch wenn uns heute eine solche 
Sprache nicht behagen mag, es ist die Sprache eines ganz im Diesseits gelebten 
Glaubens, vor allem auch der Verteidigung des Glaubens. Es ist das ganz und 
gar Menschliche, das die Allgegenwart Gottes für sich reklamiert und die eigene 
Not beklagt. Auch das ist – Gebet. Keine Schönfärberei, keine Alltagsmetaphy­
sik, neben die große Poesie des Liebesliedes tritt die ganze empirische Existenz. 

Denn Gott ist doch da. Wo aber ist er – jetzt? Dies bleibt offen. Der Psalm 
schließt allerdings nicht, ohne auch diesen Zorn auf die, die doch eigentlich 
Gottes Zorn verdient haben, wieder in die Hände Gottes zu geben. Es ist eine 
gedanklich und literarisch enorme Aufhebung dieses Zorns „des Gerechten“, der 
zwar bleibt, aber eben aus der eigenen Hand in die Hand, die alles hält, zurück­
gegeben wird: „(…) erkenne mein Herz, prüfe mich und erkenne mein Denken!“ 
Würde diese Bitte auch nur alle paar Tage von der Hälfte der Machthaber der 
Welt oder auch der Rebellierenden im Gebet gesprochen! Dies alles dann wie­
der in der vollständigen Hingabe, in der der Psalm auch begonnen hat: „Sieh 
her, ob ich auf dem Weg bin, der dich kränkt, und leite mich auf altbewährtem 
Wege.“ 

314

Lektüre



Wenn Gott in der Vergangenheit bleibt und aus der Zukunft auf uns zukommt, 
wird es immer wieder eine Antwort geben; nicht auf die Grundsatzfrage, der sich 
Gott als „Grund und Abgrund“ (Karl Rahner) entzieht, weil sich die Antwort un­
serem Denkvermögen entzieht. Die Antwort ist immer nur konkret, wird wie­
derklingen – im Menschen, der sich selber diesen Fragen stellt. In ihm wird die 
Antwort sein, aber sie wird nicht von ihm sein – jedoch für ihn. 

315

Psalm 139


