Lektiire

Martin Dieckmann | Hamburg

geb. 1956, Studium der Politikwissenschaft
und Kunstgeschichte, politischer Sekretar
bei der Gewerkschaft ver.di

dieckmann.martin@gmail.com

Gedanken zu Psalm 139

Wie auch immer man ihn anndhernd gut tibersetzen oder tibertragen mag, die-
ser Vers ist wie ein Gebet meines ganzen Lebens geworden: ,Du umschliefst mich
von allen Seiten (...).“ Das gilt auch fiir den weiteren Zusammenhang, in dem er
steht und aus dem er weiteren Sinn erhdlt — den 139. Psalm. In nicht wenigen al-
teren Kommentaren wird dieser Psalm gepriesen um des Ruhmes eines allméch-
tigen Gottes wegen. Nun ist diese Allmacht hier in diesen Versen aber gar keine
Macht tiber etwas oder jemand, es sei denn als Schutzmacht, sondern es ist eine
Allmacht aus und zur Allgegenwartigkeit.

Nirgends aber steht etwas von Jenseits, von Unendlichkeit dort und Endlich-
keit hier, sondern in der Allgegenwirtigkeit verbinden und iiberschneiden und
iberschreiten sich damit verschiedene Zeiten. Wo auch immer ich bin, ist Gott
bei mir und er ist schon da. Wird der zitierte Vers etwas genauer wiedergegeben,
lautet er: ,,Du umschlie3t (oder: umgibst) mich von vorne und hinten.” Dies
kommt moglicherweise auf Dasselbe hinaus, es macht aber eine zeitliche Per-
spektive erkennbar: Dieser Gott ist zugleich hinter mir und vor mir auf meinen
Wegen - und womoglich bleibt er zugleich in der Vergangenheit, wie er schon
aus der Zukunft heraus auf mich wartet.

Gott, das ist hier nicht das dualistisch abgespaltene Unendliche — das sich
so schwer ins Endliche einfinden kann, folgen wir nur unserer arg begrenzten
Logik. Es ist die Gleichzeitigkeit aller Zeiten, in der keine Zeit aufthort, diese eine
Zeit zu sein; und dieser Gott ist dann die radikale Transparenz — was in unserer
Wahrnehmung bedeuten wiirde: Alles wie gleich nah zur selben Zeit zu sehen.
In manchen Momenten, dann ndmlich, wenn wir uns zuriicknehmen und doch
ganz ,da“” sind in der Einlassung auf blofies Schauen, konnen wir eine Ahnung
von solcher Wahrnehmung haben. Sie ist in sich und aus sich heraus rein kon-
templativ. Doch sind das alles nur Schlussfolgerungen aus dem, was aus diesem
Psalm sehend gelesen werden kann.

312



Psalm 139

Der Psalmist schreibt hier ein Liebeslied, voller Hingabe, fast jeder Vers konnte
in einer Obertonreihe mitklingen lassen: ,Dein Wille geschehe!” Nirgends halt
der Psalmist hinter dem Berg mit dem, was uns Menschen eigen ist. Er wandert
durch alle Lebensphasen, von der Euphorie eines Flugs an den Strand in die Mor-
genrdte bis dorthin, wo wir Menschen in tiefer Selbstverlassenheit finden - in
Schwermut, Depression —, was hier Finsternis heifdt. Gott hat den Menschen dort
nicht hingeschickt. Aber er ist auch dort, wo der Mensch sich von Gott verlassen
fihlt.

Man darf diesen Psalm wie alle anderen Psalmen nicht verharmlosen. Es ist
so gut wie jedes Schicksal, bis hin zum Tod, vielleicht sogar zum Suizid, angedeu-
tet. Dass es Gottes Anwesenheit selbst noch in der scheinbaren, durch Angst oder
Fremd- oder Selbstentwertung bedingten Depression, in Leere und Schwermut
gibt, das erinnert an Romano Guardini, der tiber die Schwermut schreibt: Der
Schwermiitige lebe ,Wand an Wand” mit Gott. Mag sein, es gibt keine Klopfzei-
chen. Doch hier, im Psalm, weifd der Mensch in seiner oder in fremder Finsternis,
dass Gott da ist: ,,Du umschliefft mich von allen Seiten.”

Fiir alle Theologie miisste dies eine Mahnung sein —sozusagen vom Ende aller
Theologie aus: Wenn Gott alles weif3, er selber das Wissen von allem ist, wie geht
es dann in der Welt zu? Der Psalmist wiirgt diese Frage nicht ab, aber er gibt es
auf, darauf eine Antwort, die auf Gott passen wiirde, zu geben. Er wartet nicht
mehr auf Antworten auf diese Frage, die dennoch mit jedem Hilfeschrei oder aber
auch im Zorn - sogar auf Gottes Fehlen — in den Gebeten wiederhallt.

»Zu wunderbar ist fiir mich dieses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begrei-
fen.” Und: , Wie schwierig sind fiir mich, o Gott, deine Gedanken, wie gewaltig
ist ihre Zahl! Wollte ich sie zdhlen, es waren mehr als der Sand. Kdme ich bis
zum Ende, wire ich immer noch bei dir.”

Selbst also in dieser unrealistischen Perspektive, die Gedanken Gottes zahlen
zu konnen, es wiirde nichts dndern. Auch die Erforschung Gottes bringt kein
anderes Verhiltnis — Vertrauen, Glauben - hervor. Er wolle die Gedanken , des
Alten” lesen, hat Einstein einmal auf liebevolle Weise gesagt. Doch gerade die
Naturwissenschaften entwerfen seit Jahrzehnten ein Wunder nach dem anderen.
Je mehr Dimensionen und Universen sich auftiirmen, desto unbegreiflicher wird
alles: ,(...) und kdme ich bis zum Ende, ware ich immer noch bei dir!“

Uberhaupt dreht der Psalmist schon mit Beginn die neuzeitliche Frage nach
der Erforschung Gottes um: ,Herr, du hast mich erforscht und du kennst mich
(...).“ Hier m6gen andere Ubersetzungen das Erforschen besser wiedergeben
durch Kennen oder Erkennen - es dndert an der Perspektive nichts. Gott ist bei
mir, hinter mir, vor mir, und er umschlief3t auch mein ganzes Leben. Denn mit-
ten in den Weiten, die der Psalm Offnet, die Reihe von Lebenswelten, Schicksa-
len, Momenten, Landschaften der Seele und ihren Sonnen- wie Unwetterzeiten,
offnet sich auf einmal eine Tiefe bis weit in die Erde.

313



Lektiire

Im Leben, Werden eines einzigen Menschen verwirklicht sich hier ein ungeheu-
rer Schopfungsprozess. ,Denn du hast mein Inneres geschaffen”, , mich gewo-
ben im Schofl meiner Mutter”, und dies alles in einer Symbolwelt von Schop-
fung und Fruchtbarkeit: ,Als ich geformt wurde im Dunklen, kunstvoll gewirkt
in den Tiefen der Erde, waren dir meine Glieder nicht verborgen (...).“ So dann
auch das Ganze der Gleichzeitigkeit aller Zeiten: ,(...) in deinem Buch war schon
alles verzeichnet; meine Tage waren schon gebildet, als noch keiner von ihnen
da war.”

Wie kann ich zu so einem Gott sprechen, der doch — wie der Psalm gleich zu
Anfang sagt — jedes Wort schon kennt, bevor es auf die Zunge gerdt? Muss ich
alles als gottgegeben hinnehmen, so, als sei alles, was Menschen tun und einan-
der antun, Gottes Wille? Was heifdt dann: ,Dein Wille geschehe”?

Genau dort, wo wir diese Frage an den Psalmisten richten kénnen — weil wir
noch immer die Antwort auf die existenzielle Frage suchen, die der Psalmist aber
nicht erwartet —, bricht in das grofle Liebeslied der Hingabe der ganze Kampfim
Hier und Jetzt ein. In das Liebeslied fiigt sich auf einmal die Anrufung des All-
mdchtigen, um mit den Feinden Schluss zu machen. Wobei, das ist hier nicht
unwesentlich, wie tiberhaupt in solchen Passagen der Psalmen, wo es auch mit
gewaltférmigen Anrufungen zur Sache geht: Dabei geht es nicht einfach um
Menschen, die den Sdnger verfolgen, sondern ihn wegen seiner Treue zu Gott
verfolgen.

,Soll ich die nicht hassen, Herr, die dich hassen, die nicht verabscheuen, die
sich gegen dich erheben?” Dies ist keine Hasspredigt, sondern eine ehrliche Kla-
ge, ein Heraustreten aus der reinen Passivitdt. Auch wenn uns heute eine solche
Sprache nicht behagen mag, es ist die Sprache eines ganz im Diesseits gelebten
Glaubens, vor allem auch der Verteidigung des Glaubens. Es ist das ganz und
gar Menschliche, das die Allgegenwart Gottes fiir sich reklamiert und die eigene
Not beklagt. Auch das ist — Gebet. Keine Schonfarberei, keine Alltagsmetaphy-
sik, neben die grofie Poesie des Liebesliedes tritt die ganze empirische Existenz.

Denn Gott ist doch da. Wo aber ist er — jetzt? Dies bleibt offen. Der Psalm
schlief3t allerdings nicht, ohne auch diesen Zorn auf die, die doch eigentlich
Gottes Zorn verdient haben, wieder in die Hinde Gottes zu geben. Es ist eine
gedanklich und literarisch enorme Aufhebung dieses Zorns ,des Gerechten”, der
zwar bleibt, aber eben aus der eigenen Hand in die Hand, die alles hailt, zuriick-
gegeben wird: ,,(...) erkenne mein Herz, priife mich und erkenne mein Denken!“
Wiirde diese Bitte auch nur alle paar Tage von der Hilfte der Machthaber der
Welt oder auch der Rebellierenden im Gebet gesprochen! Dies alles dann wie-
der in der vollstdndigen Hingabe, in der der Psalm auch begonnen hat: ,Sieh
her, ob ich auf dem Weg bin, der dich krankt, und leite mich auf altbewdhrtem
Wege.”

314



Psalm 139

Wenn Gott in der Vergangenheit bleibt und aus der Zukunft auf uns zukommt,
wird es immer wieder eine Antwort geben; nicht auf die Grundsatzfrage, der sich
Gott als ,,Grund und Abgrund” (Karl Rahner) entzieht, weil sich die Antwortun-
serem Denkvermogen entzieht. Die Antwort ist immer nur konkret, wird wie-
derklingen - im Menschen, der sich selber diesen Fragen stellt. In ihm wird die
Antwort sein, aber sie wird nicht von ihm sein - jedoch fiir ihn.

315



